
هُ لُ هْ مَ جَ
لِ
 سْ عُ المُ ا لَا يَسَ françaisفرنسيمَ

Ce qu’il ne convient pas
au Musulman d’ignorer

Le Comité  scientifique
de la présidence des affaires religieuses de la

Mosquée Sacrée et de la Mosquée Prophé tique





 

 

 مَا لََ يَسَعُ المُسْلِمَ جَهْلهُُ 

 

Ce qu’il ne convient pas 
au Musulman d’ignorer 

 اللَّجْنَةُ العِلْمِيَّةُ  

ينيَِّةِ بِالمَسْجِدِ الحَرَامِ  ِ  وَالمَسْجِدِ  بِرِئاَسَةِ الشُّؤُونِ الد ِ  النَّبوَِي 

 
 

 
 
 

Le Comité scientifique 
de la présidence des affaires religieuses de la 

Mosquée Sacrée et de la Mosquée Prophétique 
 

 



 

3 

 

 

 
Ce qu’il ne convient pas au Musulman d’ignorer 

La Louange revient à Allah, Seigneur de 
l’Univers, que les éloges et le salut couvrent celui 
qui a été envoyé comme miséricorde pour les 
mondes, ainsi que sa famille, ses Compagnons, 
et tous ceux qui suivent sa tradition et se guident 
selon sa voie jusqu’au Jour du Jugement.  

Ceci étant dit, voici une courte épître qui 
contient l’essentiel de ce dont le musulman a 
besoin en matière de croyance, d’adoration et de 
relations avec autrui. Nous l’avons rédigé à 
l’intention de ceux et celles qui visitent les deux 
saintes Mosquées, afin qu’ils soient éclairés et 
instruits dans les affaires de leur religion.  

Nous implorons le Généreux dont les faveurs 
sont innombrables qu’Il en fasse une œuvre utile 
ainsi qu’une bonne action sincèrement vouée à 
Lui. Il est certes le Meilleur que l’on puisse 
solliciter, le Plus Noble en qui l’on puisse espérer. 

Le Comité scientifique de la présidence             
des affaires religieuses de la Mosquée Sacrée                   

et de la Mosquée Prophétique 



 

4 

Chapitre 1 : Ce qui est relatif à la croyance 

1ère étude : signification de l’Islam et de 
ses piliers 

L'Islam : 

C'est se soumettre à Allah, Exalté soit-Il, en Lui 
vouant un culte exclusif, en se conformant à Ses 
ordres et en se désavouant du polythéisme et de 
ses adeptes. 

Ses piliers sont au nombre de cinq : 
 

1. L'attestation qu'il n'est de divinité [digne 
d’adoration] qu'Allah et que Mouḥammad 
 صلى الله عليه وسلم

1 est le Messager d'Allah. 
 

2. L'accomplissement de la prière. 
 

3. L'acquittement de la Zakâh (l’impôt légal 
purificateur). 
 

4. Le jeûne du mois de Ramadan. 
 

5. Le Ḥajj (le Pèlerinage) à la Maison Sacrée 
pour quiconque est en mesure de le faire. 

 
1 Vous trouverez cette calligraphie arabe chaque fois que le 

Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم est mentionné. Elle signifie : « qu’Allah 

le couvre d’éloges et le préserve » et se prononce : Ṣaullau Llâhou 
‘alayhi wa sallam ( صَل ىَ الُله عَلَيهِ وَسَل َم    ). 



 

5 

L'importance du Tawḥîd : 1 

Sache qu'Allah, à Lui la Puissance et la 
Grandeur, a créé les créatures afin qu'elles 
L'adorent sans Lui associer qui ou quoi que ce 
soit. Il a dit, Exalté soit-Il : 

ا  وَٱلإۡنِسَ   ٱلجِۡن َ   خَلقَۡتُ  وَمَا سمج
 سمح  كا ليَِعۡبُدُونِ  إلِ َ

{ Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour 
qu’ils M’adorent (56) }2, et cette adoration ne peut 
s'acquérir que par le biais du savoir. Comme Il a 
dit, Exalté soit-Il : 

 ۥ  فَٱعۡلمَۡ  سمج ن هَُ
َ
ا   إلََِٰهَ   لاَ    أ

ُ   إلِ َ   وَللِمُۡؤۡمِنيِنَ   لذَِنۢبكَِ   وَٱسۡتَغۡفرِۡ   ٱلله َ
ُ  وَٱلمُۡؤۡمِنََٰتِ   َٰكُمۡ   مُتَقَل بََكُمۡ  يَعۡلمَُ  وَٱلله َ  ثم سمح  وَمَثۡوَى

 { Sache donc qu’il n’est de divinité [digne 
d’adoration] qu’Allah et implore pardon pour ton 
péché ainsi que pour les croyants et les 
croyantes. Allah connaît parfaitement vos 
activités [sur terre] et votre lieu de retour [dans 
l’au-delà] (19) }3 Il a donc débuté par le savoir, 
avant la parole et l’action. De ce fait, le plus 
important de ce qu'il incombe au musulman 
d’apprendre, c’est la foi en l'Unicité d'Allah, Exalté 

 
1 Le Tawḥîd, c’est reconnaître l’Unicité d’Allah et L’adorer en Lui 

vouant un culte exclusif, sans Lui associer qui ou quoi que ce soit 
et conformément aux enseignements du Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم 
2 Sourate Adh-Dhâriyât (Les Vents qui éparpillent) – Coran : 51/56 
3 Sourate Mouḥammad – Coran : 47/19 



 

6 

soit-Il ; car c’est le fondement même de la religion 
et sa base. L'établissement de la religion ne peut 
se faire qu'avec cette foi en L’Unicité d’Allah, c'est 
le premier devoir dont le musulman doit 
s'acquitter, ainsi que le dernier. Le Tawḥîd est le 
premier des piliers de l'Islam qu'il incombe à 
chaque musulman de connaître et d'appliquer, et 
ils sont au nombre de cinq, comme rapporté dans 
le hadith de 'AbdouLlâh ibn 'Oumar (qu'Allah 
l'agrée, lui et son père) qui dit : « J'ai entendu le 
Messager d'Allah  صلى الله عليه وسلم dire : 

دًا رَسُولُ  بُنيَِ الإسْلََمُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أنْ لََ  إلَهَ إلَا الُلَّه وأنا مُحَما

 ِ كَاةِ، وَحَج  لََةِ، وَإيتَاءِ الزا ، وَإقَامِ الصا
ِ
 صَوْمِ رَمَضَانَ. البَيْتِ، وَ  اللَّه

 « L'Islam a été bâti sur cinq piliers : l'attesta-
tion qu'il n’est de divinité [digne d'adoration] 
qu’Allah et que Mouḥammad est Son Messager, 
l'accomplissement de la prière, l'acquittement de 
l’impôt légal purificateur, le pèlerinage à la Maison 
[Sacrée] et le jeûne de ramadan. »1  

Il est donc obligatoire pour chaque musulman 
de connaître la définition de l'Unicité, qui est le fait 
de n’adorer qu’Allah. On ne lui associe rien dans 
l'adoration : ni un Ange rapproché, ni un Prophète 
envoyé.  

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî n°8. 



 

7 

Signification de l'attestation : « Il n'est de 

divinité qu'Allah » : 

C'est que le serviteur reconnaisse et soit 
fermement convaincu qu'il n'est de divinité digne 
d'adoration qu'Allah, à Lui la Puissance et la 
Grandeur. Ainsi, il n'adore qu'Allah - Gloire et 
Pureté à Lui - et Lui voue exclusivement tous les 
types d'adoration ; qu'il s'agisse de l'invocation, la 
crainte, l'espoir, la confiance en Lui, etc. 

L'attestation ne se concrétise que par deux 
piliers : 

Le premier : nier la divinité et le droit d'être 
adoré à tout autre qu'Allah. Cela comprend 
l'ensemble des égaux qui Lui sont donnés, les 
divinités et autres idoles. 

Le second : affirmer exclusivement la divinité 
et le droit d'être adoré à Allah, Exalté soit-Il : 

وَٱجۡتَنبُِواْ   سمج  َ َ ٱلله  نِ ٱعۡبُدُواْ 
َ
أ ةٖ ر سَُولاً  م َ

ُ
أ  ِ
فيِ كُل  بَعَثۡنَا  وَلقََدۡ 

َٰغُوتَ  َ   ضح سمح ٱلط 

{ Nous avons certes envoyé à chaque com-
munauté un Messager [disant]: « Adorez Allah et 
écartez-vous de tout ce qui est adoré en dehors 
de Lui ! » (36) }1 

 
1 Sourate An-Naḥl (Les Abeilles) – Coran : 16/36 



 

8 

Conditions de l'attestation : « Il n'est de 

divinité qu'Allah » : 

1. Le savoir, par opposition à l'ignorance. 
2. La certitude, par opposition au doute. 
3. La dévotion exclusive, par opposition au 

polythéisme. 
4. La véracité, par opposition au mensonge. 
5. L'amour, par opposition à l’aversion. 
6. L'obéissance, par opposition au délaisse-

ment. 
7. L'acceptation, par opposition au rejet. 
8. La mécréance en ce qui est adoré en dehors 

d'Allah (Exalté soit-Il). 

Il est impérativement nécessaire de mettre en 
application ces conditions ; et les voici réunies 
dans les vers qui suivent : 

محبةٍ وانقيادٍ والقبولِ لها   * * *قينٌ وإخلَصٌ وصدقُك مع مٌ يَ لْ عِ   

 Science, certitude, sincérité, véracité 
Amour, docilité et aussi accepter 

سوى الإله من الأشياء قد أُلهِا *  * *  وزيد ثامنها الكفرانُ منك بما   

On ajoute en huitième mécroire sans hésiter  
En qui, autre qu’Allah, souhaitait être adoré  

Cette attestation se concrétise par le fait d'ado-
rer Allah, Seul et sans associé, tout en Lui vouant 
sincèrement un culte exclusif. Ainsi, on n'invoque 
personne excepté Allah ; on n'espère de per-



 

9 

sonne excepté d'Allah ; on ne prie que pour Allah 
et on ne sacrifie que pour Allah, Gloire et Pureté 
à Lui et qu'Il soit Exalté. 

De là, ce qu'accomplissent certaines personnes 
comme les circumambulations autour des 
tombes, la demande de secours à ceux qui s'y 
trouvent et le fait de les invoquer revient à 
associer [autre qu'Allah] dans l'adoration [qui Lui 
revient exclusivement]. Il incombe donc de 
prendre garde et de mettre en garde contre cela. 
En effet, c’est semblable à l'adoration que les 
polythéistes vouent aux statues, aux pierres et 
aux arbres plutôt que d'adorer Allah 
exclusivement, Exalté soit-Il, c'est le polythéisme 
au sujet duquel furent révélés les Livres et 
envoyés les Messagers ; ils le furent afin de 
mettre en garde contre lui et l'interdire. 

Signification de l'attestation : « Mouḥammad 
est le Messager d'Allah » : 

Lui obéir quant à ce qu'il a ordonné, croire en 
ce au sujet de quoi il a informé, s'éloigner de ce 
qu'il a interdit et réprouvé, et n'adorer Allah que 
par ce qu'il a légiféré. Ainsi, le musulman 
reconnaît et confirme que Mouḥammad fils de 
‘AbdouLlâh, de la tribu arabe des Qouraych, de la 
famille de Hâchim est le Messager صلى الله عليه وسلم d'Allah, à 

Lui la Puissance et la Grandeur,  envoyé à toutes 
les créatures parmi les djinns et les hommes, 



 

10 

comme l’a dit Allah, Exalté soit-Il : 

ِ إلِيَۡكُمۡ جَميِعًا سمج هَا ٱلن َاسُ إنِ يِ رَسُولُ ٱلله َ ي ُ
َ
أ َٰٓ  سمح  بح قلُۡ ي 

{ Dis [leur, Ô Mouḥammad] : « Ô hommes ! Je 
suis certes le Messager d’Allah envoyé à vous 
tous (158) }1 

De même, le musulman reconnaît et confirme 
qu'Allah a envoyé ce Messager afin de 
transmettre Sa religion et qu’il soit un guide pour 
les créatures. Comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

وَلََٰكِن َ   سمج   وَنذَِيرٗا  بشَِيرٗا  ل لِن اَسِ  كَا ف َةٗ  ا 
إلِ َ رۡسَلنََٰۡكَ 

َ
أ وَمَا  

كۡثَرَ ٱلن َاسِ لاَ يَعۡلمَُونَ 
َ
 خمسمح أ

 { Nous ne t’avons envoyé à l'humanité entière 
qu'en tant qu'annonciateur de bonnes nouvelles 
et avertisseur de menaces. Mais la plupart des 
hommes ne savent pas (28) }2 Et comme Il a dit, 
Exalté soit-Il: 

ا رَحۡمةَٗ ل لِعََٰۡلمَِينَ   سمج
رۡسَلنََٰۡكَ إلِ َ

َ
 سمح   بر وَمَا  أ

{ Et Nous ne t’avons envoyé qu’en tant que 
miséricorde pour l'Univers. (107) }3 

Cette attestation implique qu'on ne doit pas 
croire que le Messager d'Allah  صلى الله عليه وسلم possède une 

 
1 Sourate Al-A'râf (Les Parties Hautes [de la Muraille]) – Coran : 7/158 
2 Sourate Sabâ': 34/28 
3 Sourate Al-Anbiyâ` (Les Prophètes) – Coran : 21/107 



 

11 

quelconque part dans la Seigneurie, l’administra-
tion de l'Univers ou qu'il mérite d'être adoré. 
Plutôt, ce qu’on croit à son sujet, c’est qu’il est un 
serviteur ne méritant pas d’être adoré, un envoyé 
ne devant pas être démenti, et qui ne possède 
pas - ni pour lui-même, ni pour autrui - la capacité 
d'être bénéfique ou de nuire si ce n'est par la 
volonté d'Allah. Comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

ا    قلُ  سمج
قُولُ   ل َ

َ
ِ   خَزَا ئنُِ   عِندِي  لكَُمۡ   أ عۡلمَُ   وَلاَ    ٱلله َ

َ
  وَلاَ    ٱلغَۡيۡبَ   أ

قُولُ 
َ
ت بَعُِ  إنِۡ  مَلَك     إنِ يِ لكَُمۡ  أ

َ
ا أ

 سمح  فى إلِيَ َ  يوُحَىَٰٓ  مَا إلِ َ

 { Dis[-leur] : « Je ne vous dis pas que je détiens 
les trésors d'Allah, ni que je connais l'Invisible, et 
je ne vous dis pas non plus que je suis un Ange. 
Je ne fais que suivre ce qui m'est révélé ! » (50) }1 

2ème étude : signification de la foi et de ses 

piliers 

La foi : c'est la reconnaissance et l'acceptation 
par le cœur, la formulation par la langue, et l'ac-
tion par le cœur et les membres. La foi augmente 
avec les actes d'obéissance et diminue avec les 
désobéissances. 

La foi est une condition de la validité des 
adorations et de leur acceptation, tout comme le 
polythéisme et la mécréance annulent l'ensemble 

 
1 Sourate Al-An'âm (Les Bestiaux) – Coran : 6/50 



 

12 

des bonnes actions. Ainsi, tout comme Allah 
n'accepte pas une prière sans purification, Il 
n'accepte pas l’adoration sans foi. Il a dit, Exalté 
soit-Il : 

َٰلحََِٰتِ   مِنَ   يَعۡمَلۡ   سمج وَمَن وۡ   ذَكَر    مِن  ٱلص َ
َ
نثَىَٰ   أ

ُ
 مُؤۡمِن    وَهُوَ   أ

َٰٓئكَِ  وْل 
ُ
 سمح  ثي  نقَِيرٗا يُظۡلمَُونَ  وَلاَ  ٱلجۡنَ َةَ  يدَۡخُلُونَ  فَأ

 { Quiconque, homme ou femme, accomplit de 
bonnes œuvres, tout en étant croyant... les voilà 
ceux qui entreront au Paradis ; et on ne leur fera 
aucune injustice, fût-t-elle [de la taille] du creux 
d’un noyau de datte (124) }1 

Et Il a mis en évidence que l’association an-
nulait les actions. Comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

شۡرَكۡتَ  سمج
َ
أ لئَنِۡ  قَبۡلكَِ  مِن  ذِينَ 

ٱل َ وَإِليَ  إلِيَۡكَ  وحِىَ 
ُ
أ وَلقََدۡ 

 سمح   لحليََحۡبَطَن َ عَمَلُكَ وَلتََكُونَن َ منَِ ٱلخََٰۡسِرِينَ 

 { En effet, il t’a été révélé, ainsi qu’à ceux  qui 
t’ont précédé : "Si tu donnes des associés à Allah, 
ton œuvre sera certes vaine ; et tu seras très 
certainement du nombre des perdants." (65) }2 

Les piliers de la foi sont au nombre de six : la foi en 
Allah, en Ses Anges, en Ses livres, en Ses 
Messagers, au Jour dernier et au destin, le bien et 
le mal qu'il contient. 

 
1 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) – Coran : 4/124 
2 Sourate Az-Zoumar (Les Groupes) – Coran : 39/65 



 

13 

1) La foi en Allah, Exalté soit-Il : 

La foi en Allah, Exalté soit-Il, englobe trois 

choses :  

1 - La foi en Sa Seigneurie : 

C'est le fait de croire en l'Unicité d'Allah, Exalté 
soit-Il, dans Ses actions : comme la création, le 
fait d'accorder la subsistance, le don de la vie et 
de la mort. Ainsi, il n'est de créateur qu'Allah, nul 
pourvoyeur excepté Allah, personne ne donne la 
vie excepté Allah, personne ne donne la mort 
excepté Allah, et personne ne gère l'Univers 
excepté Allah, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit 
Exalté. Mis à part un orgueilleux qui ne croit pas 
lui-même en ce qu'il dit, on n'a jamais entendu 
qu’une créature ait renié la Seigneurie d'Allah, 
Gloire et Pureté à Lui, comme l’a fait Pharaon 
lorsqu'il dit à son peuple : 

ناَ
َ
علْىَ  رَب ُكُمُ   سمج أ

َ
 سمح  حج الأْ

 { Je suis votre Seigneur, le Plus-Haut (24) }1 
Toutefois cela n'émanait pas d'une réelle 

conviction, comme l’a dit Allah, Exalté soit-Il, en 
narrant les propos de Moïse, que la paix soit sur lui : 

نزَلَ   مَا    عَلمِۡتَ   لقََدۡ   قاَلَ  سمج
َ
ؤُلاَ ءِ   أ َٰٓ ا  ه 

مََٰوََٰتِ   رَب ُ   إلِ َ رۡضِ   ٱلس َ
َ
  وَٱلأۡ

ظُن ُكَ  وَإِن يِ   بصََا ئرَِ 
َ
 سمح  ئز مَثۡبُورٗا يََٰفرِعَۡوۡنُ  لأَ

 
1 Sourate An-Nâzi’ât (Les Anges qui arrachent les âmes) – Coran : 79/24 



 

14 

 { Il dit : « Tu sais fort bien que ces choses [les 
miracles], Seul le Seigneur des cieux et de la terre 
les a faites descendre comme autant de preuves 
claires ; et certes, Ô Pharaon, je te crois perdu ! » 
(102) }1.  

Il a dit, Exalté soit-Il : 

ا سمج نفُْسُهُمْ ظُلمًْا وعَُلُو ً
َ
 سمح  تخ  وجََحَدُوا بهَِا وَاسْتيَقَْنَتهَْا أ

 { Et ils les nièrent injustement et orgueil-
leusement (14) }2 

Etant donné qu’il est impossible que ces  
créatures se soient créées elles-mêmes, elles ont 
nécessairement un Créateur ; et comme la chose 
ne se crée pas elle-même et qu'il est aussi 
impossible qu'elle soit le fruit du hasard, on ne 
peut que conclure qu'elles ont un Créateur, qui 
n'est autre qu'Allah, le Seigneur de l'Univers.  

Il a dit, Exalté soit-Il :  

مۡ   سمج
َ
ْ   أ مۡ   شَىۡء    غَيۡرِ   مِنۡ   خُلقُِوا

َ
مۡ  ٣٥  ٱلخََٰۡلقُِونَ   هُمُ   أ

َ
ْ   أ  خَلقَُوا

مََٰوََٰتِ  رۡضَ    ٱلس َ
َ
ا بلَ وَٱلأۡ

 سمح ضح يوُقنُِونَ  ل َ

 { Ont-ils été créés à partir de rien ou sont-ils eux 
les créateurs ? (35) Ou ont-ils créé les cieux et la 

 
1 Sourate Al-Isrâ` (Le Voyage Nocturne) – Coran : 17/102 
2 Sourate An-Naml (Les fourmis) – Coran : 27/14 



 

15 

Terre? Ils n’ont en réalité aucune certitude (36) }1 

Les polythéistes reconnaissaient la Seigneurie 
d'Allah, Exalté soit-Il, malgré le fait qu'ils Lui 
donnaient des associés dans la Divinité, mais 
cela ne fit pas d'eux des musulmans. Le Prophète 
 les combattit, il rendit licite leur sang et leurs صلى الله عليه وسلم

biens car ils associaient autre qu'Allah dans leur 
culte. En même temps qu'ils L'adoraient, ils 
adoraient autre que Lui, comme les statues, les 
pierres, les Anges et autres. 

2 - La foi en Sa Divinité : 

Avoir foi en Sa Divinité signifie croire qu'Il est 
Le Seul et Unique vrai Dieu, et qu'Il n'a aucun 
associé. Et « Dieu » signifie : Celui qui est adoré 
à juste titre, par amour, vénération et soumission. 

Il a dit, Exalté soit-Il: 

ا هُوَ ٱلر حَۡمََٰنُ ٱلر حَِيمُ   سمج
َٰهَ إلِ َ ا  إلَِ

 سمح  تح وَإِلََٰهُكُمۡ إلََِٰه  وََٰحِد   ل َ

 { Et  votre Dieu est un Dieu Unique. Il n’est de 
divinité [digne d'adoration] que Lui, le Très 
Miséricordieux, Celui qui fait Miséricorde (163) } 2 

Et quiconque adore et prend autre qu'Allah 
comme divinité [doit savoir] que sa divinité n'est 
que fausseté. Il a dit, Exalté soit-Il : 

 
1 Sourate Aṭ-Ṭoûr (Le Mont) – Coran : 52/35-36 
2 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/163 



 

16 

َٰلكَِ  سمج ن َ  ذَ
َ
َ  بأِ ن َ  ٱلحۡقَ ُ  هُوَ  ٱلله َ

َ
 يدَۡعُونَ  مَا وَأ

 ۦ مِن ن َ  ٱلبََٰۡطِلُ  هُوَ  دُونهِِ
َ
َ  وَأ  سمح  ٦٢ ٱلۡكَبيِرُ  ٱلعَۡلىِ ُ  هُوَ  ٱلله َ

 { Cela, parce qu’Allah est la Vérité, et que ce 
qu’ils invoquent en dehors de Lui n’est que 
fausseté, et qu’Allah est le Très Haut, le Très 
Grand (62) } 1 

C'est pourquoi les Messagers (sur eux la Paix), 
de Noé jusqu'à Mouḥammad صلى الله عليه وسلم ont appelé leurs 

peuples à la foi en l'Unicité d'Allah et à Lui vouer 
une adoration exclusive. Et Allah, Exalté soit-Il, a 
invalidé le fait que les polythéistes prennent des 
divinités qu'ils adorent en même temps qu'ils 
adorent Allah, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit 
Exalté, tout comme Il a invalidé les demandes de 
secours qui leur étaient adressées ; Il a fait ceci à 
travers deux preuves rationnelles :  

- La première : C'est qu'il n'y a pas, dans ces 
divinités qu'ils ont adoptées, le moindre attribut de 
la divinité. Elles sont créées, incapables de créer, 
elles n'apportent aucun bien à ceux qui les 
adorent, ni ne sont en mesure de leur nuire ; elles 
ne possèdent aucun moyen d'agir sur la vie, la 
mort ou la Résurrection. Comme Il a dit, Exalté 
soit-Il : 

 
1 Sourate Al-Ḥajj (Le Pèlerinage – Coran : 22/62 



 

17 

ْ   سمج خَذُوا
َ  ۦ   مِن  وَٱت  ا  ءَالهَِةٗ   دُونهِِ

ا  يَخۡلقُُونَ   ل َ  يُخۡلقَُونَ   وَهُمۡ   شَيۡـ ٗ
نفُسِهِمۡ   يَمۡلكُِونَ   وَلاَ

َ
ا   لأِ   وَلاَ   مَوۡتٗا   يَمۡلكُِونَ   وَلاَ  نَفۡعٗا  وَلاَ   ضَر ٗ

ةٗ   سمح  ٣ نشُُورٗا وَلاَ حَيَوَٰ

 { Et ils ont pris en dehors de Lui des divinités 
qui ne créent rien et sont elles-mêmes créées, qui 
ne sont ni en mesure de nuire ou de faire le bien 
[ne serait-ce que pour elles-mêmes], et qui n'ont 
d'emprise ni sur la mort, ni sur la vie, ni sur la 
Résurrection (3) } 1 

- La deuxième : ces polythéistes reconnais-
saient qu'Allah, Exalté soit-Il, est le Créateur, 
Celui qui administre tout, Lui Seul et sans qui ou 
quoi que ce soit. Or, cela implique qu'ils Lui recon-
naissaient l'Unicité dans la Divinité, tout comme 
ils Lui ont reconnu l'Unicité dans la Seigneurie. 
Comme Il l’a dit, Exalté soit-Il : 

رۡضُ   ل مَِنِ   قلُ  سمج
َ
سَيَقُولوُنَ   ٨٤  تَعۡلمَُونَ   كُنتُمۡ   إنِ  فيِهَا    وَمَن  ٱلأۡ

رُونَ  تذََك َ فلَاَ 
َ
أ قلُۡ    ِ َ وَرَب ُ    ٨٥لِله  بۡعِ  ٱلس َ َٰتِ  مََٰوَ ٱلس َ ر َب ُ  مَن  قلُۡ 

ٱلۡعَظِيمِ   تَت قَُونَ    ٨٦ٱلۡعَرۡشِ  فلَاَ 
َ
أ قلُۡ    ِ َ لِله  مَنْ   ٨٧سَيَقُولوُنَ  قلُْ 

كُنتُْمْ  إنِْ  عَليَهِْ  يُجاَرُ  وَلاَ  يُجِيرُ  وَهُوَ  شَىْء    ِ
كُل  مَلَكُوتُ  بيَِدِهِ 

 
1 Sourate Al-Fourqâne (Le Critère) – Coran : 25/3 



 

18 

ن يَ تسُْحَرُونَ  ٨٨تَعْلمَُونَ 
َ
ِ قلُْ فأَ  سمح  ٨٩سَيَقُولوُنَ لِله َ

 { Demande-leur : « A qui appartient la terre et 
ceux qui s’y trouvent ? [Dites-le] si vous savez ! 
(84)  Ils diront : A Allah ! » Dis : Ne vous souvenez-
vous donc pas ? » (85) Dis : « Qui est le Seigneur 
des sept cieux et le Seigneur du Trône sublime 
? (86) Ils diront : [ils appartiennent] à Allah ! » Dis 
: « Ne craignez-vous donc pas ? » (87) Demande-
leur : « Qui détient dans Sa Main la Royauté 
absolue sur toute chose, qui protège et n'a pas 
besoin d'être protégé ? [Dites-le], si vous le savez 
! (88) Ils diront :  Allah ! » Dis : « Comment donc 
se fait-il que vous soyez ensorcelés [au point de 
ne pas croire en Lui] ? » (89) } 1  

Une fois qu'ils ont reconnu Son Unicité dans la 
Seigneurie, il leur incombe de Lui vouer une 
adoration exclusive sans rien Lui associer, Gloire 
et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté. 

3 - La foi en Ses Noms et Attributs : 

C’est-à-dire : affirmer ce qu'Allah a Lui-même 
affirmé à Son sujet dans le Noble Coran et ce que 
le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a affirmé à Son sujet dans 

la tradition prophétique concernant Ses Noms et 
Attributs, de la manière qui sied à Sa Majesté, 
Exalté soit-Il, sans en dénaturer les sens, sans les 

 
1 Sourate Al-Mou`minoûn (Les Croyants) – Coran : 23/84 à 89 



 

19 

nier, sans interroger sur le « comment » des 
Attributs d’Allah et sans croire que Ses Attributs 
sont semblables à ceux des créatures.1 Il a dit, 
Exalté soit-Il : 

ِ   سمج َ سۡمَا ءُ   وَلِله 
َ
ْ   بهَِا    فَٱدۡعُوهُ   ٱلحۡسُۡنَىَٰ   ٱلأۡ ذِينَ   وَذَرُوا

 يلُحِۡدُونَ   ٱل َ
ئهِ ِۦ  فيِ   َٰٓ سۡم 
َ
ْ  مَا سَيُجۡزَوۡنَ  أ  سمح  ١٨٠ يَعۡمَلُونَ  كَانوُا

 { C’est à Allah qu’appartiennent les Noms les 
plus beaux, invoquez-Le donc par ceux-ci ! Et 
laissez ceux qui profanent Ses Noms ; ils seront 
rétribués pour ce qu’ils faisaient (180) } 2  

Il a aussi dit, Exalté soit-Il : 

مِيعُ  وَهُوَ   شَىۡء    كَمِثۡلهِۦِ سمج ليَسَۡ   سمح   ١١ ٱلبَۡصِيرُ  ٱلس َ

 { Rien ni personne ne Lui ressemble, et Il est 
Celui qui entend et voit tout (11) } 3 

 
Le polythéisme se divise en trois catégories : 

1 - Le polythéisme majeur. 

2 - Le polythéisme mineur. 

3 - Le polythéisme caché. 

 
1 Note : on dit aussi, respectivement : sans Taḥrîf, sans Ta'ṭîl, sans 

Takyîf et sans Tamthîl. 
2 Sourate Al-A'râf (Les parties hautes [de la Muraille]) – Coran : 7/180 
3 Sourate Ach-Choûrâ (La Consultation) – Coran : 42/11 



 

20 

Le polythéisme majeur : 

La règle qui le définit : considérer autre qu'Allah 
égal à Allah dans ce qui fait partie des 
caractéristiques exclusives d'Allah. Il a dit, Exalté 
soit-Il : 

يِكُم إذِۡ   سمج ِ  نسَُو   سمح  ٩٨ ٱلۡعََٰلمَِينَ  برَِب 

 { Quand nous faisions de vous les égaux du 
Seigneur de l’Univers (98) } 1  

Fait partie de cette catégorie, le fait de vouer 
un acte d’adoration – ou une partie de cet acte - 
à autre qu'Allah, Exalté soit-Il, comme l'invocation, 
la demande de secours, le vœu pieux, le sacrifice 
et autres parmi les différents types d'adoration. 
Toujours dans cette catégorie, le fait de rendre 
permis ce qu'Allah, à Lui la Puissance et la 
Grandeur, a interdit, ou d'interdire ce qu'Il a 
autorisé, ou d'abandonner ce qu'Il a ordonné ; 
comme le fait de considérer licite ce qui est 
notoirement connu comme étant interdit dans la 
religion, à l'instar de la fornication, l'alcool, la 
désobéissance aux parents, l'intérêt usuraire ou 
ce qui y ressemble ; ou encore le fait d'interdire 
ce qu'Allah, à Lui la Puissance et la Grandeur, a 
déclaré licite parmi les bonnes choses, ou 
d'abandonner ce qu'Il a ordonné ; comme le fait 
d’être convaincu que la prière, le jeûne ou l'impôt 

 
1 Sourate Ach-Chou'arâ` (Les Poètes) – Coran : 26/98 



 

21 

légal purificateur ne sont pas des obligations. 
Le polythéisme majeur rend les actions vaines et 
implique l'éternité en Enfer pour celui qui meurt 
dans cet état. Comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

ْ  وَلوَۡ  سمج شۡرَكُوا
َ
ا عَنۡهُم لحَبَطَِ  أ ْ  م َ  سمح ٨٨ يَعۡمَلُونَ  كَانوُا

 { Et s'ils avaient donné des associés à Allah, 
toutes leurs œuvres auraient alors certainement 
été vaines (88) } 1 

Quiconque meurt dans cette situation, Allah ne 
lui pardonnera pas et le Paradis lui sera interdit, 
comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

ن يشُۡرَكَ بهِۦِ  سمج
َ
َ لاَ يَغۡفرُِ أ َ  إنِ َ ٱلله 

َٰلكَِ لمَِن يشََا ءُ   سمح  ٤٨ وَيَغۡفرُِ مَا دُونَ ذَ

{ Certes, Allah ne pardonne pas qu'on Lui 
associe qui ou quoi que ce soit ; et Il pardonne en 
dehors de cela, à qui Il veut (47) }2 Il a dit, Gloire 
et Pureté à Lui : 

َٰهُ ٱلن َارُ  سمج وَى
ۡ
ُ عَلَيۡهِ ٱلجۡنَ َةَ وَمَأ َ ِ فَقَدۡ حَر َمَ ٱلله   سمح  ٧٢ إنِ هَُۥ مَن يشُۡركِۡ بٱِلله َ

 { Certes, quiconque associe [d’autres divinités] 
à Allah, Allah lui interdit le Paradis et son refuge 
sera l'Enfer (72) }3 

 
1 Sourate Al-An'âm (Les Bestiaux): 6/88 
2 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) – Coran : 4/48 
3 Sourate Al-Mâ`idah (La Table Servie): 5/72 



 

22 

Le polythéisme mineur : 

Il s'agit de tout ce qui a été appelé « poly-
théisme » dans les textes sans pour autant 
atteindre le statut de polythéisme majeur ; on l'ap-
pelle donc : « polythéisme mineur ». Par exemple 
le fait de jurer par autre qu'Allah, Exalté soit-Il, 
comme jurer sur la Mecque, sur les Prophètes, 
sur la loyauté, sur la vie d'untel et autres choses 
du genre. Comme le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

 رَكَ. مَنْ حَلَفَ بغَِيرِ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ أَو أَشْ 

« Quiconque jure par autre qu’Allah a certes commis 
un acte de mécréance ou de polythéisme ! » 1  

Cela peut même être considéré comme du 
polythéisme majeur selon ce que contient le cœur 
de celui qui jure. Si celui qui jure par le Prophète 
 ou par Cheikh untel, quel qu’il soit, pense qu'il صلى الله عليه وسلم

est l'égal d'Allah, qu'on peut l'invoquer en dehors 
d'Allah ou qu'il a le pouvoir d'agir sur l'Univers, 
c'est alors une forme de polythéisme majeur ; et 
si celui qui jure par autre qu'Allah n'avait pas une 
telle intention mais que ce n'est rien d'autre 
qu'une habitude de sa part, ce sera alors consi-
déré comme du polythéisme mineur. C’est très 
fréquent dans certaines régions ; il incombe donc 

 
1 Rapporté par Aḥmad dans son Mousnad (n°6072) et At-Tirmidhî 

(n°1535) qui a dit : « Hadith bon ». 



 

23 

d'alerter et d’avertir [à ce sujet], afin de protéger 
sa foi en l'Unicité et de la préserver. 

Le polythéisme caché : 

Il s'agit de ce que contiennent les cœurs  
d'ostentation ; comme celui qui prie ou lit afin que 
les gens le regardent, ou qui évoque Allah afin 
que les gens fassent ses éloges, ou qui fait 
largesse de son argent afin que les gens vantent 
ses mérites : l'action faite par ostentation est 
vaine. Cependant, cela n’a pas d’impact sur le 
reste des actions vouées sincèrement à Allah, 
Exalté soit-Il.  Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

ةِ   الْأمُا هَذِهِ  فيِ  رْكُ  عَلَى  الش  ودَاءِ  السا النامْلَةِ  دَبيِبِ  منِْ  أَخْفَى 

ارَتُهُ أَنْ يَقُولَ:   يلِْ، وَكَفا ودَاءِ فيِ ظُلْمَةِ اللا فَاةِ السا اللَّهُمَّ إنِِّي  "الصا

نْبِ   أَعُوذُ بِكَ أَنْ أُشْرِكَ بِكَ شَيْئًا وَأَنَا أَعْلَمُ، وَأَسْتَغْفِرُكَ مِنَ الذَّ

 ".الَّذِي لََ أَعْلَمُ 

 « Le polythéisme dans cette communauté est 
plus subtil que les pas de la fourmi noire sur une 
roche noire dans la pénombre de la nuit, et son 
expiation consiste à dire: "Ô Allah! Je cherche 
certes protection auprès de Toi contre le fait de 
T'associer qui ou quoi que ce soit en 
connaissance de cause, et j'implore Ton pardon 
concernant le péché dont je n'ai pas connais-



 

24 

sance" »1  (Alla-houmma ! innî a’oudhou bika an Ouchrika 

bika chay`ane wa ana a’lam wa astaghfirouka mina-dh-
dhambi-l-ladhî lâ a’lam) 

Les différents types de mécréance : 

La mécréance majeure : 

C’est celle qui entraîne l'éternité dans le Feu, 
et elle est de cinq types : 

- La mécréance du démentir : 

C'est le fait de démentir les Prophètes (que la 
paix soit sur eux). Ce type est peu répandu chez 
les mécréants parce qu'Allah, à Lui la Puissance 
et la Grandeur, a soutenu Ses Messagers par des 
preuves évidentes claires ; et l'état de ceux qui 
démentent n'est rien d'autre que ce qu'en a dit 
Allah, Exalté soit-Il, lorsqu'Il les a décrits : 

ابهَِا وجََحَدُوا   سمج نفُْسُهُمْ ظُلمًْا وعَُلُو ً
َ
 سمح  ١٤ وَاسْتيَقَْنَتهَْا أ

 { Ils les nièrent injustement et par orgueil, 
tandis qu'en eux-mêmes ils croyaient avec 
certitude (14) } 2 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî dans Al-Adab Al-Moufrad (n°716) ; 

Aḥmad dans Al-Mousnad (n°19606) ; Aḍ-Ḍiyâ Al-Maqdisî dans 
Al-Aḥâdîth Al-Moukhtârah (1/150). Al-Albânî l'a authentifié dans 
Saḥîḥ Al-Jâmi' As-Saghîr (n°3731). 

2 Sourate An-Naml (Les fourmis) – Coran : 27/14 



 

25 

- La mécréance du refus et de l'orgueil : 

Ce type de mécréance est semblable à celle 
d'Iblis. En effet, il n'a ni nié l'ordre d'Allah, ni ne l'a 
démenti, mais il refusa [d'obéir] et s'enfla d'orgueil 
face à lui. Il dit, Exalté soit-Il : 

ْ  سمج ا َٰٓئكَِةِ ٱسۡجُدُواْ لِأٓدَمَ فسََجَدُو  ا  إبِلۡيِسَ   وَإِذۡ قُلنَۡا للِمَۡل 
إلِ َ

كََٰفرِِينَ 
بيََٰ وَٱسۡتَكۡبرََ وكََانَ مِنَ ٱلۡ

َ
 سمح  ٣٤أ

 { Et lorsque Nous ordonnâmes aux Anges : 
« Prosternez-vous devant Adam ! » Ils se proster-
nèrent à l’exception d’Iblîs qui refusa, s’enfla 
d’orgueil et il fut parmi les mécréants (34) } 1 

- La mécréance du détournement : 

C'est le fait de se détourner de la vérité : 
refuser de l'entendre, refuser de l'accepter dans 
son cœur et refuser de la suivre ; sans lui 
manifester d'intérêt et en ne lui accordant aucune 
importance. Il a dit, Exalté soit-Il : 

ظۡلمَُ   وَمَنۡ  سمج
َ
رَِ   مِم َن   أ  ۦ  بِـَٔايََٰتِ   ذُك  عۡرضََ   ثُم َ   رَب هِِ

َ
  مِنَ   إنِ اَ   عَنۡهَا     أ

 سمح  ٢٢ مُنتَقمُِونَ  ٱلمُۡجۡرمِِينَ 

 { Et qui est plus injuste que celui à qui les versets 
de son Seigneur sont rappelés et qui ensuite s'en 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/34 



 

26 

détourne ? Nous Nous vengerons certes des 
criminels (22) }1 

Quant au détournement partiel, c'est une forme 
de perversion et non pas de la mécréance ; il 
concerne celui qui se détourne de l'apprentissage 
de certaines obligations religieuses comme les 
règles relatives au jeûne, au pèlerinage et autres 
choses du même genre. 

- La mécréance du doute : 

C'est le fait d'hésiter et de ne pas être 
convaincu de la vérité ; plus encore, de douter à 
son sujet. Comme dans Sa parole, Exalté soit-Il : 

نْ تبَيِدَ هَذِهِ    سمج
َ
ظُن ُ أ

َ
وَدَخَلَ جَن تََهُ وَهُوَ ظَالمِ  لنَِفْسِهِ قاَلَ مَا أ

بدًَا  
َ
جِدَن َ   ٣٥أ

َ
لأَ رَب يِ  إلِيَ  رُدِدْتُ  وَلئَنِْ  قاَئمَِةً  اعَةَ  الس َ ظُن ُ 

َ
أ وَمَا 

 سمح  ٣٦خَيرًْا مِنهَْا مُنقَْلبًَا 

 { Et il entra dans son jardin, injuste envers lui-
même, et dit: « Je ne pense pas que ceci puisse 
jamais périr (35) et je ne pense pas que l’Heure 
viendra. Et si je suis ramené vers mon Seigneur, 
je trouverai certainement meilleur lieu de retour 
que ce jardin (36) } 2 

 
1 Sourate As-Sajdah (La Prosternation) – Coran : 32/22 
2 Sourate Al-Kahf (La Caverne) – Coran : 18/35-36 



 

27 

- La mécréance de l'hypocrisie : 

C'est le fait de prétendre avoir la foi par la 
parole tout en dissimulant la mécréance dans son 
for intérieur. Il a dit, Exalté soit-Il : 

ِ وَبٱِليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَمَا هُم بمُِؤۡمِنيِنَ   سمج
 سمح   وَمِنَ ٱلن َاسِ مَن يَقُولُ ءَامَن اَ بٱِلله َ

 { Et parmi les gens, il en est qui disent : « Nous 
croyons en Allah et au Jour dernier ! » alors qu’ils 
sont loin d’être des croyants (8) }1 Voici donc les 
différentes types de la mécréance majeure qui fait 
sortir de la religion. 

La mécréance mineure : 

Ce type de mécréance n'entraîne pas l'éternité 
dans le Feu et il correspond à ce que les textes 
du Coran et de la Tradition prophétique ont 
nommé « mécréance » de manière indéfinie. Les 
exemples à son sujet sont nombreux : le hadith 
d'Aboû Hourayrah (qu'Allah l'agrée) : « Le Mes-
sager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 

 اثْنَتَانِ فيِ النااسِ هُمَا بهِِمْ كُفْرٌ: الطاعْنُ فيِ الناسَبِ، وَالن يَاحَةُ عَلَى المَي تِ.

 « Deux choses présentes chez les gens cons-
tituent une mécréance : dénigrer la lignée d'autrui 
et se lamenter sur les morts »2 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/8 
2 Rapporté par Mouslim (n°121) et Aḥmad dans : Al-Mousnad 

(n°10434). 



 

28 

2) La foi aux Anges : 

Il s'agit d'un monde invisible, Allah les a créés 
à partir de lumière, ils sont des adorateurs d'Allah, 
Exalté soit-Il, et ils ne possèdent aucune part de 
la Seigneurie, ni de la Divinité. Ils ne 
désobéissent jamais à Allah en ce qu'Il leur 
commande, et ils font strictement ce qui leur a été 
ordonné. Ils sont très nombreux ; personne n’est 
en mesure de les dénombrer excepté Allah, 
Exalté soit-Il. 

La foi aux Anges implique quatre choses: 

1. Croire à leur existence. 
 

2. Croire à ceux dont nous connaissons les noms, 
notamment : Jibrîl (Gabriel), Isrâfîl (Raphaël), 
Mikâ`îl (Michaël) et autres. Et quant à ceux 
dont nous ne connaissons pas les noms, nous 
y croyons de manière générale. 
 

3. Croire à leurs caractéristiques telles qu'elles 
ont été rapportées dans le Coran et la Tradition 
prophétique ; comme c’est le cas pour la 
description de Jibrîl (que la paix soit sur lui) ; 
en effet, le Prophète صلى الله عليه وسلم nous a informés l'avoir 

vu sous sa forme originelle, celle sous laquelle 
Allah, Exalté soit-Il, l’a créé, il avait six cent 
ailes qui couvraient les horizon. 

 

4. Croire à ce qui nous a été rapporté de leurs 
actes : comme le fait qu'ils glorifient Allah, 



 

29 

Exalté soit-Il, qu'ils L'adorent de jour comme de 
nuit, sans jamais se lasser ; que  Jibrîl est le 
digne de confiance chargé de la Révélation ; 
qu’Isrâfîl celui chargé de souffler dans la 
Trompe ; que l'Ange de la mort est chargé de 
saisir les âmes au moment de celle-ci ; que 
Mâlik est le gardien de l'Enfer ; Riḏouâne, le 
Gardien du Paradis et qu’il en existe d’autres 
qu'eux. 

3) La foi aux Livres : 

On désigne par les livres, les Livres Sacrés 
qu'Allah a révélés à Ses Messagers, en guise de 
guidée pour l'humanité et de miséricorde à son 
égard, afin qu'elle atteigne le bonheur dans les 
deux demeures. 

Croire aux Livres implique quatre choses : 

1. Croire qu'ils sont véritablement une Révélation 
provenant d'Allah. 

 

2. Croire à ceux dont nous connaissons les noms. 
Parmi eux, il y a : le Coran, qui fut révélé à 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم, la Thorah, qui fut révélée à 

Moïse (sur lui la paix), l'Évangile, qui fut révélé 
à Jésus (sur lui la paix), ainsi que les Psaumes, 
qui furent révélés à David (que la paix soit sur 
lui). Quant aux livres dont nous ne connaissons 
pas les noms, nous y croyons de manière 
générale. 



 

30 

 

3. Croire aux informations qu'ils contiennent ; 
comme l'intégralité de ce dont nous a informé 
le Coran, et ce dont nous ont informé les livres 
précédents tant que leur contenu n'a pas été 
falsifié. 

 

4. Mettre en pratique des jugements qui s'y 
trouvent - tant qu'ils n'ont pas été abrogés - en 
s'y soumettant tout en étant satisfait, que l'on 
en saisisse la sagesse ou pas. L'ensemble des 
livres précédents a été abrogé par le Noble 
Coran. Il n'est donc pas permis d'appliquer un 
jugement des livres antérieurs, quels qu'ils 
soient, à l'exception de ce qui est authentique 
et approuvé par le Noble Coran. 

4) La foi aux Messagers (sur eux la paix) : 

Un Messager, c'est celui parmi les humains à 
qui une Législation Divine ainsi que l'ordre de la 
transmettre furent révélés. Le premier Messager 
était Noé (que la paix soit sur lui) et le dernier était 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم, ils sont humains, ils ont été 

créés, et ils ne possèdent aucune part de la 
Seigneurie et de la Divinité. 

Croire aux Messagers implique : 

1. Croire que leur message est une vérité 
provenant d'Allah. Ainsi, quiconque mécroit au 
message de l'un d'entre eux aura mécru à 



 

31 

l'ensemble des messages. 
 

2. Croire à ceux d'entre eux dont nous connais-
sons les noms, comme Mouḥammad, ainsi 
qu'Abraham, Moïse, Jésus et Noé (que la paix 
soit sur eux tous). Ils sont les doués de la plus 
ferme des résolutions parmi les Messagers. 
Quant à ceux dont nous ne connaissons pas 
les noms, nous y croyons de manière générale.  

Il a dit, Exalté soit-Il : 

ِن   سمج رۡسَلنَۡا رُسُلاٗ م 
َ
قَبۡلكَِ مِنۡهُم م َن قَصَصۡنَا عَليَۡكَ  وَلقََدۡ أ

ن ل مَۡ نَقۡصُصۡ عَليَۡكَ   سمح  ٧٨ وَمِنۡهُم م َ

{ Nous avons certes envoyé avant toi des 
Messagers. Il en est dont Nous t'avons raconté 
l'histoire, et il en est dont Nous ne t'avons pas 
raconté l'histoire. } 1 

3. Croire à ce qui nous est parvenu d'eux de 
source authentique (que la paix soit sur eux). 

 

4. Œuvrer selon la Législation venue avec celui 
d'entre eux qui nous a été envoyé, et c'est par 
lui que s'est clôturée la prophétie, le Messager 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. 

5) La foi au Jour Dernier : 

C'est le Jour de la Résurrection, le Jour lors 

 
1 Sourate Ghâfir (Le Pardonneur) – Coran : 40/78 



 

32 

duquel les gens seront ressuscités pour rendre 
compte [de leurs œuvres] et recevoir leur 
rétribution. On l'appelle ainsi parce qu'il n'y a pas 
de jour après lui, les gens du Paradis s'installeront 
dans leurs demeures et les gens de l'Enfer dans 
leurs demeures. 

Croire au Jour dernier implique trois choses : 

1 - Croire en la Résurrection : 

C'est croire qu’il sera redonné vie aux morts 
lorsqu’on soufflera dans la trompe pour la 
seconde fois ; les gens se lèveront alors pour le 
Seigneur de l'Univers, ils seront pieds nus, 
dévêtus et non circoncis. Il a dit, Exalté soit-Il :  

ناَ  سمج كَمَا
ْ
لَ   بدََأ و َ

َ
َا  إنِ اَ  عَليَنَْا  وعَْدًا  نعُيِدُهُ   خَلقْ    أ  سمح   ١٠٤  فاَعِليِنَ   كُن 

 { Tout comme Nous avons procédé à la première 
création, Nous la répéterons. C'est une promesse 
qui Nous incombe et certes Nous l'accomplirons ! 
(104) } 1 

2 - Croire au jugement et à la rétribution : 

C’est croire que le serviteur rendra compte de 
ses œuvres et en sera rétribué. Allah, Exalté soit-
Il, a dit :  

 
1 Sourate Al-Anbiyâ` (Les Prophètes) – Coran : 21/104 



 

33 

َ إنِ َ عَليَۡنَا حِسَابَهُم ٢٥إنِ َ إلِيَۡنَا  إيِاَبَهُمۡ  سمج  سمح  ٢٦ ثُم 

 { Certes, c’est vers Nous que se fera leur retour 
(25) Ensuite, assurément, ce sera à Nous de leur 
demander des comptes (26) } 1 

3 - Croire au Paradis et à l’Enfer : 

Et que c'est certes dans l'un des deux qu'abou-
tira la création, pour l'éternité : Le Paradis est la 
demeure des délices qu'Allah, Exalté soit-Il, a 
préparé pour les croyants pieux ; ceux qui auront 
obéi à Allah et à Son Messager صلى الله عليه وسلم. Il s'y trouve ce 

qu'aucun œil n'a vu, ce qu'aucune oreille n'a 
entendu et ce qui n'est jamais venu à l'esprit d'un 
être humain. Quant à l'Enfer, c'est la demeure des 
supplices qu'Allah, Exalté soit-Il, a préparés pour 
les mécréants ; ceux qui auront mécru en Allah et 
désobéi à Ses Messagers. Il s'y trouve des types 
de châtiments et de supplices inimaginables. 

6) La foi au Destin, bon ou mauvais : 

Par destin on entend : Le décret d'Allah, à Lui 
la Puissance et la Grandeur, concernant ce qui 
doit être, conformément à Sa Connaissance qui 
englobe tout, et à ce qu'implique Sa Sagesse. 

Croire au destin implique quatre choses : 

 
1 Sourate Al-Ghâchiyah (L'Enveloppante) – Coran : 88/26 



 

34 

1 - La connaissance : 

C'est croire qu'Allah, Exalté soit-Il, a connais-
sance de toute chose ; croire qu'Il sait tout ce qui 
s'est passé, tout ce qui se passera, comment cela 
se passera, de manière générale et détaillée, 
depuis et pour toujours. Il est Celui, Gloire et 
Pureté à Lui, qui sait ce qui n'est pas, de même 
qu'Il sait, si cela avait été, comment cela aurait 
été. Comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

 سمح  ٢٨وَلوَۡ رُد ُواْ لعََادُواْ لمَِا نُهُواْ عَنۡهُ   سمج

 { Or, s'ils étaient rendus [à la vie terrestre], ils re-
viendraient sûrement à ce qui leur était interdit }1 

2 - L'écriture : 

C'est croire qu'Allah, Exalté soit-Il, a écrit le 
destin de toute chose jusqu'au Jour de la 
Résurrection. Comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

رۡضِِۚ   سمج
َ
مَا ءِ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلس َ َ ن َ ٱلله 

َ
لمَۡ تَعۡلَمۡ أ

َ
 أ

ِ يسَِير   َٰلكَِ علَىَ ٱلله َ ِۚ إنِ َ ذَ َٰلكَِ فيِ كتََِٰب   سمح  ٧٠إنِ َ ذَ

 { Ne sais-tu pas qu’Allah sait ce qu’il y a dans le 
ciel et sur la Terre ? Tout cela est certes dans un 
Livre, et cela est pour Allah facile (70) } 2 

 

 
1 Sourate Al-An'âm (Les Bestiaux) – Coran : 6/28 
2 Sourate Al-Ḥajj (Le Pèlerinage) – Coran : 22/70 



 

35 

3 - La volonté : 

C'est croire qu'il ne se passe rien dans cet 
Univers si ce n'est par la volonté d'Allah, à Lui la 
Puissance et la Grandeur. Comme Il l'a dit : 

 سمح  ٦٨وَرَب ُكَ يَخۡلقُُ مَا يشََا ءُ وَيخَۡتَارُ  سمج

 { Et ton Seigneur crée ce qu'Il veut et Il choisit }1  

Cependant, l'Homme a une volonté qui ne sort 
pas de la volonté d'Allah, comme Il l'a dit, Exalté 
soit-Il : 

ُ رَب ُ ٱلعََٰۡلمَِينَ  سمج ن يشََا ءَ ٱلله َ
َ
ا  أ
 سمح   ٢٩ وَمَا تشََا ءُونَ إلِ َ

 { Mais vous ne pouvez vouloir que si Allah le 
veut, [Lui] le Seigneur de l’Univers (29) }2 

4 - La création : 

C'est croire qu'Allah, à Lui la Puissance et la 
Grandeur, a créé toutes les créatures, ainsi que 
leurs actions et leurs œuvres, qu'elles soient 
bonnes ou mauvaises. Il a dit, Exalté soit-Il : 

 ُ َ  سمح  ٦٢ وَكيِل   شَىۡءٖ  كُل ِ  علَىََٰ  وَهُوَ   شَىۡءٖ   كُل ِ  خََٰلقُِ   سمج ٱلله 

 { Allah est le Créateur de toute chose, et de toute 
chose Il est Garant } 3 

Les différents niveaux cités ont été réunis dans 

 
1 Sourate Al-Qaṣaṣ (Le Récit) – Coran : 28/68 
2 Sourate At-Takwîr (L'Obscurcissement) – Coran : 81/29 
3 Sourate Az-Zoumar (Les Groupes) – Coran : 39/62 



 

36 

ce vers [expliquant que tout se fait] : 

وخلقه وهو إيجاد وتكوين ***علم كتابة مولانا مشيئته   

Par connaissance, écriture et Volonté  
de notre Maître à tous, Qui a tout créé  

3ème étude : signification de l'Excellence : 

L'excellence repose sur un seul pilier :  

« Que tu adores Allah comme si tu Le voyais, 
et même si tu ne Le vois pas, Lui te voit très 
certainement. » 

C'est à dire que l'individu adore Allah comme 
s'il se tenait devant Lui, à Lui la Puissance et la 
Grandeur, cela nécessite d'être doté d'une crainte 
parfaite et de revenir constamment vers Allah, 
Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté. Cela 
nécessite aussi d'accomplir les actes d'adoration 
conformément à la voie du Messager صلى الله عليه وسلم. 

L'excellence a deux niveaux, et ceux qui 
œuvrent avec excellence, ont deux stations 
distinctes, l'une surpassant l'autre. 

La première station : 

C'est le plus haut degré de l'excellence : c’est 
la station de la vision. Le serviteur œuvre 
comme s'il voyait Allah, à Lui la Puissance et la 
Grandeur, avec son cœur. Ainsi, ce dernier 
s'illumine par la foi au point que l'invisible ait 



 

37 

autant d'impact [sur lui] que ce qui est perceptible 
par la vue. 

La seconde station : 

C’est la station de la sincérité et de la 
surveillance. Le serviteur œuvre en s’efforçant 
d’avoir à l’esprit qu'Allah l'observe et le surveille. 
Lorsqu’il ressent cela, il œuvre alors sincèrement 
pour Allah, Exalté soit-Il. 

4ème étude : résumé concis des fondements 
des Gens de la Sounnah et du Groupe. 

1 - Le suivi du Livre (le Coran) et de la Tradition 

Prophétique (la Sounnah), aussi bien intérieure-

ment qu'en apparence. Ils ne font prévaloir 

aucune parole sur la parole d'Allah, à Lui la 

Puissance et la Grandeur, ni sur la parole de Son 

Messager صلى الله عليه وسلم. 

2 - La préservation de leurs cœurs et de leurs 

langues au sujet des Compagnons du Messager 

d'Allah  صلى الله عليه وسلم, et ils voient que le calife après le 

Messager d'Allah  صلى الله عليه وسلم était Abou Bakr, puis 'Oumar, 

puis 'Outhmâne puis 'Alî (qu'Allah les agrée tous). 

3 - L'amour envers les gens de la maison du 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم et le fait de les prendre pour 

alliés. Les gens de la maison du Prophète  صلى الله عليه وسلم sont  

les membres vertueux de sa famille. 



 

38 

4 - Le fait de ne pas se révolter contre les 
dirigeants et les gouverneurs, même s'ils sont 
injustes, et invoquer en leur faveur afin que leur 
soit accordé la vertu et qu'ils soient préservés, et 
non pas contre eux. Savoir que le fait de leur obéir 
fait partie de l'obéissance à Allah, à Lui la 
Puissance et la Grandeur, tant qu'ils n'ordonnent 
pas de commettre une désobéissance. S'ils 
ordonnent le blâmable, il ne faut alors pas leur 
obéir sur ce point tout en continuant à leur obéir 
dans ce qui est convenable. 

5 - Déclarer véridiques les prodiges accordés 
aux Alliés d'Allah et qui sont ce qu'Allah leur 
accorde de faire et qui sort de l'ordinaire.  

6 - Ils ne considèrent pas mécréants les 
musulmans ayant commis un péché, qu’il soit un 
péché quelconque ou un péché majeur, comme 
le font les Khawârij. Les Gens de la Sounnah 
considèrent plutôt que la fraternité de foi perdure 
malgré les péchés, et ils affirment que le croyant 
ayant commis un péché majeur reste croyant de 
par sa foi, bien que pervers de par son péché 
majeur. 

 



 

39 

Chapitre 2 : Ce qui est relatif aux adorations 

1ère étude : la pureté rituelle : 

La pureté : 

- Linguistiquement : c'est la propreté et le fait 
de n'être entaché d'aucune souillure, qu'elle soit 
matérielle ou au sens figuré. 

- Religieusement : c'est le fait que l'impureté ait 
été ôtée et que la souillure ait disparu. La pureté 
rituelle est la clé de la prière. Ainsi, l'étudier fait 
partie des points les plus importants de la religion. 
Chaque musulman doit connaître les règles s'y 
rapportant et y accorder de l'importance. 

1 - Les différentes catégories d'eau : 

1. L'eau purifiante : il est valable de se 
purifier avec, qu'elle soit restée sous sa forme 
originelle, comme l'eau de pluie, de rivière ou de 
mer ; ou qu'une substance pure y ait été 
mélangée, tant que cette substance n'a pas pris 
le dessus sur elle au point de la sortir de sa 
nature. 

 

2. L'eau impure : il est interdit de l'utiliser, 
elle n'ôte pas l'impureté et ne fait pas disparaitre 
la souillure. Elle correspond à l'eau dont la 
couleur, l'odeur ou le goût a été altéré par une 
souillure. 



 

40 

2 - Les souillures : 

La souillure désigne des saletés spécifiques 
dont la nature rend la prière impossible, comme 
l'urine, les selles, le sang et autres. Elle peut être 
présente sur le corps, le lieu [de prière] ainsi que 
sur le vêtement. La règle de base concernant tout 
corps est qu’il est permis et pur. Ainsi, quiconque 
prétend qu'une chose est une souillure doit en 
apporter la preuve. 

Ne font pas partie des souillures : les glaires, 
la transpiration humaine, la transpiration de l'âne. 
Tous ces liquides sont purs malgré le fait qu'ils 
soient des saletés. Toute souillure est une saleté, 
mais toute saleté n'est pas forcément une 
souillure. 

Les souillures sont de trois degrés : 

1. La souillure prononcée : 

Exemple : la souillure de ce qui a été léché par 
le chien. Pour la purifier, il faut laver à sept 
reprises ce qui en a été touché, dont la première 
avec de la terre ou du sable. 

2. La souillure légère : 

Exemple : l'urine du nourrisson lorsqu'elle 
touche le vêtement et ce qui s'y apparente. Pour 
la purifier, il faut asperger le vêtement d'eau 
jusqu'à ce qu'il en soit imbibé, et il n'est pas 



 

41 

nécessaire de le frotter ou de l'essorer. 

3. La souillure moyenne : 

Exemple : l'urine et les selles de l'humain ainsi 
que la plupart des souillures lorsqu'elles 
atteignent le sol, les vêtements ou autres choses 
du genre. Pour la purifier, il faut se débarrasser 
de la souillure elle-même - si celle-ci a un corps - 
ainsi que laver son emplacement avec de l'eau ou 
tout autre moyen de nettoyage à disposition. 

Parmi ce qui a formellement été qualifié de 
souillure dans les textes, on retrouve : 

1. L'urine humaine et les selles. 
2. Le liquide pré-séminal (Al-Madhî) et le 

liquide blanchâtre épais (Al-Wadî)1. 
3. Les selles des animaux dont on ne 

consomme pas la viande. 
4. Le sang des menstrues et des lochies. 
5. La bave du chien. 
6. Le cadavre, mis à part : 

 

a. L'humain lorsqu'il meurt. 
b. Les poissons morts et les sauterelles. 

 
1 Al-Madhî (le liquide pré-séminal) est la substance visqueuse et 

transparente qui sort lors des préliminaires, l'évocation des 
rapports sexuels ou l'envie, ainsi que d'autres causes 
provoquant son écoulement. Il sort sous forme de gouttes, et il 
est même possible de ne pas ressentir son écoulement.  Al-
Wadî est un liquide épais de couleur blanchâtre, il s'écoule 
après l'urine ou après avoir porté une charge lourde. 



 

42 

c. Le cadavre de ce qui n'a pas de sang 
coulant dans son organisme, à l'instar 
de la mouche, des fourmis, des 
abeilles et tout ce qui s'y apparente. 

d. Les os des bêtes mortes ainsi que 
leurs cornes, leurs ongles, leurs poils 
et leurs plumes. 

La manière dont on purifie les corps souillés : 

1. Par l'eau, et c'est la règle de base concernant 
la purification des souillures. Il ne faut donc 
pas la remplacer par un autre moyen, sauf si 
le Législateur l’a permis. 
 

2. Par ce qui a été rapporté dans la législation 
concernant la manière de purifier les 
souillures ou les choses souillées : 
 

a. La peau de la bête morte devient pure avec 
le tannage. 
 

b. La purification du récipient dans lequel a bu 
le chien se fait en le lavant sept fois, la 
première avec de la terre. 
 

c. La purification du vêtement sali par le sang 
des menstrues se fait en commençant par 
le frotter ; ensuite, on le lave à l'eau et on le 
rince. Si par la suite il reste une trace, celle-
ci ne pose aucun problème. 
 



 

43 

d. La purification du vêtement de la femme qui 
traîne sur le sol souillé se fait par le fait que 
son vêtement traîne par la suite sur un sol 
pur. 
 

e. La purification du vêtement souillé par 
l'urine du nourrisson masculin se fait en 
aspergeant l'urine d'eau ; s'il a été souillé 
par l'urine du nourrisson féminin, en le 
lavant [entièrement]. 
 

f. La purification du vêtement souillé par le 
liquide pré-séminal (al-madhî) se fait en 
aspergeant la souillure d'eau. 
 

g. La purification de la semelle des 
chaussures se fait en l'essuyant contre le 
sol pur. 
 

h. La purification du sol souillé se fait soit en 
versant un seau d'eau à l'endroit de la 
souillure ou soit en le laissant sécher au 
soleil ou au vent; une fois que la trace de la 
souillure a disparu, le sol est pur. 

3 - Ce qu’il est interdit de faire pour la 

personne en état d'impureté : 

Les choses qui sont interdites pour la personne 
en état d'impureté mineure et majeure : 

1. La prière obligatoire et surérogatoire : d'après 



 

44 

ce qui a été rapporté d'Ibn 'Oumar (qu'Allah 
l’agrée, lui et son père), le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

 لََ يَقْبَلُ الُلَّه صَلَةًَ بغَِيْرِ طُهُورٍ.

Allah n'accepte pas une prière sans purification.1 

2. Toucher le Coran : d'après ce qui a été 
rapporté dans l'écrit que le Messager صلى الله عليه وسلم a 

envoyé à 'Amr ibn Ḥazm, et qui contient sa 
parole : 

 لََ يَمَسُّ الْقُرْآنَ إلَِا طَاهِرٌ. 

 Ne touche le Coran qu'une personne purifiée.2 

3. La circumambulation autour de la Maison 
Sacrée : d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

 الطاوَافُ باِلْبَيْتِ صَلَةٌ، إلَِا أَنا الَلَّه أَبَاحَ فيِهِ الْكَلََمَ. 

La circumambulation autour de la Maison est une 
prière, sauf qu'Allah a permis d'y parler.3 Et le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a effectué les ablutions pour la 

circumambulation, et il a été rapporté de lui  صلى الله عليه وسلم de 

source authentique qu'il a interdit à la femme en 
état de menstrues d'effectuer les circumambula-

 
1 Rapporté par Mouslim (n°224). 
2 Rapporté par Mâlik dans Al-Mouwaṭṭa (n°219 et n°680, Ad-

Dârimî (n°312), 'Abd Ar-Razzâq dans son Mouṣannaf (n°1328) 
et Al-Albânî l'a authentifié dans : Irwâ Al-Ghalîl (n°122). 

3 Rapporté par An-Nassâ'î (n°12808) et Aḥmad (n°15423. Et Al-
Albânî l'a authentifié dans : Irwâ' Al-Ghalîl (n°121). 



 

45 

tions autour de la Maison jusqu'à ce qu'elle soit 
pure. 

Quant aux choses qui sont interdites spécifi-
quement à la personne en état d'impureté 
majeure : 

1. La lecture du Coran, d'après le hadith de 'Alî 
(qu'Allah l'agrée): « Rien ne le séparait - c'est-
à-dire : rien ne séparait le Prophète  صلى الله عليه وسلم - du 

Coran hormis l'impureté majeure ! »1  
2. Rester à la mosquée sans être en état 

d'ablution ; d'après Sa parole, Exalté soit-Il : 

حَت َىَٰ    سمج سُكََٰرَىَٰ  نتُمۡ 
َ
وَأ ةَ  لوََٰ ٱلص َ تَقۡرَبوُاْ  لاَ  ءَامَنُواْ  ذِينَ 

ٱل َ هَا  ُ ي 
َ
أ َٰٓ ي 

 ْ ا عاَبرِِي سَبيِل  حَت َىَٰ تَغۡتَسِلوُا
 سمح  …تَعۡلَمُواْ مَا تَقُولوُنَ وَلاَ جُنُبًا إلِ َ

 { Ô vous qui avez cru ! N'approchez pas de la 
prière alors que vous êtes ivres, jusqu'à ce que 
vous compreniez ce que vous dites, ni lorsque 
vous êtes en état d'impureté majeure - à moins 
que vous ne soyez en voyage - jusqu'à ce que 
vous ayez pris un bain rituel … (43) } 2 

Une fois que celui qui est en état d'impureté 
majeure effectue ses ablutions, il lui est alors 
permis de rester dans la mosquée ; il est aussi 

 
1 Rapporté par ibn Mâjah (n°594) et Ibn Ḥibbân (n°799). Et Al-

Albânî l'a déclaré faible dans : Da'îf Sounan At-Tirmidhî (n°146). 
2 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) – Coran : 4/43 



 

46 

autorisé à la personne en état d'impureté majeure 
de traverser la mosquée mais sans pour autant 
s'y asseoir. 

4 - Les bonnes manières lorsque l'on fait 

ses besoins : 

Il est recommandé de : 

1. S'éloigner de la vue des gens quand on est 
en plein air ; 

2. Prononcer l'invocation rapportée à cette 
occasion. Il s'agit de dire : 

 الْخُبثِْ وَالْخَبَائثِِ.اللاهُما إنِ ي أَعُوذُ بكَِ منَِ 

« Ô Allah! Je me réfugie auprès de Toi contre 
les démons, mâles et femelles. »1 (Allâhoumma 
innî a’oudhou bika mina-l-khoubthi wa-l-khabâ`ith) 

Il est obligatoire de : 

1. Se protéger des projections d'urine ; 
2. Couvrir ses parties intimes de la vue des 

autres. 

Il est interdit de : 

1. Faire face à la Qiblah2 ou lui tourner le dos ; 
2. Faire ses besoins sur le chemin emprunté par 

les gens et les lieux qu'ils fréquentent 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°143) et Mouslim (n°133). 
2 C’est-à-dire en direction de la Ka'bah, qui se trouve dans la 

mosquée sacrée de la Mecque. 



 

47 

généralement ; 
3. Uriner dans de l'eau stagnante. 

Il est détestable de : 

1. Toucher son sexe avec la main droite ; 
2. Se nettoyer ou s'essuyer avec la main droite 
3. De parler, surtout s'il s'agit d'évoquer Allah, 

Gloire et Pureté à Lui. 

5 - Les règles relatives au nettoyage et à 

l'essuyage : 

Le nettoyage (al-istinjâ`) correspond au fait de 
faire disparaitre, avec de l'eau, les restes d'urine 
et de selle des deux orifices. 

L'essuyage (al-istijmâr) correspond au fait de 
faire disparaitre, avec un autre moyen que l'eau, 
les restes d'urine et de selle des deux orifices ; 
comme en utilisant des pierres ou du papier. 

Les conditions relatives à ce qui est utilisé pour 
l'essuyage : 

1. Il doit être licite. 
2. Il doit être pur. 
3. Il doit être nettoyant. 
4. Il ne doit pas être un os ou un crottin.  
5. Il ne doit pas être une chose respectable ; 

comme des feuilles contenant la mention 
d'Allah, à Lui la Puissance et la Grandeur. 



 

48 

Il est permis de se suffire de l'essuyage - sans 
utiliser d'eau - sous deux conditions : 

1. Que l'urine ou les selles ne se propagent pas 
plus loin que leur sortie habituelle ; 

2. Que l'essuyage se fasse à l'aide de trois 
pierres [ou morceaux de papier] nettoyantes, 
ou plus. 

6 - Les règles relatives à l'ablution : 

Il est obligatoire d'effectuer ses ablutions pour 
trois adorations : 

1. La prière (obligatoire ou surérogatoire). 
2. Toucher le Coran. 
3. La circumambulation. 

Les conditions de l'ablution : 

1. L'Islam. 
2. La raison. 
3. Le discernement.1 
4. L' intention : sa place se trouve dans le cœur 

et le fait de la prononcer est une innovation. 
De plus, toute personne souhaitant effectuer 
ses ablutions a certes l'intention de les faire. 
Quant au fait de laver les membres 
concernés par les ablutions dans le but de se 

 
1 Il s’agit d'avoir atteint l'âge du discernement et de savoir 

distinguer entre les choses. 



 

49 

rafraichir ou de se nettoyer, ce n'est pas 
considéré comme étant des ablutions. 

5. Garder l'intention tout au long de l'accom-
plissement [des ablutions] : il suffit pour cela 
de ne pas avoir l'intention de les interrompre 
jusqu'à ce qu'elles aient été menées à terme. 

6. Mettre fin à tout ce qui rompt les ablutions, à 
l'exception de la personne qui souffre 
d'incontinence ou de métrorragie. 

7. Se laver ou se nettoyer avant les ablutions, 
pour celui qui a fait ses besoins. 

8. Le caractère purifiant de l'eau et sa nature 
permise. 

9. Se débarrasser de ce qui empêche l'eau 
d'atteindre la peau. 

10. Attendre l'entrée de l'heure de prière pour la 
personne dont l'impureté est constante. 

Les obligations de l'ablution : 

1. Laver le visage : et le lavage de la bouche et 
du nez en font partie. 

2. Laver ses mains jusqu'aux coudes. 
3. Essuyer sa tête entièrement, y compris les 

oreilles. 
4. Laver ses pieds jusqu'aux chevilles. 
5. Respecter l'ordre du lavage des membres. 
6. La continuité : c'est-à-dire que le temps laissé 

entre le lavage d'un membre à un autre ne 
doit pas être long. 



 

50 

La description de l'ablution : 

1. Dire: « BismiLlâh » (Au Nom d'Allah). 
2. Laver ses mains trois fois. 
3. Laver son visage trois fois, en se gargarisant 

la bouche et en se lavant le nez.1 
4. Se laver les mains jusqu'aux coudes trois fois, 

en commençant par la main droite puis la 
gauche. 

5. S’essuyer la tête et les oreilles. 
6. Se laver les pieds jusqu'aux chevilles trois 

fois, en commençant par le pied droit, puis le 
gauche. 

Les annulatifs de l'ablution : 

1. Toute chose sortant des deux orifices, 
comme : l'urine, les selles ou les gaz. 

2. Toute impureté sortant du corps en grande 
quantité. 

3. La perte de conscience par le sommeil ou 
autre. 

4. Se toucher le sexe ou l'anus avec la main 
directement et sans barrière. 

5. Manger de la viande de chameau. 
6. L'apostasie de l'Islam, qu'Allah nous en 

préserve et qu'Il en préserve l'ensemble des 
musulmans. 

 
1 Se laver le nez consiste à y faire entrer de l'eau en aspirant, puis 

de la faire ressortir en expirant. 



 

51 

7 - Les règles relatives à l'essuyage1 sur les 

chaussons et les chaussettes : 

1. Les chaussons : ce qui est porté aux pieds et 
fabriqué à partir de cuir ou autres matières. 

2. Les chaussettes : Ce qui est portée aux pieds 
et fabriquée à partir de laine, de coton ou 
autre. 

Conditions de l'essuyage : 

1. Que les chaussons ou les chaussettes aient 
été portés après l'accomplissement des 
ablutions. 

2. Qu’ils recouvrent l'intégralité du pied, y 
compris la cheville. 

3. Qu’ils soient purs. 
4. Que l'essuyage soit effectué durant le temps 

délimité [de sa validité]. 
5. Que l'essuyage soit effectué à l’occasion des 

ablutions et non pas du lavage rituel [Al-

Ghousl]. 
6. Que le port de chausson, ou ce qui y ressem-

ble, soit autorisé ; si ce chausson a été volé, 
ou s’il est en soie - pour l'homme - alors 
l'essuyage n'est pas autorisé ; car l’interdit ne 
peut être allégé par une dispense. 

 
1 Il s'agit de la permission - sous certaines conditions - d'essuyer 

les chaussons ou les chaussettes lors des ablutions, plutôt que de 
les enlever afin de laver les pieds. 



 

52 

La durée de l'essuyage : 

1. Pour le résident : un jour et une nuit ; 
2. Pour le voyageur : trois jours et trois nuits. 

La manière d'effectuer l'essuyage : 

Mouiller ses mains et les passer sur le dos du 
pied recouvert par le chausson ou la chaussette, 
en partant des doigts de pied jusqu'au tibia, une 
seule fois. 

Les annulatifs de l'essuyage : 

1. Lorsque la durée de validité de l'essuyage 
arrive à sa fin. 

2. Avoir retiré les chaussettes ou l'une d'entre-
elles. 

3. Entrer en état d'impureté majeure. 

Le statut juridique de l'essuyage sur les 

chaussons : 

C'est une permission accordée et la mettre en 
pratique est meilleur que de retirer ses 
chaussettes et de laver ses pieds ; prenant ainsi 
la permission accordée par Allah, à Lui la Puis-
sance et la Grandeur, en suivant le Prophète  صلى الله عليه وسلم 

et en contredisant la voie des innovateurs. 

L'essuyage sur  les plâtres, les bandages et 
les pansements : 

L'attelle est ce qui est placé sur les fractures 
[afin d'immobiliser le membre blessé], et qui est 



 

53 

fait à partir de plâtre, de broches ou autres. 

Le bandage désigne ce qui est serré autour 
des blessures, coupures, brûlures, et qui est fait 
en tissu ou ce qui y ressemble. 

Le pansement est ce qui est collé au-dessus 
des coupures et des blessures afin de les soigner. 

Le jugement de l'essuyage : 

Il est autorisé si le bandage, le plâtre ou le 
pansement ne doit pas être retiré, et à condition 
que ce dernier ne dépasse pas l'emplacement du 
besoin. Il n'est pas autorisé si le bandage, le 
plâtre ou le pansement n'est plus nécessaire, ou 
si le retirer n'entraîne pas de difficulté ou d'effet 
néfaste. 

La manière d'effectuer l'essuyage : 

On lave ce qu'il y a autour et on essuie de tous 
les côtés, nous n'essuyons pas [la partie du 
bandage, pansement] qui dépasse le membre 
concerné par l'ablution. 

8 - Les règles relatives à l'ablution sèche : 

L'ablution sèche : c'est le fait de s'essuyer le 
visage et les mains avec ce qui recouvre le sol de 
pur [comme terre, sable, pierre], en ayant 
l'intention de se purifier et d'une manière 
spécifique. 



 

54 

Son statut juridique 

Il est obligatoire d’effectuer l'ablution sèche, en 
remplacement de l'ablution normale ou du lavage 
rituel, lorsqu'il n'y a pas d'eau ou qu'il n'est pas 
possible de l'utiliser. 

La sagesse derrière sa prescription 

L'ablution sèche est une spécificité de la 
communauté de Mouḥammad صلى الله عليه وسلم et sa pratique 

était inconnue des communautés précédentes ; 
c'est une largesse qu'Allah a accordée à cette 
communauté ainsi qu'un bienfait de Sa part à 
l'égard de celle-ci. 

Les situations dans lesquelles il est permis 

d'effectuer l'ablution sèche 

1. Lorsqu'il n'y a pas d'eau, sur le lieu de 
résidence ou en voyage, à condition d'avoir 
cherché et de ne pas en avoir trouvé. 

2. Lorsque la personne a de l'eau mais qu'elle en 
a besoin pour boire ou cuisiner ; si elle l'utilisait 
pour se purifier, cela lui causerait préjudice car 
elle risquerait d'avoir soif, ou qu'une tierce 
personne ou un animal à protéger ait soif. 

3. Lorsque la personne craint, en utilisant de 
l'eau, une nuisance pour son corps et 
l'aggravation de sa maladie, ou qu'elle cause 
un retard à la guérison de ce dont elle souffre. 



 

55 

4. Lorsque la personne est dans l'incapacité 
d'utiliser de l'eau en raison d'une maladie qui 
l'empêche de bouger, qu'elle n'a personne 
pouvant l'aider à faire ses ablutions et qu'elle 
craint que la prière ne sorte de son temps. 

5. Lorsque la personne craint d'attraper froid en 
utilisant l'eau et qu'elle ne trouve pas de quoi 
la faire chauffer, elle effectue alors l'ablution 
sèche puis elle prie. 

La description de l'ablution sèche : 

On frappe le sol, mains à plat en écartant les 
doigts, ensuite on essuie son visage avec ses 
doigts, puis on essuie ses mains avec ses 
paumes. L'essuyage doit englober le visage et les 
mains. 

Les annulatifs de l'ablution sèche : 

1. La présence d'eau, si l'ablution sèche a été 
faite en raison de son absence, ou la 
possibilité de l'utiliser, si l'ablution sèche a été 
faite en raison de l'impossibilité d'utiliser de 
l'eau. 

2. Elle est annulée par l'un des annulatifs des 
ablutions ou par l'une des choses qui rendent 
obligatoire le lavage (Al-ghousl), comme l'état 
d'impureté majeur, les menstrues ou les 
lochies. 



 

56 

Le statut juridique de celui qui est 

incapable d'utiliser de l'eau et d'effectuer 

l'ablution sèche : 

Celui qui est incapable d'utiliser de l'eau, de la 
terre ou dont la peau ne peut être touchée par ces 
deux éléments, prie peu importe son état, même 
sans purification ni ablution sèche ; ceci, car Allah 
n'impose à aucune âme une charge supérieure à 
ce qu'elle est en mesure de supporter. Si après 
cela, il trouve de l'eau ou de la terre, ou qu’il est 
capable de les utiliser, il n'a pas à recommencer 
ce qu’il a prié ; parce qu'il aura effectué ce qui lui 
était ordonné. Conformément à Sa parole, Exalté 
soit-Il : 

َ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ  سمج َ  سمح …فَٱت َقُواْ ٱلله 

{ Craignez Allah autant que vous le pouvez… }1 

Et d'après la parole du Prophète   صلى الله عليه وسلم :  

 إذَِا أَمَرْتُكُمْ بأَِمْرٍ فَأْتُوا منِهُْ مَا اسْتَطَعْتُمْ.

 « Lorsque je vous ordonne une chose, accom-
plissez-en ce que vous pouvez. »2 

Point profitable : La personne ayant effectué 
l'ablution sèche alors qu'elle était en état 

 
1 Sourate At-Taghâboun (La Grande Perte) – Coran : 64/16 
2 Rapporté par Al-Boukhârî (n°7288) et Mouslim (n°6066) 



 

57 

d'impureté majeur puis qui trouve de l'eau devra 
alors accomplir un lavage rituel (Al-Ghousl). 

9 - Les règles relatives aux menstrues et 

aux lochies : 

Les menstrues : 

Il s'agit du sang qui s’écoule naturellement des 
parois de l'utérus durant une période connue. 
Généralement, ces écoulements ont lieu chaque 
mois, durant six ou sept jours ; sachant que cette 
durée peut plus ou moins varier et que le cycle de 
la femme peut être plus ou moins long en fonction 
de la constitution qu'Allah, Exalté soit-Il, lui a 
attribuée. 

Les règles relatives à la femme menstruée : 

1. La femme en état de menstrues ne prie pas et 
ne jeûne pas, et ces actions sont invalides de 
sa part. 

2. La femme en état de menstrues doit rattraper 
ses jours de jeûne, une fois purifiée de ses 
menstrues, mais elle ne doit pas rattraper ses 
prières. 

3. Il lui est interdit d'accomplir les circumambula-
tions autour de la Maison Sacrée (la Ka’bah), 
de lire le Coran, de rester dans la mosquée. 

4. Il est interdit à son mari d'avoir un rapport 
sexuel avec elle jusqu'à ce que ses menstrues 



 

58 

s'interrompent et qu'elle effectue son lavage 
(Al-ghousl). 

5. Il est permis au mari de jouir de sa femme 
menstruée sans qu'il n'y ait de pénétration 
vaginale ; il a le droit de l'embrasser, la toucher 
et autres choses du genre. 

6. Il n'est pas permis au mari de répudier sa 
femme lorsqu'elle est en état de menstrues. 

La pureté correspond à l'interruption du sang : 
si l'écoulement du sang s'interrompt chez la 
femme et que son cycle menstruel est terminé, il 
est obligatoire pour elle d'effectuer son lavage 
rituel (Al-ghousl). Ensuite, elle pourra se remettre 
à pratiquer les actions qui lui étaient interdites à 
cause des menstrues. 

Et si, après la purification, elle aperçoit des 
pertes brunâtres ou jaunâtres, elle n'y prête pas 
attention. 

Les lochies : 

C'est un sang qui s'écoule de l'utérus durant 
l'accouchement et post-partum. Il s'agit de sang 
resté bloqué durant la période de grossesse. 

Les lochies sont semblables aux menstrues 
concernant ce qui est permis [lors de celles-ci], 
comme le fait de jouir de son épouse sans 
approcher ses parties intimes, et concernant ce 
qui est interdit, comme la pénétration vaginale, la 



 

59 

prière, le jeûne, le divorce, le Ṭawâf, la lecture du 
Coran et le fait d'entrer dans une mosquée. Elles 
sont aussi semblables aux menstrues dans le fait 
qu'il est obligatoire d'effectuer un lavage rituel (Al-

ghousl) après l'interruption de l'écoulement du 
sang des lochies, tout comme c’est le cas pour la 
femme menstruée. 

Il sera obligatoire pour elle de rattraper ses 
jours de jeûne non accomplis, sans pour autant 
avoir à rattraper les prières ; tout comme c'est le 
cas pour la femme menstruée. 

La période des lochies la plus longue possible 
est de quarante jours. Si l'écoulement du sang 
des lochies s'interrompt avant la fin des quarante 
jours, cela indique la fin de celles-ci. Il est alors 
obligatoire pour elle de se laver, de prier et de 
reprendre l'accomplissement de ce qui lui était 
interdit de faire à cause des lochies. 

2ème étude : la prière 

1 - Les règles relatives à l'appel à la prière 

(Al-Adhân) et l'appel qui annonce le début de la 

prière (Al-Iqâmah) : 

L'appel à la prière (Al-Adhân) a été prescrit en 
l'an 1 de l'Hégire.  

La cause de sa prescription : Lorsque les 
musulmans rencontrèrent des difficultés à distin-



 

60 

guer les heures de prière, ils se concertèrent alors 
afin d'établir un signal qui leur permettrait de les 
reconnaitre. Cet appel à la prière a été montré en 
songe à 'AbdouLlâh ibn Zayd (qu'Allah l'agrée) et 
la Révélation l'a confirmé par la suite.  

L'appel à la prière (Al-Adhân) sert à signaler que 
l'heure de la prière est entrée.  

L'appel qui annonce le début de la prière (Al-

Iqâmah) sert à signaler que la prière va débuter. 

Ces deux appels sont une obligation collective 
pour les groupes d'hommes priant les cinq prières 
obligatoires ; ils font partie des préceptes appa-
rents de l'Islam, et il est donc interdit de les 
délaisser. 

Les conditions de l'appel à la prière : 

1. Celui qui appelle à la prière doit être de sexe 
masculin. 

2. L’appel doit être formulé dans l'ordre. 
3. Il doit être prononcé sans interruption. 
4. Il doit être prononcé après l'entrée de l'heure 

de prière, exception faite pour le premier appel 
à la prière de l'aube (Al-Fajr) et pour la prière 
du Vendredi. 

Les actes recommandés de l'appel à la 

prière : 

1. Mettre un index sur chaque oreille. 



 

61 

2. Effectuer l'appel à la prière dès les premiers 
instants de l'entrée de l'heure. 

3. Se tourner légèrement vers la droite, puis  vers 
la gauche lors de la prononciation des phrases 
: « Accourez à la prière ! »1 et « Accourez au 
succès ! ». 

4. Être doté d'une belle voix. 
5. Prononcer l'appel à la prière sans précipitation, 

mais sans toutefois exagérer dans la prolon-
gation des lettres. 

6. Marquer un court temps d'arrêt après chaque 
phrase. 

7. Se mettre face à la Qiblah2 lors de l'appel à la 
prière. 

8. L’appel à la prière  se compose de quinze 
phrases ; comme Bilâl (qu'Allah l'agrée) avait 
pour habitude de l'effectuer en présence du 
Messager d'Allah  صلى الله عليه وسلم. 

Les termes de l'appel à la prière : 

1. « Allâhou Akbar ! » (4 fois) 
Allah est plus grand [que tout] !  

2. « Ach-hadou an-lâ ilâha illa-Llâh ! » (2 fois) 
J'atteste qu'il n'est de divinité digne d'adoration qu’Allah !  

3. « Ach-hadou anna Mouḥammada-r-rasoûlou 

Llâh ! » (2 fois)  
J'atteste que Mouḥammad est le Messager d'Allah !  

 
1 Voir : « Les termes de l’appel à la prière » ci-après. 
2 Voir note 2, p.47. 



 

62 

4. « Ḥayya 'ala-ṣ- ṣalâḥ » (2 fois) 

Accourez à la prière !  
5. « Ḥayya 'ala-l-falâḥ ! » (2 fois) 

Accourez au succès ! 
6. « Allâhou Akbar ! » (2 fois) 

Allah est plus grand [que tout] !  

Ensuite il conclut en disant :  

7. « Lâ ilâha illa-Llâh ! » (une seule fois) 
Il n'est de divinité digne d'adoration qu'Allah !  

Pour l'appel à la prière de l'aube (Al-Fajr), après 
avoir dit : Ḥayya 'ala-ṣ-Ṣalâḥ - accourez au succès ! Il dit : 

« Aṣ-ṣalâtou khayrou-m-mina-n-nawm ! »  (2 fois) 
La prière est meilleure que le sommeil !  

 

Car c'est un temps lors duquel les gens dorment 
en général. [Ensuite, il complète par les points 
précédemment énoncés en 6 et 7.] 

Il est recommandé pour celui qui entend l'appel 
à la prière de répéter [chaque phrase qu'il entend 
après celui qui fait l'appel], hormis lorsqu'il entend 
: « Ḥayya 'ala-ṣ- ṣalâh ! » - accourez à la prière ! -       

et : « Ḥayya 'ala-l-falâḥ ! » - accourez au succès ! - ; 
dans ces deux cas, au lieu de répéter, il dit à 
chaque fois : « Lâ ḥawla wa lâ qouwwata illâ biLlâh ! » 

- Il n’est de changement ni de force que par Allah ! 

 Après l’appel à la prière, il prie sur le Prophète  صلى الله عليه وسلم 

et il dit :  

لَةِ القَائمَِةِ،اللهما  ةِ، وَالصا عْوَةِ التااما رَبا هَذِهِ الدا  



 

63 

Ô Allah, Seigneur de cet appel complet et de la 
prière  que nous allons accomplir (Allahoumma rabba 

hâdhihi-d-da’wati-t-tâmmati, wa-ṣ- ṣalâti-l-qayyimah), 

دًا الوَسِيلَةَ  وَالفَضِيلَةَ،آتِ مُحَما  

Accorde à Mouḥammad la place éminente et 
le rang honorifique (âtî Mouḥammadani-l-waçîlata wa-

l- faḍîlah), 

ذِي  وَابْعَثْهُ مَقَامًا  .الْمِيعَادَ  تُخْلفُِ  لََ  ناكَ إِ  وَعَدْتَهُ، مَحْمُودًا الا

Et ressuscite-le dans la position louable que Tu 
lui as promise, tu ne manques certes pas à Tes 
promesses ! (wa b’athhou maqâma-m-maḥmoûdani-l-

ladhî wa’adtah, innaka lâ toukhlifou-l-mî’âd !)1 

Et il dit : 

 رَبًّا
سْلََمِ رَضِيتُ باِللَّهِ دٍ صلى الله عليه وسلم نَبيًِّا. دِيناً، ، وَباِلْإِ  وَبمُِحَما

Je suis satisfait d'avoir Allah comme Seigneur, 
et l'Islam comme religion, et Mouḥammad  صلى الله عليه وسلم 

comme Prophète ! (Raḍîtou biLlâhi Rabbâ wa bi-l-Islâmi 

dînâ wa bi-Mouḥammadin صلى الله عليه وسلم nabiyyâ !) 2 

Il est interdit de sortir de la mosquée après 

 
1 L'éminent Cheykh 'Abd Al-'Azîz ibn Bâz (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a dit : « Al-Bayhaqî ajouta - avec une chaîne de 
transmission bonne - selon Jâbir, après sa parole : « que Tu lui as 
promise » : « Tu ne manques certes pas à Tes promesses. ». 
Majmoû' Fatâwa Ibn Bâz (29/141). 
2 Rapporté par At-Tirmidhî (n°2635). 



 

64 

l'appel à la prière (Al-Adhân), sans raison ou sans 
avoir l'intention d'y revenir. 

Lorsque l'on regroupe deux prières, on se suffit 
d'un seul appel à la prière et l'on effectue l'appel 
qui annonce le début de la prière (Al-Iqâmah)  
pour chacune d’entre elles.  

L'appel qui annonce le début de la prière : 

Il se compose de onze phrases qui doivent être 
prononcées les unes à la suite des autres et 
rapidement. Ceci car il a pour but d'avertir les 
gens présents, il n'est donc pas nécessaire de le 
prononcer lentement. 

On le formule de la manière suivante : 

1. « Allâhou Akbar ! » : deux fois. 
Allah est plus grand [que tout] !  

2. « Ach-hadou an-lâ ilâha illa-Llâh ! » : une fois. 
J'atteste qu'il n'est de divinité digne d'adoration qu’Allah !  

3. « Ach-hadou anna Mouḥammada-r-rasoûlou 

Llâh ! » : une fois. J'atteste que Mouḥammad est le 

Messager d'Allah !  

4. « Ḥayya 'ala-ṣ-ṣalâḥ » : une fois. 

Accourez à la prière !  
5. « Ḥayya 'ala-l-falâḥ ! » : une fois.   

Accourez au succès ! 
6. « Qad qâmati-ṣ-ṣalâh ! » : deux fois. 

La prière est sur le point de commencer !  
7. « Allâhou Akbar ! » : deux fois. 

Allah est plus grand [que tout] !  

8. « Lâ ilâha illa-Llâh ! » : une fois. 
Il n'est de divinité digne d'adoration qu'Allah !  



 

65 

 2 - Le statut de la prière et son mérite : 

La prière est le plus important des piliers de 
l'Islam après les deux attestations. De plus, elle 
jouit d'un statut particulier puisqu'Allah l'a 
légiférée à Son Messager صلى الله عليه وسلم dans le ciel durant la 

nuit de l'Ascension. Cela démontre son 
importance, souligne son caractère obligatoire et 
met en évidence le rang qu’elle occupe auprès 
d'Allah, Exalté et Magnifié soit-Il. Plusieurs 
hadiths ont été rapportés à propos de son mérite 
et de son caractère obligatoire pour chaque 
musulman ; le fait qu'elle soit une obligation est 
un point nécessairement connu dans l'Islam. 

Parmi les preuves de son caractère obligatoire : 

On trouve plusieurs textes du Coran et de la 
Sounnah, dont : 

1. Sa parole, Exalté soit-Il : 

ةَ  إنِ َ  ...  سمج لَوَٰ وۡقُوتٗا كتََِٰبٗا ٱلمُۡؤۡمِنيِنَ  علَىَ كَانتَۡ  ٱلص َ َ  سمح  ١٠٣ م 

{ … La prière est certes pour les croyants, une 
prescription à des temps déterminés (103) }1 C'est-
à-dire: Une obligation durant des moments que le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a détaillés. 

2. Sa parole, Exalté soit-Il : 

 
1 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) – Coran : 4/103 



 

66 

مِرُوا  وَمَا  سمج
ُ
ا  أ

َ   ليَِعْبُدُوا  إلِ َ ِينَ   لهَُ   مُخلْصِِينَ   الله َ  حُنَفَاءَ   الد 
لاَةَ  وَيقُيِمُوا  سمح   ٥...  الص َ

{ Et il ne leur a pourtant été ordonné que 
d'adorer Allah, sincèrement, en Lui vouant un 
culte exclusif, et d'accomplir la prière… (5) } 1 

3. Sa parole, Exalté soit-Il : 

لاَةَ وَ   سمج قاَمُوا الص َ
َ
كَاةَ  توَُاآفإَنِْ تاَبوُا وَأ َ ِينِ  فيِ  فإَخِْوَانكُُمْ  الز   سمح... الد 

 { Et s'ils se repentent, accomplissent la prière 
et s'acquittent de l'impôt légal purificateur, ils 
seront alors vos frères en religion… (11) } 2 

4. Selon Jâbir (qu'Allah l'agrée) le Messager 
d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 

جُلِ وَبَيْنَ  لََةِ إنِا بَيْنَ الرا رْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصا  . الش 

 « Il y a certes entre l’homme, le polythéisme et 
la mécréance, le fait d’abandonner la prière. »3 

5. Bouraydah (qu'Allah l'agrée) relate que le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 

لََةُ، فَمَن تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ.العَهْدُ الاذِي بَيْنَناَ   وَبَيْنهَُمُ الصا

« Le pacte qu'il y a entre nous et eux est la 

 
1 Sourate Al-Bayyinah (La Preuve Manifeste): 98/5 
2 Sourate At-Tawbah (Le Repentir): 9/11]. 
3 Rapporté par Mouslim (n°82). 



 

67 

prière, quiconque l'abandonne a certes mécru. »1 

Les savants sont unanimes au sujet de la 
mécréance de celui qui nie son caractère 
obligatoire ; quant à celui qui l'abandonne par 
paresse ou négligence, alors ce qui est le plus 
correct c'est qu'il s'agit aussi d'un acte de 
mécréance ; conformément au hadith authentique 
précédent et du fait qu’il y a un consensus des 
Compagnons à ce sujet. 

3 - Les conditions de la prière : 

L'entrée de son heure : 

D'après Sa parole, Exalté soit-Il : 

وۡقُوتٗا سمج َ ةَ كَانتَۡ علَىَ ٱلمُۡؤۡمِنيِنَ كتََِٰبٗا م  لَوَٰ  سمح  ١٠٣ إنِ َ ٱلص َ

{ La prière est certes pour les croyants, une 
prescription à des temps déterminés. } 2 C'est-à 
dire : une obligation durant des temps limités. 

Les heures des prières obligatoires sont les 
suivantes : 

a. La prière de l'aube (Al-Fajr) : de l'aube 
jusqu'au lever du soleil. 

 
1 Rapporté par At-Tirmidhî (n°265) et il a dit : « Bon-authentique 

étrange ». Et Al-Albânî l'a authentifié dans Saḥîḥ At-Targhîb 
Wat-Tarhîb. 

2 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) – Coran : 4/103 



 

68 

b. La prière de la mi-journée (Aẓ-Ẓouhr) : de 
l'inclinaison du soleil jusqu'à ce que 
l'ombre de chaque objet soit similaire à sa 
taille réelle. 

c. La prière du milieu de l'après-midi (Al-'Aṣr) : 
de la fin du temps de la prière de la mi-
journée (Aẓ-Ẓouhr) jusqu'au jaunissement 
intense du soleil. Et son heure, en cas de 
nécessité, se prolonge jusqu'au coucher 
du soleil. 

d. La prière du couchant (Al-Maghrib) : du 
coucher du soleil jusqu'au crépuscule. 

e. La prière du crépuscule (Al-'Ichâ`): de la 
fin du temps de la prière du couchant (Al-

Maghrib) jusqu'à la moitié de la nuit. 

Recouvrir la nudité : 

La nudité désigne ce qui doit obligatoirement 
être recouvert, ce dont le dévoilement avilit et 
provoque la gêne chez la personne [encore sur 
sa saine nature originelle (Al-Fiṭrah)]. La nudité de 
l'homme s'étend du nombril jusqu'aux genoux. La 
femme quant à elle, tout son corps est considéré 
comme nudité durant la prière, hormis son visage. 
Toutefois, en présence d'hommes étrangers - et 
cela englobe tout homme avec lequel elle a le 
droit de se marier - elle doit couvrir son visage 
durant la prière. 



 

69 

Se purifier des souillures : 

La souillure correspond à certains corps ou 
masses répugnantes dont la présence empêche 
l'accomplissement de la prière, comme : l'urine, 
les selles, le sang et autres. Elle peut se trouver 
sur le corps, sur le vêtement ou le lieu de prière. 

Se diriger vers la Qiblah1 : 

La Qiblah est la Maison Sacrée : Al-Ka'bah ; 
elle fut surnommée Qiblah du fait que les gens 
affluent vers elle.2 La prière est invalide si l'on ne 
se dirige pas vers la Qiblah, d'après Sa parole, 
Exalté soit-Il : 

 سمح   ١٤٤ ...  وحََيۡثُ مَا كُنتُمۡ فَوَل وُاْ وجُُوهَكُمۡ شَطۡرَهُ  ...  سمج

 { …Où que vous soyez, tournez vos visages 
en sa direction !... (144) } 3 

L'intention : 

Elle correspond à la détermination ferme d'ac-
complir l'action afin de se rapprocher d'Allah, 
Exalté soit-Il. Elle se formule dans le cœur et ne 
doit pas être prononcée oralement ; le faire est 
même une innovation. 

 
1 C’est-à-dire en direction de la Ka'bah, qui se trouve dans la 

mosquée sacrée de la Mecque. 
2 L’affluence se dit : « al-iqbâl » en arabe, les mots sont de même 

racine. 
3 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/144 



 

70 

4 - Les piliers de la prière : 

Les piliers de la prière sont au nombre de 
quatorze : 

Le premier pilier : Se tenir debout, si on en 

a la capacité. 

D'après Sa parole, Exalté soit-Il : 

َٰنتِيِنَ ... سمج ِ قَ  سمح   ٢٣ وَقُومُواْ لِله َ

 { … Et tenez-vous debout devant Allah, avec 
humilité } 1  

Et le hadith de 'Imrân ibn Ḥoussayn (qu'Allah 
l'agrée) qui relate : « Le Prophète  صلى الله عليه وسلم a dit : 

 صَل  قَائمًِا، فَإنِ لَمْ تَسْتَطعِْ فَقَاعِدًا، فَإنِ لَمْ تَسْتَطعِْ فَعَلَى جَنبٍْ. 

 « Prie debout ! Si tu ne peux pas, alors assis ; 
si tu ne peux pas, alors allongé sur un flanc » 2 

S'il ne peut prier debout en raison d'une 
maladie, il prie alors en fonction de son état : soit 
assis ou soit allongé sur le flanc. Sont semblables 
au malade en cela : celui qui a peur, la personne 
nue et celui qui a besoin de s'asseoir ou de 
s'allonger en raison de soins qui lui interdisent de 
se lever. De même, quiconque prie assis derrière 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/238 
2 Rapporté par Al-Boukhârî (n°1117). 



 

71 

un imam qui prie assis du fait qu'il est incapable 
de prier debout et qu'il suit est excusé. Il est 
permis d'accomplir les prières surérogatoires 
assis, même en ayant la capacité de se tenir 
debout. Toutefois, la récompense ne sera pas 
semblable à la récompense de celui qui prie 
debout. 

Le second pilier : Le Takbîr1 d'entrée en 

prière, dès le début de celle-ci. 

D'après sa parole صلى الله عليه وسلم :  

 ثُما اسْتَقْبلِِ الْقِبْلَةَ، وَكَب رْ 

« Ensuite, dirige-toi en direction de la Qiblah et 
proclame la grandeur d'Allah. »2 La formule par 
laquelle on proclame la grandeur d'Allah [pour 
entrer en prière] est de dire : « Allâhou Akbar ! » 
et il n'est pas valable d'user d'une autre formule 
que celle-ci. 

Le troisième pilier : La lecture de la Sourate 

Al-Fâtiḥah (L’Ouverture) 

D'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

 لمَِنْ لَمْ يَقْرَأْ بفَِاتحَِةِ الْكِتَابِ. لََ صَلَةََ 

 
1 Le « Takbîr » est une formule par laquelle on proclame la 
grandeur d'Allah en disant : « Allâhou Akbar ! » qui signifie : Allah 
est plus Grand [que tout] ! Il s'agit ici de « Takbîratou-l-iḥrâm » - le 
fait de dire : « Allâhou Akbar ! » pour entrer en prière. 
2 Rapporté par Al-Boukhârî (n°6251) et Mouslim (n°884). 



 

72 

 « Il n'y a pas de prière pour quiconque ne lit 
pas la sourate de l'Ouverture. »1 

Le quatrième pilier : l'inclinaison dans 

chaque unité de prière. 

D'après Sa parole, Exalté soit-Il : 

ذِينَ  سمج
هَا ال َ ي ُ

َ
 سمح  ٧٧... وَاسْجُدُوا ارْكَعُوا مَنُواآياَأ

{ Ô vous qui croyez ! Inclinez-vous, prosternez-
vous... } 2 

Le cinquième et le sixième pilier :  

Se relever de l'inclinaison et se tenir droit 
debout comme avant celle-ci, car le Prophète  صلى الله عليه وسلم 

effectuait toujours cela, et il dit à celui qui n'avait 
pas effectué sa prière correctement :  

 ثُما ارْفَعْ حَتاى تَعْتَدِلَ قَائمًِا. 

 « Ensuite relève-toi jusqu'à te tenir droit 
debout. »3 

Le septième pilier : La prosternation sur 

sept membres.  

Les sept membres sont : le front et le nez, les 
mains, les genoux et l'extrémité des doigts de 
pieds ; d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°18) et Mouslim (n°872). 
2 Sourate Al-Ḥajj (Le Pèlerinage): 22/77] 
3 Rapporté par Al-Boukhârî (n°793) et Mouslim (n°398). 



 

73 

عَلَى  بيِدِهِ  وَأَشَارَ  الجَبْهَةِ،  أَعْظُمٍ:  سَبْعَةِ  عَلَى  نَسْجُدَ  أَنْ  أُمرِْنَا 

كْبَتَيْنِ، وَأَطْرَافِ القَدَمَيْنِ.  يْنِ، وَالرُّ  أَنْفِهِ، وَالكَفا

 « Il nous a été ordonné de nous prosterner sur 
sept os : le front - tout en indiquant de sa main 
son nez -, les mains, les genoux et le bout des 
pieds. »1 

Le huitième pilier : Se relever de la 

prosternation et s'asseoir entre les deux 

prosternations. 

D’après le hadith de 'Â`ichah (qu'Allah l'agrée) : 

النابيُِّ   حَتاى   صلى الله عليه وسلمكَانَ  يَسْجُدْ  لَمْ  جْدَةِ،  السا منَِ  رَأْسَهُ  رَفَعَ  إذَِا 

 يَسْتَوِيَ جَالسًِا.

 « Lorsque le Prophète صلى الله عليه وسلم relevait sa tête de la 

prosternation, il ne se prosternait pas [à nouveau] 
avant de s’être parfaitement assis. »2 

Le neuvième pilier : La sérénité lors de 

l'exécution de l'ensemble des piliers. 

 Elle correspond à la tranquillité3 - même 
partielle - car le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit à celui qui n'avait 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°812) et Mouslim (n°490). 
2 Rapporté par Mouslim (n°498). 
3 La tranquillité dans l'accomplissement des actions de la prière et 
l'absence de précipitation. 



 

74 

pas prié correctement : « … jusqu'à ce que tu sois 
serein. » 1 

نا ...
 .حَتاى تَطْمَئِ

Le dixième et onzième pilier : 

Le dernier « Tachahhoud »2 et son assise : 
d’après le hadith d'Ibn Mas'ôud (qu'Allah l'agrée) 
qui relate que le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

لَوَاتُ   هِ وَالصا ي بَاتُ، إذَِا صَلاى أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلْ: التاحِيااتُ للِا وَالطا

عَلَيْناَ  لَمَُ  السا وَبَرَكَاتُهُ،   
اللَّهِ وَرَحْمَةُ  النابيُِّ  أَيُّهَا  عَلَيْكَ  لََمُ  السا

أَنْ لََ إلِٰهَ إلَِا الُلَّه وَأَشْهَدُ أَنا   أَشْهَدُ  الحِِينَ،  وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصا

دًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.  مُحَما

 « Lorsque l'un d'entre vous prie, qu'il dise : 
"Les salutations appartiennent à Allah, ainsi que 
les prières et les bonnes choses. Que la paix soit 
sur toi, ô Prophète ! Ainsi que la miséricorde 
d’Allah et Sa bénédiction. Que la paix soit sur 
nous, ainsi que sur les serviteurs d’Allah 
vertueux. J'atteste qu’il n'est de divinité [digne 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°724) et Mouslim (n°398). 
2 « At-Tachahhoud » est la formule que l’on prononce lorsque l’on 
s’assoit la première fois dans la prière et la deuxième fois si la 
prière compte trois ou quatre unités. Pour son détail, voir le 
chapitre : « Les obligations de la prière », p.79, point 7. 



 

75 

d’adoration] qu’Allah et j'atteste que Mouḥammad 
est Son serviteur et Son Messager. »1 

Le douzième pilier : La prière sur le 

Prophète  صلى الله عليه وسلم durant le dernier Tachahhoud.  

Cela consiste à dire : « Ô Allah ! Prie sur 
Mouḥammad »2 (Allah-oumma ṣalli 'alâ 
Mouḥammad !) 

دٍ.  اللاهُما صَل  عَلَى مُحَما

Et ce qui est dit en plus de cela fait partie des 
actes recommandés de la prière. 

Le treizième pilier : Le respect de l'ordre 

entre les piliers. 

Car le Prophète صلى الله عليه وسلم les accomplissait dans cet 

ordre-là, et qu’il a dit : 

 صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونيِ أُصَل ي.

 « Priez comme vous m'avez vu prier ! »3 et 
parce que c'est de cette manière qu'il l'a enseigné à 
celui qui n'avait pas prié correctement ; utilisant 
l'adverbe « ensuite » entre chaque action de la 
prière. 

Le quatorzième pilier : La salutation.  

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°797) et Mouslim (n°402). 
2 Rapporté par At-Tirmidhî (n°839). 
3 Rapporté par Al-Boukhârî  (n°6008). 



 

76 

D'après sa parole صلى الله عليه وسلم : « Et elle est clôturée par 

la salutation. » 

 .التاسْلِيمُ  وَخِتَامُهَا

Et Sa Parole : 

 وَتَحْلِيلُهَا التاسْلِيمُ.

« Et sa désacralisation se fait par la salutation.»1 

5 - Les obligations de la prière : 

Elles sont au nombre de huit : 

1. Toutes les formules de Takbîr,2 à l'exception 
de : « Takbîratou-l-iḥrâm ». 

2. Le fait de dire une fois : « Gloire à mon 
Seigneur le Majestueux ! » (Soubḥâna rabbîa-l-

'Adhîm ! ) durant l'inclinaison. Il est recom-
mandé de le dire trois fois ; le dire une seule 
fois est un minimum ; on peut le dire jusqu'à dix 
fois, et c'est le maximum. 

3. Le fait de dire, après s'être relevé de 
l'inclinaison : « Qu'Allah entende celui qui le 
loue ! » (Sami’a Llâhou Limane Ḥamidah !) et cela 
concerne l'imam ainsi que celui qui prie seul. 

4. Le fait de dire, en se relevant de l'inclinaison : 
« Notre Seigneur ! La louange T'appartient ! » 
(Rabbanâ wa Laka-l-Ḥamd !). 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°1110). 
2 Voir la note n°1 (P.73) 



 

77 

5. Le fait de dire une fois, durant la prosternation 
: « Gloire à mon Seigneur, Le plus Haut ! » 
(Soubḥâna rabbîa-l-A'lâ !), et il est recommandé 
de le dire trois fois. 

6. Le fait de dire une fois, entre les deux 
prosternations : « Seigneur! Pardonne-moi ! » 
(Rabbi-ghfir lî ! ), et il est recommandé de le dire 
trois fois. 

7. Le premier Tachahhoud, qui correspond au fait 
de dire : 

لََمُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النابيُِّ  التاحِيااتُ للِاهِ،   ي بَاتُ، السا لَوَاتُ وَالطا وَالصا

الحِِينَ،   لََمُ عَلَيْناَ وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصا  وَبَرَكَاتُهُ، السا
وَرَحْمَةُ اللَّهِ

دًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.   أَشْهَدُ أَنْ لََ إلِٰهَ إلَِا الُلَّه وَأَشْهَدُ أَنا مُحَما

 « Les salutations appartiennent à Allah, ainsi 
que les prières et les bonnes choses. Que la paix 
soit sur toi, ô Prophète ! Ainsi que la miséricorde 
d’Allah et Ses bénédictions. Que la paix soit sur 
nous, ainsi que sur les vertueux serviteurs 
d’Allah. J'atteste qu’il n’est de divinité [digne 
d’adoration] qu’Allah et j'atteste que Mouḥammad 
est Son serviteur et Son Messager.»1 (At-
taḥiyyâtou LiLlâhi, waṣ-ṣalawâti waṭ-Ṭayyibât. As-
salâmou ‘alayka ayyouhâ-n-nabiyy ! wa raḥmatou-
Llâhi wa Barakâtouh. As-salâmou ‘alaynâ, wa ‘alâ 
‘ibâdiLlâhi-ṣ-ṣâliḥîn. Ach-hadou Allâ ilâha illâLlâh, wa 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°835). 



 

78 

ach-hadou anna Mouḥammadan ‘abdouhou wa 
rasoulouh.) 
8. La position assise lors du premier Tachah-

houd. 

6 - Les actes recommandés de la prière : 

La prière est valable même si les actes 
recommandés ne sont pas accomplis. Ils se 
divisent en deux catégories : ce qu'il est 
recommandé de dire et ce qu'il est recommandé 
de faire. 

1 - Ce qu'il est recommandé de dire : 

1. L'invocation d'ouverture ; cette dernière a 
plusieurs formulations possibles, parmi elles : 

كَ،  سُبْحَانَكَ اللاهُما وَبحَِمْدِكَ، وَتَبَارَكَ اسْمُكَ، وَتَعَالى جَدُّ

 وَلَ إلِٰهَ غَيْرُكَ. 

« Gloire et Pureté à Toi, ô Allah, et par Ta 
louange! Béni sois Ton nom, et Élevée soit Ta 
majesté ! Et il n’est de divinité [digne d’ado-
ration] que Toi ! » 1 (Soubḥânaka-Llahoumma wa 
biḥamdik ! Wa tabâraka-s-smouka, wa ta'âlâ 
Jaddouk ! Wa lâ ilâha ghayrouk !) 

2. La recherche de protection contre le diable 
avant de commencer à réciter la sourate : « Al-

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°743) et Mouslim (n°399). 



 

79 

Fâtiḥah » (L'Ouverture) ; elle consiste à dire : 
« Je cherche protection auprès d'Allah Contre 
Satan le lapidé » (A'oûdhou bi-Llâhi Mina-ch-
Chaytâni-r-rajîm ! ) 

3. Prononcer : « Al-Basmalah » avant de débuter 
la lecture d'Al-Fâtiḥah, et elle consiste à dire: 
« Au Nom d'Allah, le Très Miséricordieux, Celui 
qui fait miséricorde » (bismiLlâhi-r-Raḥmâni-r-
Raḥîm) 

4. Dire plus d'une fois les évocations lors de 
l'inclinaison et de la prosternation. 

5. Dire plus d'une fois, entre les deux proster-
nations :  « Seigneur ! Pardonne-moi ! » (Rabbi-

ghfir lî ! ) رَب  اغْفِرْ ليِ  . 

6. Dire : 

وَمِ مِ  مَاوَاتِ،  السا وَمِ لْءَ  الْأرَْضِ،  مَا  لْءَ  وَمِ لْءَ  مَا بَيْنهَُمَا،  لْءَ 

 شِئْتَ منِْ شَيْءٍ بَعْدُ«.

 « Autant qu'il faut pour en emplir les cieux, la 
Terre et ce que Tu veux après cela ! » (Mil`a-s-
Samâouâti, wa Mil`a-l-Arḍi, wa Mil`a mâ chi`ta min 

chay`in ba’dou !) Après avoir dit : «  Notre Seigneur 
! La louange T'appartient »1 (Rabbanâ wa Laka-l-

Ḥamd !)    ُرَباناَ ولَكَ الحَمْد   

 
1 Rapporté par At-Tirmidhî (n°266). 



 

80 

7. La lecture d'une sourate après: « Al-Fâtiḥah ». 
 

8. Dire : 

اللاهُما إنِ ي أَعُوذُ بكَِ منِْ عَذَابِ جَهَنامَ، وَمنِْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمنِْ 

الِ. فتِْنةَِ  جا  الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَمنِْ فتِْنةَِ الْمَسِيحِ الدا

« Ô Allah ! Je cherche certes protection auprès 
de Toi Contre le châtiment de la Géhenne, et 
contre le châtiment de la tombe, et contre 
l'épreuve de la vie et de la mort et contre le mal 
de l'épreuve du Faux-Messie (Ad-Dajjâl) ! »1

 

(Allahoumma innî a’oûdhou bika min ‘adhâbi jahan-
nam, wa min ‘adhâbi-l-Qabr, wa min fitnati-l-maḥiâ wa-

l-mamât, wa min charri fitnati-l-massîhi-d-dajjâl !) et 
toute autre invocation en plus de celle-ci, après le 
dernier Tachahhoud. 

2 - Ce qu'il est recommandé de faire : 

1. Lever les mains au niveau des épaules ou des 
oreilles à quatre moments : 
a. Lorsque l'on dit : « Allâhou Akbar ! »  pour 

entrer en prière (Takbîratou-l-iḥrâm).2 
b. Lors de l'inclinaison. 
c. Lorsqu'on se relève de l'inclinaison. 
d. Lorsqu'on se relève afin de commencer la 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°588). 
2 Voir la note n°1 (P.73) 



 

81 

troisième unité de prière. 
2. Placer la main droite sur la main gauche et les 

disposer sur la poitrine, avant l'inclinaison et 
après l'inclinaison. 

3. Fixer l'endroit de la prosternation. 
4. Décoller les bras des flancs lors de la 

prosternation. 
5. Décoller le ventre des cuisses durant la 

prosternation. 
6. S'asseoir sur le pied gauche, pied droit en 

appui sur les orteils dirigés dans le sens de la 
prière,1 hormis durant le dernier Tachahhoud 
des prières composées de trois ou quatre 
unités. 

7. S'asseoir sur ses fesses en positionnant sa 
jambe gauche sous son tibia droit et en 
s'appuyant sur la pointe du pied droit,2 durant 
le dernier Tachahhoud des prières composées 
de trois ou quatre unités. 

7 - La description de la prière : 

1. Lorsque le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم se levait pour 

prier, il se dirigeait vers la Qiblah, il levait les 
mains - dont les paumes étaient aussi en 
direction  de  la  Qiblah - puis il disait : ( Allâhou 

Akbar ! ) « Allah est plus  Grand que tout ! ». 

 
1 Cette façon de positionner ses pieds est appelée : Al-iftirâch. 
2 Cette façon de positionner ses pieds est appelée : At-Tawarrouk. 



 

82 

2. Ensuite, il plaçait sa main droite sur sa main 

gauche, puis les posait sur sa poitrine. 

3. Ensuite, il prononçait l'invocation d'ouverture, 
sans pour autant toujours prononcer la même 
formule. Il est à noter que toute formule 
d'ouverture rapportée authentiquement peut 
être utilisée. Et parmi celles-ci, il y a celle qui 
dit :  

 سُبْحَانَكَ اللاهُما وَبحَِمْدِكَ، »

Gloire et Pureté à Toi, ô Allah ! et par Ta louange ! 
(soubḥânaka-Llâhoumma wa biḥamdik) 

كَ،    وَتَبَارَكَ اسْمُكَ، وَتَعَالى جَدُّ

Béni soit Ton Nom ! Élevée soit Ta Majesté !  
(Wa tabâraka-s-smouka, wa ta'âlâ Jaddouk !)  

 «  إلِٰهَ غَيْرُكَ وَلَ 

Et il n’est de divinité [digne d’adoration] que  Toi ! 
(Wa lâ ilâha ghayrouk !) 

4. Ensuite, dis : 

جِيمِ  » يْطَانِ الرا  منَِ الشا
 «  أَعُوذُ باِللَّهِ

- Je cherche protection auprès d’Allah contre 
Satan le lapidé (A'oûdhou bi-Llâhi Mina-ch-Chaytâni-
r-rajîm) ; 

حْمَ   الرا
حِيمِ ـٰ» بسِْمِ اللَّهِ  « نِ الرا



 

83 

- Au Nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, Celui 
qui fait Miséricorde (BismiLlâhi-r-Raḥmâni-r-Raḥîm)   

5. Ensuite, récite la sourate : « Al-Fâtiḥah », 
c’est-à-dire : « L’Ouverture »1

 et lorsque tu as 

terminé, dis : ( Âmîn ! ) qui signifie : Ô Allah ! 
Réponds ! 

6. Ensuite, lis la sourate de ton choix. Récite à 
voix haute durant la prière de l'aube (Al-Fajr) 
ainsi que lors des deux premières unités de 
prière de la prière du couchant (Al-Maghrib) et 
de la prière du crépuscule (Al-'Ichâ) ; et récite 
à voix basse durant les autres prières. Fais en 
sorte que la première unité de prière soit plus 
longue que la seconde, et ce, dans toutes les 
prières. 

7. Ensuite, lève les mains - de la même manière 

qu'au début de la prière - puis dis : « Allah est 
plus Grand que tout ! » (Allâhou Akbar !) et 
incline toi en positionnant tes mains sur tes 
genoux, avec les doigts écartés ; ton dos doit 
être bien droit et ta tête dans la continuité de 
celui-ci, tu ne dois ni la baisser, ni la lever ; et 
dis : 

 الْعَظيِمِ  »
َ
 «  سُبْحَانَ رَب ي

- Gloire et Pureté à mon Seigneur, le 
Majestueux ! (Soubḥâna rabbîa-l-'Adhîm !) sachant 

 
1 La première sourate du Noble Coran. 



 

84 

que le dire une fois est la manière la moins 
accomplie de le faire, il est recommandé de le dire 
trois fois. 

8. Ensuite, relève ta tête en disant : 

 «  سَمِعَ الُلَّه لمَِنْ حَمِدَهُ  »

- Qu’Allah entende celui qui Le loue ! (Sami’a-

Llâhou Limane Ḥamidah !) et lève tes mains de la 
même manière que lors de l'inclinaison. 

9. Une fois redressé, dis : 

لْءَ  مِ   حَمْدًا كَثيِرًا طَي بًا مُبَارَكًا فيِهِ، اللاهُما رَباناَ وَلَكَ الْحَمْدُ،  »

وَمِ  مَاءِ،  وَمِ السا الْأرَْضِ،  وَمِ لْءَ  بَيْنهَُمَا،  مَا  شِئْتَ  لْءَ  مَا  لْءَ 

ءٍ بَعْدُ،  
ْ
 منِْ شَي

- Ô Allah notre Seigneur ! A Toi appartiennent 
les louanges ! Louanges abondantes, bonnes et 
bénies, [Autant qu'il faut pour] emplir le ciel, la 
Terre, ce qu’il y a entre les deux et ce que Tu veux 
après cela, (Allahoumma Rabbanâ Wa Laka-l-Ḥamd, 
Ḥamdane kathîrane ṭayyibane moubârakane fih ! 
Mil`a-s-Samâ`i, wa Mil`a-l-Arḍi, wa Mil`a mâ bayna-
houmâ, wa Mil`a mâ chi`ta min chay`in ba’d !) 

 أَهْلَ الثانَاءِ وَالْمَجْدِ، أَحَقُّ مَا قَالَ الْعَبْدُ، وَكُلُّناَ لَكَ عَبْدٌ،  

- Tu es digne d'être Loué et Magnifié ! C'est la 



 

85 

parole la plus véridique qu'un serviteur ait pu dire, 
et nous sommes tous Tes serviteurs, (Ahlou-th-
Thanâ`i wa-l-Majd, aḥaqou mâ qâla-l-‘Abd, wa 
koullounâ laka ‘Abd !) 

لََ مَانعَِ لمَِا أَعْطَيْتَ، وَلََ مُعْطيَِ لمَِا مَنعَْتَ، وَلََ يَنفَْعُ ذَا الْجَد   

 «   منِْكَ الْجَدُّ 

- Nul ne peut retenir ce que Tu donnes, et nul ne 
peux donner ce que Tu retiens. La fortune du 
fortuné n'est d'aucune utilité, c'est de Toi que 
provient la richesse1 (Lâ mâni’a limâ a’ṭayt, wa lâ 
mou’ṭiya limâ mana’t, wa lâ yanfa’ou dha-l-jaddi 

minka-l-jadd !) et prolonge cette position debout. 

10. Ensuite, fais le Takbîr2 et prosterne-toi 
sans lever tes mains, prosterne-toi sur ton front, 
ton nez, tes mains, tes genoux et l'extrémité de 
tes doigts de pieds, tout en dirigeant les doigts de 
tes mains et de tes pieds vers la Qiblah, et en te 
tenant droit durant la prosternation. Ton front et 
ton nez doivent toucher le sol, et tu dois t'appuyer 
sur tes mains, décoller tes coudes du sol, ainsi 
que tes bras de tes flancs, tout comme tu dois 
décoller ton ventre de tes cuisses, et tes cuisses 
de tes mollets. Durant la prosternation, dis :  

 
1 Rapporté par Aboû Dâoud (n°5168). 
2 Note : Faire le Takbîr, c’est proclamer la Grandeur d’Allah en 
disant : Allâhou Akbar ! « Allah est plus Grand que tout ! » 



 

86 

 الْأَ  »
َ
 «  عْلَى سُبْحَانَ رَب ي

 - Gloire et Pureté à mon Seigneur, le Plus 
Haut ! (Soubḥâna rabbîa-l-A'lâ !) sachant, ici aussi, 
que le dire une fois est la manière la moins 
accomplie de le faire. Il est recommandé de le dire 
trois fois, comme expliqué précédemment. 
Ensuite, invoque selon ce qui a été rapporté. 

11. Ensuite, relève la tête en faisant le Takbîr. 
Ensuite, assieds-toi sur ton pied gauche en 
t'appuyant sur ton pied droit, place tes mains 
sur tes cuisses, puis dis : 

 « اللاهُما اغْفِرْ ليِ، وَارْحَمْنيِ، وَاجْبُرْنيِ، وَاهْدِنيِ، وَارْزُقْنيِ »

- Ô Allah! Pardonne-moi, fais-moi miséricorde, 
améliore-moi, guide-moi et pourvois-moi !1 (Alla-
houmma-ghfir lî, wa rḥamnî, wa jbournî, wa-hdinî, wa 
rzouqnî !). 

12. Ensuite, fais le Takbîr et prosterne-toi à 
nouveau en effectuant ce que tu as effectué 
durant la première prosternation. 

13. Ensuite, lève la tête en faisant le Takbîr et 
relève-toi en prenant appui sur tes genoux et 
tes cuisses. 

14. Et lorsque tu es parfaitement droit, com-
mence la lecture et prie la seconde unité de 

 
1 Rapporté par At-Tirmidhî (n°284). 



 

87 

prière de manière similaire à la première. 
15. Ensuite,  assieds-toi - comme durant l'assise 

entre les deux prosternations - afin d'effectuer 
le premier Tachahhoud : place ta main droite 
sur ta cuisse droite et ta main gauche sur ta 
cuisse gauche, forme avec le pouce et le 
majeur de ta main droite un cercle, tends ton 
index, fixe-le du regard et dis : 

هَا   » أَيُّ عَلَيْكَ  لََمُ  ي بَاتُ، السا وَالطا لَوَاتُ  وَالصا هِ  للِا التاحِيااتُ 

  
ِ
اللَّه عِبَادِ  وَعَلَى  عَلَيْنَا  لََمُ  السا وَبَرَكَاتُهُ،   

ِ
اللَّه وَرَحْمَةُ   

ُّ
النابيِ

لَهُ،   شَرِيكَ  لََ  وَحْدَهُ  الُلَّه  إلَِا  إلِٰهَ  لََ  أَنْ  أَشْهَدُ  الحِِينَ،  الصا

دًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَ   «  أَشْهَدُ أَنا مُحَما

- Les salutations appartiennent à Allah, ainsi que 
les prières et les bonnes choses. Que la paix soit 
sur toi, ô Prophète, ainsi que la miséricorde 
d’Allah et Sa bénédiction. Que la paix soit sur 
nous, ainsi que sur les vertueux serviteurs 
d’Allah. J'atteste qu’il n’est de divinité [digne 
d’adoration] qu’Allah et j'atteste que Mouḥammad 
est Son serviteur et Son Messager. (At-taḥiyyâtou 
LiLlâhi waṣ-ṣalawâti waṭ-Ṭayyibât. As-salâmou 
‘alayka ayyouha-n-nabiyy wa raḥmatouLlâhi wa 
barakâtouh. As-salâmou ‘alaynâ wa ‘alâ ‘ibâdiLlâhi-ṣ-
ṣâliḥîn. Ach-hadou al-lâ ilâha illa-Llâh wa ach-hadou 



 

88 

anna Mouḥammadane ‘abdouhou wa raçoulouh.) Le 
Prophète صلى الله عليه وسلم avait pour habitude de ne pas s'at-

tarder durant cette assise. 

16. Ensuite, relève-toi en faisant le Takbîr et prie 
alors la troisième, puis la quatrième unité de 
manière plus courte que les deux premières, 
en ne récitant que la sourate : « Al-Fâtiḥah »            
L'Ouverture. 

17. Ensuite, lors du dernier Tachahhoud, assieds-
toi [en prenant appui] sur ton postérieur, tout 
en plaçant ta jambe gauche sous ton tibia droit 
et en t'appuyant sur la pointe de ton pied droit 
[les orteils dirigés dans le sens de la prière]. 

18. Ensuite, effectue le dernier Tachahhoud, qui 
est identique au premier, et auquel tu ajoutes : 

صَلايْتَ   » كَمَا  دٍ،  مُحَما آلِ  وَعَلَى  دٍ  مُحَما عَلَى  صَل   اللاهُما 

عَلَى آلِ إبِْرَاهِيمَ، إنِاكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَبَارِكْ   وَ  إبِْرَاهِيمَ   عَلَى

إبِْرَاهِيمَ   عَلَى  بَارَكْتَ  كَمَا  دٍ،  مُحَما آلِ  وَعَلَى  دٍ  مُحَما عَلَى 

 «.  عَلَى آلِ إبِْرَاهِيمَ، إنِاكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ وَ 

- Ô Allah ! Prie sur Mouḥammad ainsi que sur la 
famille de Mouḥammad, comme Tu as prié sur 
Ibrâhîm ainsi que sur la famille d'Ibrâhîm, Tu es 
certes digne de louange et de glorification ; et 
bénis Mouḥammad ainsi que la famille de 



 

89 

Mouḥammad, comme Tu as béni Ibrâhîm ainsi 
que la famille d'Ibrâhîm, Tu es certes digne de 
louange et de glorification. (Allahoumma ṣalli 'alâ 
Mouḥammad wa 'alâ âli Mouḥammad, kamâ ṣallayta 
'alâ Ibrâhîm wa 'alâ âli Ibrâhîm, innaka ḥamîdoun 
majîd. Allahoumma bârik 'alâ Mouḥammad wa 'alâ âli 
Mouḥammad kamâ bârakta 'alâ Ibrâhîm wa ‘alâ âli 
Ibrâhîm, innaka ḥamîdoun majîd.) 
19. Cherche refuge auprès d'Allah contre le 

châtiment de l'Enfer, le châtiment de la 
tombe, les tentations de la vie et de la mort et 
contre la tentation du Faux-Messie (Ad-Dajjâl). 
Ensuite, invoque en usant de ce qui est 
rapporté des invocations du Coran et de la 
Tradition prophétique.1 

20. Enfin, conclue ta prière en tournant ta tête 
vers la droite et en disant : 

«  
ِ
لَمَُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّه  «  السا

- Que la paix soit sur vous ainsi que la 
miséricorde d'Allah ! (As-salâmou 'aleikoum wa 

raḥmatouLlâh !) puis, fais de même sur ton côté 
gauche. Commence le salut alors que tu es face 
à la Qiblah, et termine-le alors que tu es 
entièrement tourné à droite. 

 

 
1 Tu peux aussi avoir recours à d'autres invocations et demander 

à Allah, Exalté soit-Il, ce que tu veux. 



 

90 

8 - Les actes détestables durant la prière : 

1. Se tourner sans raison. 
2. Lever les yeux au ciel. 
3. Fermer les yeux sans raison. 
4. Coller les coudes au sol durant la 

prosternation. 
5. Se couvrir la bouche et le nez sans raison. 
6. Prier en ayant envie d'aller faire ses besoins 

ou en présence d'un repas qui nous fait envie. 
7. Essuyer le front et le nez pour enlever ce qui 

s'est collé dessus durant la prosternation. 
Toutefois, cela ne pose pas de problème 
après la fin de la prière. 

8. S'appuyer sans raison contre un mur ou autre 
durant la prière. 

9 - Les annulatifs de la prière : 

1. Manger ou boire. 
2. Prononcer des paroles étrangères à la prière. 
3. Rire et s'esclaffer. 
4. Délaisser volontairement un pilier ou une 

obligation de la prière. 
5. Ajouter volontairement un pilier ou une unité 

de prière. 
6. Conclure volontairement la prière avant 

l'imam. 
7. Effectuer des mouvements étrangers à la 

prière, de manière abondante, successive et 
sans raison. 



 

91 

8. Accomplir un acte qui annule l'une des 
conditions de la prière, comme: rompre ses 
ablutions, découvrir sa nudité volontairement, 
se détourner excessivement - avec son corps 
- de la direction de la Qiblah sans nécessité 
ou encore interrompre son intention de prier. 

10 - La prosternation de distraction : 

La distraction correspond à l'oubli ; et il est 
arrivé au Prophète صلى الله عليه وسلم d'oublier certaines choses 
durant sa prière , car l'oubli fait partie de la nature 
humaine. La distraction par laquelle il fut touché 
compte parmi les bienfaits d'Allah accordés à sa 
communauté et de ce qui montre la perfection de 
leur religion ; [cet incident eu lieu] afin que les 
musulmans agissent de la même manière que lui 
lors de la distraction et de l'oubli durant la prière. 

Les raisons pour lesquelles il est légiféré 

d'effectuer la prosternation de distraction : 

1. Premier cas : 

L'ajout dans la prière, et il s'agit de l'ajout 
d'actes ou de l'ajout de paroles : 

a. L'ajout d'actes : si cet ajout est de même 
nature que les actes de la prière, comme le fait 
de se lever au moment où il faut s'asseoir, le 
fait de s'asseoir au lieu de se lever, l'ajout d'une 
inclinaison ou d'une prosternation ; s'il a 



 

92 

commis cela par erreur, il fait alors la 
prosternation de distraction. 

 

b. L'ajout de paroles : comme le fait de lire le 
Coran durant l'inclinaison ou la prosternation. 
S'il a fait cela, il lui est recommandé d'effectuer 
la prosternation de distraction. 

 

2. Second cas : 

Le manquement dans la prière, par oubli. Il 
y a deux cas possibles : 

a. Oublier un pilier : s'il s'agit du Takbîr que 
l'on fait pour entrer en prière (Takbîratou-l-

iḥrâm), cela implique que la prière n'a pas 
commencé et la prosternation de distraction ne 
pourrait corriger cet oubli. Mais s'il s'agit d'un 
pilier autre que Takbîratou-l-iḥrâm - comme 
l'inclinaison ou la prosternation - et que le 
prieur s'est rendu compte de son erreur avant 
de commencer la lecture de la sourate Al-
Fâtiḥah (L'Ouverture) de l'unité suivante, il est 
alors obligatoire pour lui de revenir au pilier 
qu'il a omis afin de l'accomplir. Ensuite il 
reprend sa prière à partir du pilier qu'il vient de 
rattraper.  
 

Dans le cas où il ne se rend compte de son 
erreur qu'après avoir commencé la lecture d'Al-
Fâtiḥah de l'unité suivante, l'unité dans laquelle 
il a omis un pilier n'est pas valable et l'unité 



 

93 

dans laquelle il se trouve remplace la 
précédente. 
 

a. Oublier une obligation : comme oublier 
d'effectuer le premier Tachahhoud ou de dire : 
Gloire et Pureté à mon Seigneur le Majestueux  ! 

(soubḥâna rabbîa-l-'Adhîm !) durant l'inclinaison. 
Dans ce cas-là, il doit effectuer la prosternation 
de distraction. 

 

3. Troisième cas : 
 

Le doute, comme le fait de douter à propos du 
nombre d'unités effectuées : trois unités ou 
bien quatre ? Dans ce cas : 

 

a. Si son opinion penche plus vers l'une des 
deux options, il se base alors sur elle, puis il 
effectue la prosternation de distraction. 

 

b. Si son opinion ne penche vers aucune des 
deux options, il doit alors se baser sur l'option 
qu'il a effectué avec certitude; puis il devra 
effectuer la prosternation de distraction. 

 

c. Si le doute fait irruption après la prière, ou si 
la personne qui a prié est fréquemment 
victime de doutes: elle n'y prête pas attention. 

Point important : la prosternation de distraction 
s'effectue avant de clôturer la prière lorsqu'il 
s'agit d'un oubli ou d'un doute ; et elle 
s'effectue après la prière lorsqu'il s'agit d'un 



 

94 

ajout ou d'un doute dont l'une des deux 
options était prépondérante. Bien que de 
l'effectuer avant ou après la clôture de la 
prière soit correct dans tous les cas. 

11 - Les temps d'interdiction de la prière 

La règle de base est qu'il est permis de prier à 
toute heure. Néanmoins, la Loi divine stipule 
l'interdiction de prier à certains moments : 

1. Après la prière de l'aube (Al-Fajr) jusqu'à ce 
que le soleil se lève et qu'il s'éloigne du sol - à 
vue d'œil - de la distance d'une lance. 
 

2. Lorsque le soleil est au zénith jusqu'à ce qu'il 
commence à s'incliner vers l'ouest. C'est le 
plus court des temps d'interdiction. 
 

3. Après la prière du milieu de l'après-midi (Al-

‘Aṣr) jusqu'au coucher du soleil. C'est le plus 
long des temps d'interdiction. 

Les prières qu'il est permis d'effectuer lors 

des moments d'interdiction : 

1. Les prières obligatoires que l'on a manquées 
et que l'on doit rattraper. 
 

2. Les prières ayant une cause, comme la prière 
de salutation de la mosquée, la prière après le 
Ṭawâf, la prière de l'éclipse, la prière sur le 
défunt. 
 



 

95 

3. Rattraper la prière surérogatoire précédant la 
prière obligatoire de l'aube (Al-Fajr). 

12 - La prière en groupe : 

Il s'agit d'un grand précepte parmi les 
préceptes de l'Islam, et elle correspond à la prière 
en groupe dans les mosquées. Les musulmans 
sont unanimes quant au fait que l'accom-
plissement des cinq prières à la mosquée compte 
parmi les actes d'obéissance les plus importants 
et les actes de dévouement les plus consi-
dérables. Nous pouvons même affirmer qu'il est 
le précepte de l'Islam le plus considérable.  

1. Le statut juridique de la prière en groupe : 

L'accomplissement des cinq prières en groupe 
à la mosquée est obligatoire pour les hommes en 
capacité de le faire, aussi bien lors de la 
résidence qu’en voyage, et aussi bien dans la 
situation de sécurité que dans la situation de 
peur.  

Le Coran, la Sounnah ainsi que la pratique des 
musulmans à travers le temps, génération après 
génération, prouvent l'obligation de la prière en 
groupe.  

Parmi les preuves du Coran, Sa parole, Exalté 
soit-Il : 



 

96 

ِنۡهُم    سمج م  طَا ئفَِة   فَلتَۡقُمۡ  ةَ  لَوَٰ ٱلص َ لهَُمُ  قَمۡتَ 
َ
فَأ فيِهِمۡ  كُنتَ  وَإِذَا 

عَكَ   سمح  ١٠٢ …م َ

 { Et lorsque tu [Mouḥammad] te trouves parmi 
eux, et que tu les diriges dans la prière, qu'un 
groupe d'entre eux se mette debout en ta 
compagnie…(102) }1 Le verset souligne le 
caractère obligatoire de la prière en groupe, du 
fait qu'il n'a pas été autorisé aux musulmans de la 
délaisser dans une situation de peur,2 et si elle 
n'était pas obligatoire, la première des excuses 
justifiant qu'on ne l'accomplisse pas en groupe 
aurait été la peur. Aussi, le délaissement de la 
prière en groupe et le fait de la trouver pesante 
font partie des caractéristiques bien connues 
qu'on retrouve chez les hypocrites. 

 

Et concernant les preuves de la Sounnah :  

Ce qui a été rapporté dans le recueil 
authentique de Mouslim : 

أَنا رَجُلًَ أَعْمَى قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَيْسَ ليِ قَائِدٌ يَقُودُنيِ إلَِى  

صَ لَهُ،   صَ لَهُ أَنْ يُصَل يَ فيِ بَيْتهِِ، فَرَخا الْمَسْجِدِ، فَسَأَلَهُ أَنْ يُرَخ 

ا وَلاى دَعَاهُ فَقَالَ:  هَلْ تَسْمَعُ الن دَاءَ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: فَأَجِبْ  فَلَما

 
1 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) - Coran : 4/102. 
2 Ce verset traite de la prière sur le champ de bataille. 



 

97 

 « Un homme aveugle a dit : "Ô Messager 
d'Allah ! Je n'ai personne pour me guider à la 
mosquée !" Puis, il lui demanda de l'autoriser à 
prier dans sa maison ; ce qui lui fut permis. Alors 
qu’il s'en allait, le Prophète  صلى الله عليه وسلم l’appela et lui 

demanda : "Entends-tu l'appel à la prière ? – Oui, 
répondit [L'aveugle] – Alors, réponds-y ! " » dit le 
Prophète  1.صلى الله عليه وسلم 

Le Prophète صلى الله عليه وسلم lui a ordonné de se rendre à la 

mosquée afin de prier en groupe et de répondre 
à l'appel, bien que cet homme était aveugle et 
rencontrait des difficultés à s'y rendre. Cela 
prouve le caractère obligatoire de la prière en 
groupe. 

2. Ce qui permet d’atteindre la prière en 

groupe : 

Nous sommes considérés comme ayant prié 
en groupe après avoir effectué une unité de prière 
avec l'imam, d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

لََةَ.  لََةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصا  مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً منَِ الصا

 « Celui qui accomplit une unité de la prière a 
assurément atteint la prière ! »2 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°1484). 
2 Rapporté par Al-Boukhârî (n°609) et Mouslim (n°602). 



 

98 

3. Ce qui permet d’atteindre l'unité de prière : 

L'unité de prière est comptabilisée lorsque l'on 
effectue l'inclinaison1. Ainsi, si le fidèle trouve 
l'imam incliné, il doit obligatoirement prononcer le 
Takbîr de l'entrée en prière (Takbîratou-l-iḥrâm) 
tout en étant debout, puis il doit s'incliner en 
prononçant à nouveau le Takbîr pour l'inclinaison. 
Toutefois, s'il se contente seulement du Takbîr de 
l'entrée en prière (Takbîratou-l-iḥrâm) lorsqu'il est 
debout, cela lui suffira pour l'inclinaison. 

4 - Les excuses qui permettent à l’individu 

de ne pas faire la prière en groupe : 

a. La maladie lorsque celle-ci engendre une 
difficulté à se rendre à la prière du vendredi ou 
la prière en groupe. 

b. Avoir envie de faire ses besoins ; car le fait de 
se retenir provoque la disparition de l'humilité 
en prière et peut causer des problèmes de 
santé. 

c. La présence de nourriture alors que la 
personne a faim ou qu'elle désire manger. 
Toutefois, elle ne doit pas prendre cela comme 
une habitude ou une astuce pour ne pas 
effectuer la prière en groupe. 

d. La présence d'une menace sérieuse mettant 

 
1 Avant que l'imam ne se redresse de l'inclinaison. 



 

99 

en péril la personne, ses biens ou autres. 

13 - La prière de la peur 

La prière de la peur est prescrite lors de tout 
combat permis, comme le combat contre les 
mécréants, les oppresseurs et les guerriers. 
D’après Sa parole, Exalté soit-Il : 

ْ  إنِۡ ... سمج  ا ذِينَ كَفَرُو 
ن يَفۡتنَِكُمُ ٱل َ

َ
 سمح  ١٠١ ...   خِفۡتُمۡ أ

 {...Et si vous avez peur que ceux qui ont mécru 
vous tentent... (101) } 1 et il en est de même 
concernant les autres catégories de groupes qu'il 
est autorisé de combattre. 

La prière de la peur est légiférée à deux condi-
tions : 

1. La légitimité du combat et son caractère licite 
2. Craindre que l'ennemi s'attaque aux 

musulmans pendant qu'ils prient. 

La description de la prière de la peur 

Cette prière revêt diverses formes dont la plus 
célèbre est celle rapportée dans le hadith de Sahl 
(qu'Allah l'agrée) qui relate : 

فَصَلاى   ، العَدُو  وِجَاهَ  فَةً 
وَطَائِ النابيِ صلى الله عليه وسلم،  مَعَ  تْ  صَفا طَائفَِةً  أَنا 

 
1 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) - Coran : 4/101. 



 

100 

نَْفُسِهِمْ، ثُما انْصَرَفُوا،  
ِ
وا لأ تيِ مَعَهُ رَكْعَةً، ثُما ثَبَتَ قَائمًِا، وَأَتَمُّ باِلا

وَجَاءَتِ    ، العَدُو  وِجَاهَ  وا  بهِِمُ وَصَفُّ فَصَلاى  الأخُْرَى،  الطاائفَِةُ 

وا  وَأَتَمُّ جَالسًِا،  ثَبَتَ  ثُما  صَلََتهِِ،  منِْ  بَقِيَتْ  تيِ  الا كْعَةَ  الرا

نَْفُسِهِمْ، ثُما سَلامَ بهِِمْ. 
ِ
 لأ

 Un groupe s'est mis en rang avec le Prophète 
 tandis qu'un groupe faisait face à l'ennemi ; il صلى الله عليه وسلم
pria une unité de prière avec le groupe [en rang] 
avec lui, ensuite il resta debout et eux 
complétèrent leur prière puis laissèrent la place et 
firent face à l'ennemi. Ensuite, l'autre groupe prit 
place [en rang avec le Prophète صلى الله عليه وسلم] et il pria avec 
eux l'unité qui lui restait à accomplir de sa prière ; 
puis, il resta assis en attendant qu'ils complètent 
leur prière; enfin, il salua avec eux.1 

Enseignement tirés de la prière de la peur : 

1. L'importance de la prière en Islam et 
l'importance de l'effectuer en groupe ; en effet, 
elle reste prescrite même dans une situation 
aussi délicate. 
 

2. L'infirmation de la gêne et de l'embarras pour 
cette communauté, la tolérance de la 
Législation islamique et le fait qu'elle soit 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°4130) et Mouslim (n°842). 



 

101 

praticable en tout lieu et à toute époque. 
 

3. La perfection de la Législation islamique qui 
se matérialise par le fait qu'elle a légiférée ce 
qui convient à chaque situation. 

14 - La prière du vendredi : 

1. Son statut juridique : 

La prière du vendredi est une obligation 
individuelle qui incombe à chaque homme 
musulman, pubère, doté de raison, résident et 
n'ayant aucune excuse lui empêchant de l'ac-
complir. D'après Sa parole, Exalté soit-Il : 

ٱلجۡمُُعَةِ   سمج يوَۡمِ  مِن  ةِ  لَوَٰ للِص َ نوُدِيَ  إذَِا  ءَامَنُو اْ  ذِينَ 
ٱل َ هَا  ي ُ

َ
أ َٰٓ ي 

كُنتُمۡ  إنِ  ل كَُمۡ  خَيۡر   َٰلكُِمۡ  ذَ ٱلبَۡيۡعَ   وَذَرُواْ   ِ ٱلله َ ذكِۡرِ  إلِيََٰ  فَٱسۡعَوۡاْ 
 سمح  ٩تَعۡلمَُونَ 

 {  Ô vous qui avez cru! Lorsque l’on appelle à 
la prière du vendredi, hâtez-vous à l’évocation 
d’Allah et laissez tout commerce ! Cela est bien 
meilleur pour vous, si vous saviez  ! (9)  } 1 et 
d'après la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

لَيَنْتَهِيَنا أَقْوَامٌ عَنْ وَدْعِهِمُ الْجُمُعَاتِ، أَوْ لَيَخْتمَِنا الُلَّه عَلَى 

 
1 Sourate Al-Joumou’ah (Le Vendredi) – Coran : 62/9. 



 

102 

 قُلُوبهِِمْ، ثُما لَيَكُونُنا منَِ الْغَافلِِينَ.

 « Que certains cessent de délaisser les 
prières du vendredi ! Sinon, Allah scellera leurs 
cœurs, puis ils seront certes du nombre des 
insouciants ! » 1 

2. Les conditions de validité de la prière du 

vendredi : 

1. Le temps: il est identique à celui de la prière 
de la mi-journée (Aẓ-ẓouhr), il n'est donc pas 
valide de la prier avant ou après son heure. 
 

2. Qu'elle soit accomplie en groupe, et il faut au 
minimum trois personnes pour former un 
groupe - selon l'avis le plus correct -, il n'est 
donc pas valide de la prier seul ou à deux. 

 

3. Que ceux qui assistent à la prière soient 
résidents, habitants dans des demeures 
construites et considérées comme telles, 
qu'elles soient bâties à partir de béton armé, 
de pierre, de terre ou autre. De là, la prière des 
habitants des campagnes, qui vivent dans des 
tentes et des maisons de toile, ne résidant pas 
de manière fixe dans un endroit et se 
déplaçant à la recherche de verdure pour 
leurs troupeaux, n'est pas valide. 

 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°865). 



 

103 

4. Qu'elle soit précédée de deux sermons, car 
c'est ainsi que faisait constamment le 
Prophète صلى الله عليه وسلم. 

3. Les piliers des deux sermons du vendredi : 

1. L'éloge d'Allah et les deux attestations. 
2. La prière sur le Prophète  صلى الله عليه وسلم. 

3. La recommandation de craindre Allah. 
4. La lecture de quelques versets du Coran. 
5. L'exhortation. 

4. Les actes recommandés durant les deux 

sermons du vendredi : 

1. Faire le sermon sur un minbar. 
2. Séparer les deux sermons par une légère 

assise. 
3. Invoquer durant les deux sermons pour les 

musulmans et leurs dirigeants. 
4. Écourter les deux sermons. 
5. Saluer les fidèles lorsque l'imam monte sur le 

minbar. 

5. Les actes recommandés du jour du 

Vendredi : 

1. Utiliser le siwak. 
2. Se parfumer si possible. 
3. Se rendre tôt à la mosquée. 
4. Se rendre à la mosquée à pied et ne pas s'y 

rendre par un quelconque moyen de locomotion. 



 

104 

5. Se rapprocher de l'imam. 
6. Invoquer. 
7. Lire la Sourate : Al-Kahf - La Caverne - (n°18). 
8. Prier sur le Prophète صلى الله عليه وسلم. 

6. Ce qui est interdit lorsqu'on assiste à la 

prière du vendredi 

1. Il est interdit de parler lors du sermon de 
l'imam, en raison de sa parole صلى الله عليه وسلم : 

مَامُ يَخْطُبُ، فَقَدْ  إذَِا قُلْتَ لصَِاحِبكَِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ: أَنصِتْ، وَالْإِ

 تَ.وْ لَغَ 

 « Lorsque tu dis à ton compagnon, le jour du 
vendredi  : " Écoute! " alors que l’imam prononce 
son sermon, tu as certes parlé en vain ! »1 Et 
l’expression : « Tu as certes parlé en vain ! » 
signifie : tu as alors commis un péché. 

2. Il est détestable d'enjamber les gens excepté 
si c'est l'imam qui le fait ou si c'est dans le but 
de combler un vide et qu'il n'y a pas d'autre 
moyen d'y parvenir. 

Atteindre la prière du vendredi : 

Quiconque rejoint le groupe - au moins avant 
que l'imam ne se relève de l'inclinaison de la 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°934) et Mouslim (n°851). 



 

105 

deuxième unité de prière - aura obtenu la prière 
du vendredi, il lui faudra alors compléter l'unité 
manquante. Et s'il ne parvient pas à rejoindre le 
groupe avant que l'imam ne se relève de l'incli-
naison de la deuxième unité de prière, il devra 
alors considérer sa prière comme étant la prière 
de la mi-journée (Aẓ-ẓouhr) et prier quatre unités 
; il en est de même pour celui qui n'a pas prié la 
prière du vendredi à cause du sommeil ou autre : 
il doit prier la prière de la mi-journée (Aẓ-ẓouhr). 

 
15 - La prière des personnes en situation 

d'excuses légitimes : 

1. La prière du malade : 

Premièrement : il est obligatoire pour le malade 
d'effectuer la prière selon sa capacité, et il lui est 
interdit de la retarder, tant qu'il est encore 
conscient. 

Deuxièmement : Comment prie le malade ? 

1. Il est obligatoire pour le malade de prier 
debout tant qu'il en est capable, sans que cela ne 
l'affecte ou ne lui porte préjudice ; de même, il 
s'incline et se prosterne. 

2. Si l'inclinaison ou la prosternation l'affectent 
mais qu'il peut néanmoins se tenir debout, il 
effectuera alors - en guise d'inclinaison - un  mou-
vement de sa tête vers le bas, tout en restant 



 

106 

debout ; et - en guise de prosternation - un  
mouvement de sa tête vers le bas, tout en étant 
assis. 

3. S'il ne peut pas prier debout, il prie assis ; et 
ce qui fait alors partie de la Sounnah, c'est qu'il 
s'assoit en tailleur au lieu de se tenir debout, puis 
qu’il abaisse légèrement la tête en guise 
d'inclinaison. [Au moment de la prosternation] il 
doit se prosterner sur le sol s'il en est capable ; 
dans le cas contraire, il abaissera simplement sa 
tête en guise de prosternation. L'abaissement ici 
doit être légèrement plus prononcé que pour 
l'inclinaison. 

4. S'il ne peut prier assis, il prie sur l'un de ses 
flancs en dirigeant son visage vers la Qiblah. Prier 
sur le flanc droit est meilleur, si c'est possible ; 
puis, pour l'inclinaison et la prosternation, il abais-
sera simplement la tête. 

5. S'il ne peut pas prier sur l'un de ses flancs, il 
prie alors sur le dos en dirigeant ses pieds vers la 
Qiblah. Puis, il abaissera simplement sa tête pour 
l'inclinaison et la prosternation. 

6. S'il ne peut s'incliner, ni se prosterner avec 
son corps, il se contentera de l'effectuer en 
abaissant sa tête, et si cela lui est aussi difficile, il 
n'aura pas à le faire ; il effectuera alors les actes 
de la prière en son for intérieur tout en ayant 



 

107 

l'intention d'accomplir l'inclinaison, la prosterna-
tion et l'assise tout en restant à l'état dans lequel 
il se trouve, il prononcera aussi les différentes 
formules d'évocation de la prière. 

7. Le malade doit respecter les conditions de la 
prière en fonction de ses capacités, comme : se 
diriger vers la Qiblah, faire ses ablutions - ou 
l'ablution sèche en cas d'incapacité - se purifier 
des souillures, etc. Et s'il lui est impossible de 
respecter l'une de ces choses, il en sera excusé ; 
mais il ne doit en aucun cas retarder la prière au-
delà de son temps. 

8. Fait partie de la Sounnah que le malade 
s'assoie en tailleur en remplacement de la 
posture debout et de l'inclinaison, et qu'il s'assoie 
sur le pied gauche et s'appuie sur la pointe du 
pied droit aux autres moments. 

2. La prière du voyageur : 

1. Parmi les catégories de gens excusés figure 
le voyageur. Il est légiféré pour lui d’écourter les 
prières de quatre unités qui passent ainsi de 
quatre à deux unités se prière. D'après Sa parole, 
Exalté soit-Il : 

رۡضِ   فيِ  ضَرَبۡتُمۡ   سمج وَإِذَا 
َ
ن   جُنَاح    عَليَۡكُمۡ   فَليَۡسَ   ٱلأۡ

َ
ْ   أ    تَقۡصُرُوا

ةِ  مِنَ  لَوَٰ  ئر سمح  …ٱلص َ

 { Et lorsque vous parcourez la Terre, alors il 



 

108 

n'y a pas de gêne à ce que vous raccourcissiez 
certaines prières... (101) }1 

D'après Anas ibn Mâlik (qu'Allah l'agrée) : 

يُصَل ي  فَكَانَ  ةَ،  مَكا إلَِى  الْمَدِينَةِ  منَِ  صلى الله عليه وسلم  النابيِ   مَعَ  خَرَجْناَ 

 الْمَدِينَةِ. رَكْعَتَيْنِ رَكْعَتَيْنِ، حَتاى رَجَعْناَ إلَِى 

 « Nous sommes sortis de Médine avec le 
Prophète صلى الله عليه وسلم en direction de La Mecque, il priait 

alors deux unités puis deux unités, jusqu'à ce que 
nous revînmes à Médine »2 

L'écourtement de la prière débute dès que le 
voyageur quitte la zone habitée de son lieu de 
résidence ; ceci, car Allah a autorisé 
l'écourtement pour celui qui voyage et qu'avant 
de quitter son lieu de résidence, il n'est pas 
considéré comme tel ; aussi, parce que le 
Prophète صلى الله عليه وسلم n'écourtait ses prières qu'une fois en 

voyage. 

2.  Le voyage correspond à tout éloignement 
du lieu de résidence équivalent ou supérieur à 80 
kilomètres environ. 

3. Le voyageur peut effectuer le raccourcis-
sement des prières jusqu'à ce qu'il regagne le lieu 

 
1 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) - Coran : 4/101. 
2 Rapporté par Al-Boukhârî (n°1081) et Mouslim (n°693). 



 

109 

de résidence qu'il avait quitté. 

4. Lorsque le voyageur arrive à la destination 
de son voyage et qu'il souhaite y résider, trois cas 
de figure se présentent : 

a- S'il a l'intention de rester plus de quatre 
jours, il est alors obligatoire pour lui de prier de 
manière normale, dès son arrivée, et il ne peut 
jouir des dérogations du voyage. 

b- S'il a l'intention de rester quatre jours ou 
moins : il lui est alors permis d'écourter ses 
prières et de jouir des dérogations du voyage. 

c- S'il ne sait pas combien de temps va durer 
son séjour, qu'il se peut qu'il demeure là où il se 
trouve aussi bien un jour que dix, en fonction de 
la convenance du lieu ou si son voyage a un 
objectif précis - tel que des soins médicaux - et 
qu'une fois cet objectif atteint il retournera chez lui 
; dans ce cas, il lui est permis d'écourter la prière 
et de jouir des dérogations du voyage durant 
toute la durée de son séjour, même s'il dépasse 
quatre jours. 

5- Si le voyageur prie derrière un imam 
résident, il lui est alors obligatoire de prier de 
manière complète ; même s'il n'a atteint de la 
prière avec l'imam que le dernier Tachahhoud. 

6- Si le résident prie derrière un imam 



 

110 

voyageur qui écourte la prière, il est alors 
obligatoire pour le résident de compléter sa prière 
après le salut final de l'imam. 

16 - La prière des deux fêtes : 

Les fêtes des musulmans sont des fêtes 
religieuses qu'Allah, Exalté soit-Il, a légiférées 
pour eux et ces fêtes n'ont pas été instaurées de 
leur propre chef ; les musulmans ne célèbrent que 
deux fêtes: ‘Îd Al-Fiṭr (La fête de la rupture [du 
jeûne de Ramadan]) et ‘îd Al-Aḍḥâ (La fête du 
sacrifice) ; contrairement aux fêtes des mécréants 
ou aux fêtes innovées qui n'ont pas été instaurées 
par Allah, Exalté soit-Il, et qu'Il n'a pas non plus 
ordonné de célébrer. 

Le statut juridique de la prière des deux 

fêtes : 

C'est une obligation collective, le Prophète صلى الله عليه وسلم 
ainsi que les Califes bien-guidés (qu'Allah les 
agrée) ne délaissèrent pas cette prière qui fait 
partie des préceptes apparents de l'Islam. 

Le temps de la prière des deux fêtes : 

Il débute après que le soleil levant se soit 
éloigné du sol de la distance d'une lance - c'est-
à-dire environ quinze minutes après le lever du 
soleil ; et il se termine après que le soleil 
commence à décliner vers l'ouest. 



 

111 

La description de la prière des deux fêtes : 

1- Commencer par formuler le Takbîr d'entrée 
en prière (Takbîratou-l-iḥrâm) ; ensuite, dire 
l'invocation d'ouverture puis dire à six reprises : 
« Allâhou Akbar! » en levant les mains à chaque 
fois, louant Allah, faisant Son éloge et priant sur 
le Prophète صلى الله عليه وسلم entre chaque Takbîr. Ensuite, 
prononcer la formule de demande de protection, 
puis dire: « BismiLlâhi-r-Raḥmâni-r-Raḥîm » et 
débuter la récitation de la sourate : Al-Fâtiḥah. 

2- Au début de la seconde unité de prière, dire 
: « Allâhou Akbar ! » à cinq reprises - sans 
compter celui qu'on a dit en se relevant - ensuite, 
dire la formule de protection, puis : « BismiLlâhi-
r-Raḥmâni-r-Raḥîm », puis débuter la récitation 
de la sourate: "Al-Fâtiḥah". [Après la Fâtiḥah] il 
est recommandé de réciter la sourate : « Al-A’lâ » 
(Le plus-haut)1 dans la première unité, ainsi que 
la sourate « Al-Ghâchiyah » (L'Enveloppante)2 
dans la seconde unité. 

3- Après avoir conclu sa prière, l'imam monte 
sur le minbar et dispense deux sermons qu'il 
séparera par une courte assise, à l'instar du 
sermon du vendredi. 

 
1 C'est la Sourate n°87 du Noble Coran 
2 C'est la Sourate n°88 du Noble Coran 



 

112 

Les actes recommandés du jour de la fête : 

a- Se laver. 

b- Se nettoyer et se parfumer. 

c- Manger avant de se rendre au lieu de prière 
le jour de la fête de la rupture du jeûne de 
Ramadan (‘îd Al-Fiṭr), et manger après être 
revenu du lieu de la prière le jour de la fête du 
sacrifice (‘îd Al-Aḍḥâ) et manger de sa bête 
sacrifiée, s'il en a sacrifié une. 

d- Se rendre à pied à la prière. 

e- Emprunter un chemin différent à l'aller et au 
retour. 

f- Se rendre tôt au lieu de prière à l'exception 
du cas de l'imam. 

Le Takbîr : 

Il est recommandé d'évoquer la Grandeur 
d'Allah durant les nuits des deux Fêtes, les dix 
jours du mois de Dhoul-Ḥijjah ainsi que les 11, 12 
et 13 de ce même mois. Le Takbîr est de deux 
types : 

Le premier : le Takbîr inconditionnel : celui qui 
n'est pas délimité par un temps spécifique. 

1- Pour la fête de la rupture (‘îd Al-Fiṭr) : du 
coucher du soleil de la nuit de la fête jusqu'au 



 

113 

début de la prière de la fête. 

2- Pour la fête du sacrifice (‘îd Al-Aḍḥâ): du 
coucher du soleil du premier jour du mois de 
Dhoul-Ḥijjah jusqu'au coucher du soleil du dernier 
jour du Pèlerinage (Al-Ḥajj). 

Le second : le Takbîr limité : c'est l'évocation 
de la grandeur d'Allah prononcée après les 
prières obligatoires. 

1- Pour celui qui n'est pas en état de sacralité 
: à partir de l'aube du jour de 'Arafah jusqu'à la 
prière du milieu de l'après-midi (Al-‘aṣr) du 13ème  
jour de Dhoul-Ḥijjah. 

2- Pour le pèlerin : de la prière de la mi-journée 
(Aẓ-ẓouhr) du jour de la Fête du sacrifice jusqu'à 
la prière du milieu de l'après-midi (Al-‘aṣr) du 
13ème jour de Dhoul-Ḥijjah. 

17 - La prière de l'éclipse : 

Signification de l'éclipse lunaire et l'éclipse 

solaire : 

L'éclipse lunaire (Al-Khoussoûf) : c'est la dispa-
rition de la lumière de la lune ou d'une partie de 
sa lumière durant la nuit. 

L'éclipse solaire (Al-Koussoûf) : c'est la dispari-
tion de la lumière du soleil ou d'une partie de sa 
lumière durant le jour. 



 

114 

Statut juridique de la prière de l'éclipse : 

Elle est fortement recommandée ; la preuve de 
cela réside dans le fait que le Prophète  صلى الله عليه وسلم l'a priée 

lors d'une éclipse à son époque, ainsi que dans le 
fait qu'il صلى الله عليه وسلم ait ordonné de la prier. Les savants 

sont unanimes quant à sa légalité. 

Son temps : 

Du début de l'éclipse jusqu'à sa fin. 

Sa description :  

Elle se compose de deux unités de prière, la 
lecture s'y effectue à voix haute et se déroule 
comme suit : 

a- Prononcer le Takbîr par lequel on entre en 
prière (Takbîratou-l-iḥrâm), formuler l'invocation 
d'ouverture, l'invocation de protection et dire : 
« Bismi-Llâhi-r-Raḥmâni-r-Raḥîm » réciter alors 
la sourate : Al-Fâtiḥah puis réciter longuement le 
Noble Coran. 

b- Ensuite s'incliner durant un long moment. 

c- Ensuite se relever de l'inclinaison en disant 
: « Qu'Allah entende celui qui le loue ! » (Sami’a 

Llâhou Limane Ḥamidah !) Puis, lire la Sourate Al-
Fâtihah, ensuite prolonger la lecture du Coran 
mais moins longtemps que durant la première 
unité. 



 

115 

d- Ensuite, s'incliner durant un long moment, 
mais moins longtemps que la première 
inclinaison. 

e- Ensuite se relever de l'inclinaison en disant: 
« Qu'Allah entende celui qui le loue ! » 

f- Ensuite, se prosterner longuement; à deux 
reprises. 

g- Ensuite, se relever pour effectuer la seconde 
unité de prière. Elle est identique à la première, 
mais moins longue. 

Ses actes recommandés : 

a- Appeler les gens à la prière en clamant : 
« Aṣ-ṣalâtou  jamâ’ah ! » La prière en groupe ! 

b- Prier en groupe. 

c- Prier longuement, et cela englobe la posture 
debout, l'inclinaison et la prosternation. 

d- Prier de sorte que la seconde unité soit 
moins longue que la première. 

e- Exhorter les fidèles après la prière, les 
inciter aux bonnes œuvres et à délaisser les 
péchés. 

f- Multiplier les invocations, les supplications, 
la demande de pardon et les aumônes. 

18 - La prière de la demande de pluie : 

La demande de pluie consiste à demander à 
Allah, Exalté soit-Il, d'abreuver Ses créatures en 



 

116 

faisant tomber la pluie lors de la sècheresse. 

Le temps prescrit pour l’accomplir : 

Il est légiféré d'effectuer cette prière en période 
de sècheresse, lorsque la pluie est retenue au 
point que cela devienne néfaste pour les 
créatures, qui n'ont alors d'autres moyens que de 
supplier leur Seigneur et de Lui demander de faire 
tomber la pluie. Cette demande de secours se fait 
par différentes formes de supplication : 

a- Par la prière, qu'elle soit en groupe ou 
individuelle. 

b- Par l'invocation durant le sermon du 
vendredi: l'imam invoque et les fidèles disent : 
« Âmîne ! »1 

c- Par l'invocation à tout instant en dehors de 
la prière et du sermon. 

Son statut juridique : 

Elle est fortement recommandée, lorsque ses 
causes sont réunies, conformément à ce qu'a fait 
le Prophète صلى الله عليه وسلم comme rapporté dans le hadith de 
'AbdouLlâh ibn Zayd (qu'Allah l'agrée) : 

الْقِبْلَةَ،   وَاسْتَقْبَلَ  فَاسْتَسْقَى،  الْمُصَلاى،  إلَِى  صلى الله عليه وسلم  النابيُِّ  خَرَجَ 

 
1 Le mot « Âmîne ! » que l'on dit après une invocation signifie : « Ô 
Allah ! Exauce-nous ! » 



 

117 

 وَقَلَبَ رِدَاءَهُ، وَصَلاى رَكْعَتَيْنِ.

 « Le Prophète صلى الله عليه وسلم s'est rendu au lieu de prière 
où il a effectué la prière de la demande de pluie : 
il se dirigea vers la Qiblah, retourna son vêtement 
et pria deux unités. »1 

Sa description : 

Concernant le lieu de prière, il s'agit du même 
que pour la prière des deux Fêtes, en effet, il est 
préférable de l'accomplir dans un lieu de prière  -
comme pour la prière des deux Fêtes -, et les 
règles la concernant sont identiques à celles de 
la prière des deux Fêtes : le nombre d'unités est 
identique, la prière se fait à voix haute, elle 
précède le sermon et le nombre de Takbîr 
supplémentaires avant de commencer la 
récitation durant la première et la seconde unité 
est identique, comme expliqué précédemment 
dans la prière des deux Fêtes. Cependant, elle ne 
contient qu'un seul sermon. 

19 - Les règles des funérailles : 

1. Celui qui se trouve en présence d'une 

personne agonisante : 

1- Il est recommandé pour quiconque est en 

 
1 

Rapporté par Al-Boukhârî (n°1012) et Mouslim (n°894). 



 

118 

présence d'une personne agonisante de lui faire 
dire et répéter la parole : « Il n’est de divinité 
[digne d'adoration] qu’Allah » (Lâ Ilâha Illa-Llah). 

2- Il est recommandé de diriger la personne 
agonisante vers la Qiblah. 

3- Il est recommandé de fermer les yeux du 
défunt. 

4- Il est recommandé de couvrir le défunt avec 
un vêtement. 

5- Il incombe de se presser dans la préparation 
funéraire. 

6- Il est obligatoire de régler rapidement les 
dettes du défunt. 

7- Le défunt doit être lavé et enveloppé dans 
un linceul. Ces deux choses sont une obligation 
collective. 

2. Les règles relatives à la prière sur le mort : 

Son statut juridique : 

- C'est une obligation collective. 

Ses conditions : 

1- Se diriger en direction de la Qiblah. 

2- Couvrir sa nudité. 

3- S’éloigner de toute souillure. 

4- Se purifier et purifier le défunt. 

5- Celui qui prie et celui sur qui on prie doivent 



 

119 

être musulmans. 

6- La présence de la dépouille, si celle-ci se 
trouve dans le même pays que les prieurs. 

7- Le prieur doit être une personne pubère et 
dotée de raison. 

Ses piliers : 

1- La posture debout durant l'accomplissement 
de la prière. 

2- Dire à quatre reprises: « Allâhou Akbar ! » 

3- Lire la sourate : Al-Fâtiḥah. 

4- Prier sur le Prophète صلى الله عليه وسلم. 

5- Invoquer en faveur du défunt. 

6- Respecter l'ordre entre les différents piliers. 

7- Conclure la prière par la salutation. 

Ses actes recommandés 

1- Lever les mains avec chaque Takbîr. 

2- Prononcer la formule de protection. 

3- Invoquer pour soi et pour les musulmans. 

4- Réciter à voix basse. 

5- Laisser un court moment entre le quatrième 
Takbîr et la salutation. 

6- Mettre la main droite sur la main gauche et 
les disposer sur la poitrine. 

7- Tourner la tête vers la droite uniquement, 



 

120 

lors de la salutation. 

Sa description : 

L'imam, de même que celui qui prie seul, doit 
se tenir au niveau de la poitrine du défunt lorsque 
c'est un homme, et au niveau de sa taille lorsque 
c'est une femme. Ensuite il prononce le Takbîr 
d'entrée en prière (Takbîratou-l-iḥrâm), puis la 
formule de protection - sans la faire suivre de 
l'invocation d'ouverture - puis la Bassmalah1 et il 
commence à réciter la sourate Al-Fâtiḥah. 

Ensuite, il fait le second Takbîr et prie sur le 
Prophète صلى الله عليه وسلم ; ensuite, il prononce le troisième 

Takbîr et invoque en faveur du défunt à l'aide des 
formules rapportées à ce sujet, telles que sa 
parole صلى الله عليه وسلم : 

وَأُنثَانَا،   وَذَكَرِنَا  وَكَبيِرِنَا،  وَصَغِيرِنَا  وَمَي تنِاَ،  لحَِي ناَ  اغْفِرْ  اللاهُما 

الِإيمَانِ،   عَلَى  فَأَحْيهِِ  منِاا  أَحْيَيْتَهُ  مَنْ  اللاهُما  بنِاَ، 
وَغَائِ وَشَاهِدِنَا 

هُ عَلَى الِإسْلََمِ، اللاهُما  يْتَهُ منِاا فَتَوَفا  لََ تَحْرِمْناَ أَجْرَهُ، وَلََ وَمَنْ تَوَفا

ناَ بَعْدَهُ.   تُضِلا

 « Ô Allah pardonne à nos vivants et à nos 
morts, à nos jeunes et à nos aînés, à nos hommes 

 
1 C'est le fait de dire : « BismiLlâhi-r-Raḥmâni-r-Raḥîm » 



 

121 

et à nos femmes, à ceux présents parmi nous 
ainsi qu'aux absents. Ô Allah ! Celui que Tu 
laisses en vie parmi nous, accorde-lui une vie sur 
la foi ; et celui que Tu rappelles à Toi parmi nous, 
rappelle-le à Toi alors qu'il est sur l'Islam ; ô Allah 
! Ne nous prive pas de la récompense le 
concernant et ne nous égare pas après lui ! »1 

Et Sa Parole : 

عْ  اللاهُما اغْفِرْ لَهُ وَارْحَمْهُ، وَعَافهِِ وَاعْفُ عَنهُْ، وَأَكْرِمْ نُزُلَهُ، وَوَس 

باِلْمَاءِ وَالثلْجِ وَالْبَرَدِ،   الْخَطَايَا كَمَا  مَدْخَلَهُ، وَاغْسِلْهُ  هِ منَِ  وَنَق 

نَسِ، وَأَبْدِلْهُ دَارًا خَيْرًا منِْ دَارِهِ،  يْتَ الثاوْبَ الْأبَْيَضَ منَِ الدا نَقا

وَأَهْلًَ خَيْرًا منِْ أَهْلهِِ، وَزَوْجًا خَيْرًا منِْ زَوْجِهِ، وَأَدْخِلْهُ الْجَناةَ،  

 عَذَابِ الناارِ. وَأَعِذْهُ منِْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمنِْ 

 « Ô Allah pardonne-lui et accorde-lui Ta 
miséricorde, préserve-le et efface-lui ses fautes, 
honore sa venue, élargis son entrée, lave-le avec 
de l'eau, de la neige et de la grêle, purifie-le des 
péchés comme l'on purifie le vêtement blanc des 
saletés ; échange-lui une demeure meilleure que 
sa demeure, une famille meilleure que sa famille, 
une épouse meilleure que son épouse ; fais-le 

 
1 Rapporté par Aboû Dâwoud (n°3201) et At-Tirmidhî (n°1024) qui 

a dit : « Hadith bon-authentique. » 



 

122 

entrer au Paradis, préserve-le du châtiment de la 

tombe et du châtiment de l'Enfer ! »1 Ensuite, il 

prononce le quatrième [et dernier] Takbîr, puis il 
laisse un court moment avant de saluer sur la 
droite seulement. 

3ème étude : la Zakâh (l'impôt légal purificateur) 

1 - Sa définition et son statut en Islam : 

Dans la langue arabe, le mot (Zakâh) signifie : 
l'accroissement et l'augmentation. 

Dans la terminologie religieuse, il désigne : un 
droit obligatoire du point de vue religieux, relatif à 
certains biens et qui doit être reversé à une 
certaine catégorie de personnes. 

C’est le troisième pilier de l'Islam, et il a été cité 
conjointement à la prière dans le Coran,  à quatre-
vingt-deux reprises ; ce qui indique sa grande 
importance. Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

 ْ قيِمُوا
َ
ةَ  سمج وَأ لَوَٰ ْ  ٱلص َ ةَ  وَءَاتوُا كَوَٰ  سمح  ٤٣ٱلز َ

 { Et accomplissez la prière et acquittez-vous 
de l'aumône... (43) } 2 

Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°962). 
2 Sourate Al-Baqarah (La Vache): 2/43 



 

123 

عَلَى   الِإسْلََمُ  وَأَنا بُنيَِ  ـهُ،  اللا إلَِا  إلِٰهَ  لََ  أَنْ  شَهَادَةِ  خَمْسٍ: 

كَاةِ، وَحَج  الْبَيْتِ،   لََةِ، وَإيِتَاءِ الزا ـهِ، وَإقَِامِ الصا دًا رَسُولُ اللا مُحَما

 وَصَوْمِ رَمَضَانَ.

 « L'Islam est bâti sur cinq piliers : l'attestation 
qu'il n'est de divinité [digne d'adoration] qu'Allah, 
que Mouḥammad est le Messager d'Allah, 
l'accomplissement de la prière, l'acquittement de 
l’impôt légal purificateur [la Zakâh], le Pèlerinage 
et le jeûne de Ramadan. »1 

Les musulmans sont unanimes quant à son 
caractère obligatoire, quant à la mécréance de 
celui qui la nie, et quant à la légitimité de 
combattre celui qui refuse de la verser. 

2 - Les conditions pour qu’elle soit 

obligatoire : 

1. Être libre : par conséquent, ce n'est pas une 
obligation pour l'esclave ; ceci, parce qu'il n'a pas 
de biens et que ce qu'il possède appartient à son 
maître, l'impôt de l'esclave incombe donc à son 
maître. 

2. Être musulman : par conséquent, ce n'est 
pas une obligation pour le mécréant ; ceci, car la 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°8) et Mouslim (n°111). 



 

124 

Zakâh est un moyen de se rapprocher d'Allah 
ainsi qu'un acte d'obéissance, et que le mécréant 
ne cherche ni à se rapprocher d'Allah, ni à Lui 
obéir. 

3. Posséder le seuil imposable : par consé-
quent, ce n'est pas une obligation pour quiconque 
ne l'atteint pas, et le seuil imposable correspond 
à une somme bien connue de biens. 

4. Être possesseur du bien imposable de 
manière totale : c'est-à-dire que le bien doit être 
possédé par son propriétaire de manière absolue 
; par conséquent, il n'y a pas d'impôt à verser sur 
un bien dont la possession n'est pas établie, à 
l'exemple de la dette [contractée par l'esclave et] 
qui survient après le contrat de rachat de liberté 
entre l'esclave et son maître. 

 5. L'écoulement d'une année lunaire sans 
que la somme [possédée ne] passe sous le 
seuil imposable, d’après le hadith de 'Â`ichah 
(qu'Allah l'agrée) qui relate un propos qu’elle 
attribue au Prophète صلى الله عليه وسلم et qui dit : 

 لََ زَكَاةَ فيِ مَالٍ حَتاى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ. 

« Il n'y a pas d'impôt légal pour un bien tant qu'une 
année lunaire ne s’est pas écoulée sur lui. »1 

 
1 Rapporté par ibn Mâjah (n°1792) et At-Tirmidhî (n°63) et (n°631). 



 

125 

3 - Les biens imposables : 

1. La Zakâh sur les bêtes de troupeaux : 

Elles englobent les camélidés, les bovins et les 
ovins. Elles constituent un bien imposable à deux 
conditions : 

1. Qu'elles soient utilisées pour la production et 
la reproduction et non pas comme outil de travail. 

2. Qu'elles soient des bêtes que l'on fait paître, 
par conséquent, les bêtes que l'on nourrit à l'aide 
de foin acheté ou pour qui on a rassemblé de 
l'herbe n'est pas un bien imposable. Tout comme 
il n'y a pas d'impôt à verser pour une bête qui ne 
broute pas toute l'année ou sa majeure partie. 

Seuils imposables relatifs aux bêtes de 

troupeaux : 

La Zakâh sur les camélidés : 

Si les conditions sont remplies, il est alors 
obligatoire de verser : pour cinq chameaux : une 
brebis ; pour dix chameaux : deux brebis ; pour 
quinze chameaux : trois brebis ; pour vingt 
chameaux : quatre brebis, comme l'indique la 
tradition prophétique et le consensus. 

Si le troupeau de camélidés atteint vingt-cinq 
têtes de bétail, il faudra alors donner une jeune 
chamelle âgée d'un an ; s'il n'y en a pas, un 



 

126 

chameau de deux ans. Si le troupeau de camé-
lidés atteint trente-six têtes de bétail, il faut alors 
donner une chamelle âgée de deux ans. Si le 
troupeau atteint quarante-six têtes de bétail, il faut 
alors donner une chamelle âgée de trois ans. 

Si le troupeau atteint soixante et une têtes de 
bétail, il faut alors donner une chamelle âgée de 
quatre ans. Si le troupeau de camélidés atteint 
soixante-seize têtes, il faut alors donner deux 
chamelles âgées de deux ans. Si le troupeau de 
camélidés atteint quatre-vingt-onze têtes de 
bétail, il faut alors donner deux chamelles âgées 
de trois ans.  

Si le troupeau de camélidés est supérieur à 
cent-vingt têtes de bétail, il faut alors donner trois 
chamelles âgées de deux ans. Ensuite - c'est à 
dire au-dessus de cent vingt et une têtes - il faut 
donner toutes les quarante bêtes une chamelle 
âgée de deux ans, et toutes les cinquante bêtes 
une chamelle âgée de trois ans. 

La Zakâh sur les bovins : 

Il devient obligatoire de verser l'impôt sur les 
bovins si les conditions sont réunies et si le 
nombre de bêtes atteint trente bovins âgés d'un 
an ou dont la bête est entrée dans sa deuxième 
année. Il n'y a pas d'impôt à verser si le nombre 
de bête n'a pas atteint trente têtes de bétail. 



 

127 

Si le troupeau de bovins atteint quarante têtes 
de bétail, il faut donner une vache âgée de deux 
ans. Si le troupeau de bovins est supérieur à 
quarante têtes de bétail, il faut alors donner toutes 
les trente bêtes une vache âgée d'un an et toutes 
les quarante bêtes une vache âgée de deux ans. 

La Zakâh sur les ovins : 

Si le troupeau d'ovins atteint quarante têtes de 
bétail, qu'il s'agisse de moutons ou de chèvres, il 
faut alors donner pour impôt une brebis ou une 
chèvre. Si ce nombre n'est pas atteint, il n'y a 
alors pas d'impôt à verser. Si le troupeau d'ovins 
atteint cent vingt et une têtes de bétail, il faut alors 
donner deux brebis ou deux chèvres; et s'il atteint 
deux cent une têtes de bétail, il faut alors donner 
trois brebis ou trois chèvres. 

Au-delà de ce nombre, l'impôt à donner 
correspond à une chèvre ou une brebis pour cent 
bêtes. Exemple : pour quatre cent ovins, l'impôt à 
donner est de quatre chèvres ou quatre brebis, et 
ainsi de suite. 

2 - La Zakâh sur ce qui est extrait de la terre : 

Ce qui est extrait de la terre se divise en deux 
catégories : 

1. Les graines et les fruits. 

2. Les minerais. 



 

128 

1ère catégorie : Les graines et les fruits : 

L'impôt légal à verser est obligatoire sur les 
graines telles que le blé, l'orge et le riz, ainsi que 
pour les fruits tels que les dattes et les raisins 
secs. Toutefois, elle ne concerne pas les 
végétaux tels que les plantes et les légumes. 

Conditions d'obligation de  la Zakâh sur eux : 

1. Ils doivent compter parmi les denrées qui se 
conservent ; par conséquent, ce qui ne se 
conserve pas - comme les fruits frais et les 
légumes - n'est pas imposable. 

2. Ils doivent compter parmi ce qui est mesura-
ble via un récipient de mesure de capacité des 
liquides ; par conséquent, ce qui est vendu à la 
pièce ou au poids - comme la pastèque, l'oignon, 
la grenade et autre - n'est pas imposable. 

3. Ils doivent atteindre le seuil imposable : 
celui-ci correspond à cinq  Awsaq équivalent à six 
cent douze kilos. Par conséquent, il n'y a pas 
d'impôt légal à verser si le seuil n'est pas  atteint. 

4. Posséder les graines ou les fruits au 
moment de l'obligation du versement de l'impôt 
légal. Par conséquent, celui qui les possède 
après le temps d'obligation n'aura pas à verser 
l'impôt, comme dans le cas où il les achèterait ou 
qu'on les lui offrirait après la récolte. 



 

129 

Temps d'obligation de la Zakâh sur eux : 

L'impôt sur les graines et les fruits doit être 
versé une fois assuré de leur bon état, et le signe 
de leur bon état est le suivant : 

a- Pour les graines : lorsqu'elles se raffer-
missent, durcissent et deviennent solides. 

b- Pour les fruits : lorsqu'ils mûrissent et 
prennent une teinte jaune ou rouge. 

c- Pour les raisins : lorsqu'ils mûrissent et 
deviennent sucrés. 

Leur seuil imposable : 

Le seuil des graines et des fruits correspond à 
cinq Awsaq.1 Un Wassaq correspond à soixante 
Ṣâ'.2 Le seuil est donc de trois cents Ṣâ' 
prophétiques, ce qui correspond à environ neuf 
cent kilogrammes. 

Le taux imposable obligatoire les concernant : 

On doit s'acquitter de dix pour cent des récoltes 
irriguées sans effort ni dépense financière ; 
comme l'irrigation par les eaux de pluies ou de 
sources. 

 
1 « Awsaq » est le pluriel de : « Wassaq », qui correspond à une 
quantité de mesure. 
2 Le Ṣâ' est une unité de mesure correspondant à quatre fois les 

deux mains remplies. 



 

130 

On doit s'acquitter de cinq pour cent des 
récoltes dont l'irrigation a demandé efforts et 
dépenses financières, comme celui qui irrigue ses 
récoltes en puisant l'eau des puits, des rivières, 
par l'intermédiaire d'animaux ou d'outils récents. 

2ème catégorie : Les métaux 

Parmi ce qui est extrait de la terre, il y a les 
métaux, Il s'agit de ce qui est extrait de la terre 
tout en ayant une nature différente de celle-ci ; 
comme l'or, l'argent, le fer et les pierres 
précieuses. 

Le moment où il est obligatoire de verser 

l’impôt légal purificateur : 

Dès lors que l'on possède ces métaux, il faut 
directement verser l’impôt, puisque l'écoulement 
d'une année lunaire n'est pas une condition pour 
les métaux. Le seuil imposable est identique à 
celui de l'or et de l'argent, et la quantité à reverser 
s'élève à 2,5% de sa valeur. 

- La Zakâh sur la monnaie : 

La monnaie comprend l'or, l'argent et les billets 
de banque. Cet impôt est obligatoire ; La preuve 
de cela est Sa parole, Exalté soit-Il : 

ذِينَ 
هَبَ   يكَْنزُِونَ   سمج وَال َ ةَ   الذ َ  سَبيِلِ   فيِ  يُنفْقُِونَهَا  وَلاَ  وَالفِْض َ



 

131 

 ِ َ رْهُمْ  الله  ِ ليِم   بعَِذَاب   فَبشَ 
َ
 سمح  صم  أ

 { Ceux qui thésaurisent l’or et l’argent et ne les 
dépensent pas dans le sentier d’Allah, annonce 
leur donc un châtiment douloureux (34) }1 et dans 
le hadith : 

هَا؛ إلَِا إذَِا كَانَ   ةٍ لََ يُؤَد ي فيِهَا حَقا مَا منِْ صَاحِبِ ذَهَبٍ وَلََ فضِا

حَتْ لَهُ صَفَائِحُ منِْ نَارٍ.  يَوْمَ الْقِيَامَةِ صُف 

 « Il n’est pas de détenteur d’or ou d’argent ne 
s’acquittant pas de son droit sans qu’on en fasse, 
au Jour de la Résurrection, des plaques de feu à 

son intention ! »2 Les savants sont unanimes sur 

l'obligation de l'impôt légal sur l'or et l'argent. 
Quant aux billets de banque, leur jugement est 
identique à celui de l'or et de l'argent car ils les 
remplacent aujourd'hui dans les transactions 
financières. 

Le seuil imposable relatif aux biens 

monétaires et le montant à verser : 

Il s'agit du seuil imposable de l'or ou de 
l'argent, car il les a remplacés en valeur. Si les 
biens monétaires atteignent le seuil imposable de 

 
1 Sourate At-Tawbah (Le Repentir) – Coran : 9/34 
2 Rapporté par Al-Boukhârî (n°1402) et Mouslim (n°2287). 



 

132 

l'un d'eux, le bien devient alors imposable. 
L'estimation la plus courante du seuil imposable 
de la monnaie papier aujourd'hui est celle de 
l'argent, car il est moins élevé que l'or et atteint 
donc son seuil imposable avant lui. Ainsi donc, si 
le musulman possède l'équivalent de la valeur de 
595 grammes d'argent et que l'année lunaire s'est 
écoulée sur cette somme, il lui est obligatoire de 
s'acquitter de l'impôt légal sur celle-ci. La valeur 
d'un gramme d'argent varie avec le temps. 
Quiconque possède une petite somme d'argent et 
ne sait pas si elle a atteint le seuil imposable, il 
doit demander aux marchands d'argent la valeur 
d'un gramme d'argent, ensuite multiplier ce 
montant par (595) et le résultat correspondra au 
seuil imposable. 

Point important : lorsque l'on veut s'acquitter de 
l'impôt légal sur les biens monétaires, il suffit de 
diviser le total de la richesse par quarante ; le 
résultat correspondra au montant obligatoire à 
verser. 

4 - La Zakâh sur les marchandises 

commerciales : 

Il s'agit de ce qui est destiné à la vente et 
l'achat dans le but de faire du profit. Elles 
englobent toutes les sortes de biens, hormis la 
monnaie. Elles comprennent - à titre d'exemple - 
les voitures, les vêtements, les tissus, le fer, le 



 

133 

bois et tout ce qui est destiné à la vente. 

Conditions d'obligation : 

1. En être propriétaire : c'est-à-dire les avoir 
acquis par l’achat, la location et toute autre forme 
d'acquisition. 

2. Posséder ces biens dans le but de 
commercer : c'est-à-dire dans le but d'en tirer 
profit. Ceci, car les actions ne valent que par leurs 
intentions et que le commerce est une action. De 
ce fait, comme dans toute autre action, l'intention 
de commercer doit accompagner [le fait de 
posséder ces biens]. 

3. La valeur de la marchandise doit atteindre le 
seuil imposable de l'une des deux monnaies de 
valeur : l'or ou l'argent. 

4. Une année lunaire doit s’être écoulée depuis 
que l’on est propriétaire de la marchandise en 
question. 

Comment s'en acquitter ? 

À la fin de l'année d'imposition, il faut estimer 
la valeur des marchandises en fonction de l'une 
des deux monnaies de valeur. Si après estimation 
la valeur atteint le seuil imposable de l'une des 
deux, il faudra verser 2,5% de la valeur des 
marchandises. 

5 - Zakât Al-Fiṭr (L’impôt légal purificateur de 



 

134 

la rupture du jeûne) : 

C'est l'impôt obligatoire versé à l'occasion de la 
fin du mois de Ramadan. Cette aumône fut 
instaurée l'an 2 de l'Hégire. 

Son statut juridique : 

Zakât Al-Fiṭr est obligatoire pour tout musul-
man possédant un surplus de nourriture le jour de 
‘îd Al-Fiṭr (la fête de la rupture du jeûne de 
Ramadan) ainsi que sa nuit. Elle est obligatoire 
pour tout musulman : homme, femme, jeune, âgé, 
libre ou esclave, en raison du hadith : 

كَرِ  وَالذا  ، وَالْحُر  الْعَبْدِ  عَلَى  الْفِطْرِ  زَكَاةَ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  رَسُولُ  فَرَضَ 

غِيرِ وَالْكَبيِرِ، منَِ الْمُسْلمِِينَ.   وَالْأنُثَى، وَالصا

 « Le Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم a imposé l’impôt de  

de la rupture du jeûne (Zakât Al-Fiṭr) à tout 
individu musulman : esclave et personne libre, 
homme ou femme, jeune ou âgé.»1 (a imposé) 
signifie : a rendu obligatoire. 

La sagesse derrière son instauration : 

Ibn 'Abbâs (qu'Allah l'agrée, lui et son père) a dit 
: 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°1432) et Mouslim (n°984). 



 

135 

غْوِ  اللا منَِ  ائمِِ  للِصا طُهْرَةً  الْفِطْرِ؛  زَكَاةَ  صلى الله عليه وسلم  اللَّهِ  رَسُولُ  فَرَضَ 

فَثِ، وَطُعْمَةً للِْمَسَاكِينِ.  وَالرا

 « Le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a imposé l’impôt de  

de la rupture du jeûne (Zakât Al-Fiṭr) ; en guise de 
purification des frivolités et des paroles futiles 
pour le jeûneur, et en guise de nourriture pour les 
indigents. »1 

Le moment de son obligation et de son 

versement : 

L’impôt de la rupture du jeûne (Zakât Al-Fiṭr) 
devient obligatoire à partir du coucher du soleil, la 
veille du jour de la fête ('îd Al-Fiṭr), et il est 
recommandé de le verser avant de se rendre à la 
prière de la fête. Il est interdit de retarder son 
versement après la prière de la fête ; s'il le retarde 
après celle-ci, il devra alors le verser en guise de 
rattrapage et il aura commis un péché pour l'avoir 
retardé au-delà du temps délimité. Il est permis de 
le verser un jour ou deux avant le jour de la fête. 

Quantité à verser et catégories d’aliments 

admissibles la concernant : 

Un Ṣâ' de nourriture habituelle des gens du 

 
1 Rapporté par Aboû Dâwoud (n°1609) et Ibn Mâjah (n°1827). Et 

Al-Albânî l'a authentifié dans : Saḥîḥ Aboû Dâwoud (n°1609). 



 

136 

pays comme : le riz, les dattes, le blé  et autres. 
Un Ṣâ' : équivaut à environ trois kilos. Il n'est pas 
permis de verser la valeur de cette quantité en 
argent, car c'est contraire à l'ordre du Messager 
 .صلى الله عليه وسلم

Le versement de la Zakâh (l'impôt légal 

purificateur) et ses ayants-droits : 

Le moment où la Zakâh doit être versée : 

Il est obligatoire de verser la Zakâh dès que 
l'année lunaire est écoulée, et il n'est pas permis 
de retarder son versement, excepté en cas de 
nécessité ; comme dans le cas où l'argent se 
trouve dans un pays éloigné et qu'on ne trouve 
personne pour s'en charger. 

Le lieu dans lequel il faut verser la Zakâh : 

Le mieux est de la verser dans le pays de 
résidence, mais il est permis dans plusieurs cas 
de verser l'impôt dans un pays différent. Parmi 
ces cas-là : 

a. S'il n'y a pas de nécessiteux dans le pays de 
résidence. 

b. S'il y a un proche parent nécessiteux se 
trouvant dans un pays différent. 

c. S'il y a un intérêt religieux dans le fait de la 
verser dans un autre pays, comme : verser la 



 

137 

zakâh à des musulmans se trouvant dans un pays 
où l’on souffre de la famine ou qui est touché par 
des inondations. 

La Zakâh est aussi obligatoire sur  l'argent de 
l'enfant et du fou en raison de la généralité des 
preuves. Et leur tuteur doit se charger de la verser 
sur leur argent à leur place. Il est impératif de 
s'acquitter de la Zakâh et que cet acte soit 
accompagné de l'intention, d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

 إنِامَا الْأعَْمَالُ باِلن يااتِ. 

« Les actes ne valent que par les intentions »1 

Les catégories de personnes en droit de 

percevoir la Zakâh (l'impôt légal purificateur) : 

Ces catégories sont au nombre de huit : 

1. Les nécessiteux : 

Il s'agit de ceux qui ne possèdent pas ce dont 
ils ont besoin comme produits ou biens de 
première nécessité, qu'il s'agisse d'habitation, de 
nourriture ou de vêtements. Ce qu'on leur donne 
de la Zakâh : un montant couvrant leurs besoins 
annuels et celui de ceux à leur charge. 

2. Les pauvres : 

Ce sont ceux qui possèdent la plupart de ce 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî  (n°1) et Mouslim (n°1907). 



 

138 

dont ils ont besoin, tout en manquant de certaines 
choses, comme c'est le cas pour celui dont le 
salaire ne couvre pas ses besoins annuels. Ce 
qu'on leur donne de la Zakâh : un montant leur 
permettant de couvrir leurs besoins annuels et 
celui de ceux à leur charge. 

3. Les employés en lien avec la Zakâh : 

Ce sont ceux qui ont été chargés par le diri-
geant de collecter l’impôt légal purificateur ou qui 
sont chargés de le préserver, ou de le faire 
parvenir à leur ayant droit. Ce qu'on leur donne 
de la Zakâh : un montant équivalent à la tâche 
accomplie ; hormis dans le cas où ils percevraient 
un salaire ou une rétribution de l'état. 

4. Ceux dont les cœurs sont à gagner : 

Ils correspondent à toute personne susceptible 
d'accepter l'Islam grâce à un don lui étant fait, ou 
toute personne dont ce don est susceptible de 
renforcer la foi, ou encore toute personne dont le 
mal à l'encontre des musulmans peut être stoppé 
par le biais de ce don. Ce qu'on leur donne de la 
Zakâh : un montant permettant d'atteindre le but 
escompté. 

5. L'affranchissement de l'esclave :  

Cela concerne aussi bien l'affranchissement 
de l'esclave que l'esclave en contrat avec son 



 

139 

maître. L'esclave en contrat avec son maître 
correspond au cas de l'esclave qui souhaite 
racheter sa liberté auprès de son maître. Entre 
dans cette catégorie le fait de payer la rançon des 
musulmans faits prisonniers lors d'une guerre. 

6. Les personnes endettées : 

Elles sont de deux types : 

Le premier : la personne ayant contracté une 
dette pour un besoin personnel et ne pouvant pas 
la rembourser. On lui donne ce qui lui suffit à 
rembourser sa dette. 

Le second : la personne ayant contracté une 
dette dans le but de réconcilier deux partis : On 
lui donne de quoi rembourser sa dette, même s'il 
a les moyens de la rembourser lui-même. 

7. Dans le sentier d'Allah : 

Il s'agit de ceux qui combattent sur le sentier 
d'Allah. Ce qu'on leur donne de la Zakâh : un 
montant suffisant pour combattre sur le sentier 
d'Allah; qu'il s'agisse d'acheter des montures, des 
armes, de la nourriture ou autres. 

8. Le voyageur en détresse : 

Il s'agit du voyageur à court de provisions ou 
qui s'est fait voler et n'a plus d'argent pour 
retourner chez lui. Ce qu'on lui donne de la Zakâh 
: un montant suffisant afin qu'il puisse retourner 



 

140 

chez lui, même s'il est considéré comme riche 
dans son pays. 

4ème étude : Le jeûne : 

Le jeûne : c'est l’adoration vouée à Allah, 
Exalté soit-il, en s'abstenant, depuis le lever de 
l'aube jusqu'au coucher du soleil - de tout ce qui 
cause la rupture du jeûne. C'est l'un des piliers de 
l'Islam, et une prescription d'Allah, Exalté soit-Il, 
nécessairement connue dans la religion. Son 
caractère obligatoire est prouvé par le Coran, la 
Sounnah et par l'unanimité des musulmans. 

Il dit, Exalté soit-Il: 

ذِي    رَمَضَانَ   شَهۡرُ سمج  
نزلَِ   ٱل َ

ُ
 وَبيَ نََِٰتٖ   ل لِن اَسِ   هُدٗى  ٱلقُۡرءَۡانُ   فيِهِ   أ

ِنَ  هۡرَ   مِنكُمُ  شَهِدَ  فَمَن وَٱلفُۡرۡقاَنِِۚ  ٱلهُۡدَىَٰ  م   سمح  ١٨٥ فَليَۡصُمۡهُ  ٱلش َ

 { Le mois de Ramadan au cours duquel le 
Coran a été révélé comme guide pour les gens et 
preuves claires de la guidée et du discernement. 
Ainsi, quiconque parmi vous est présent en ce 
mois, qu'il le jeûne ! (185) }1. 

Les conditions de l'obligation du jeûne de 

Ramadan : 

1. Être musulman ; il n'est donc pas valable de 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/185 



 

141 

la part du mécréant. 

2. Être pubère ; il n'est donc pas obligatoire 
pour l'enfant. Cependant, le jeûne de l'enfant 
doué de discernement est valide et sera compté 
pour lui comme une action surérogatoire. 

3. Être doué de raison ; il n'est donc pas 
obligatoire de jeûner pour la personne dépourvue 
de raison, et le jeûne n'est pas valable de sa part 
puisqu’elle est incapable d'en formuler l'intention. 

4. Être en capacité de jeûner ; il n'est donc pas 
obligatoire pour le malade qui n'en est pas 
capable, ni pour le voyageur. Ils rattraperont les 
jours manqués lorsque les causes les dispensant 
de jeûner auront disparu, c'est-à-dire la maladie 
et le voyage. Pour que le jeûne de la femme soit 
valide, elle ne doit ni être en état de menstrues, ni 
en période de lochies. 

Le début du mois de Ramadan : 

Il est confirmé par l'une des choses suivantes : 

a. La vision du croissant lunaire du mois de 
Ramadan, d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

 صُومُوا لرُِؤْيَتهِِ، وَأفْطرُِوا لرُِؤْيَتهِِ.

 «Jeûnez lorsque vous le voyez et rompez 
[votre jeûne] lorsque vous le voyez.»1. 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî  (n°1810) et Mouslim (n°1086). 



 

142 

b. Compléter le mois de Cha'bân à 30 jours 
dans le cas où le croissant de lune de Ramadan 
n'a pas été vu ou s’il est impossible de le voir à 
cause des nuages, de la poussière, ou de tout 
autre chose empêchant sa vision. Ceci, 
conformément à la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

ةَ شَعْبَانَ ثَلَثِينَ يَوْمًا.  فَإنِْ غُما عَلَيْكُمْ؛ فَأَكْمِلُوا عِدا

 « Et s'il vous est caché, complétez alors le 
nombre [de jours] de Cha'bân à trente jours. »1 

L'intention du jeûne : 

Le jeûne est semblable aux autres actes d'ado-
ration, il n'est donc pas valide sans intention. 
Quant l'intention de jeûner un jeûne obligatoire, 
elle se fait à un moment différent de celui des 
autres types de jeûnes. Cela se fait comme suit : 

1°- Le jeûne obligatoire ; comme le jeûne du 
mois de Ramadan, le jeûne compensatoire ou le 
jeûne résultant d'une promesse solennelle : il est 
obligatoire d'avoir l'intention de le jeûner avant le 
lever de l'aube, d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

يلِْ فَلََ صِيَامَ لَهُ.  يَامَ منَِ اللا  مَن لَمْ يُبَي تْ الص 

 « Quiconque n'a pas l’intention de jeûner 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°1909). 



 

143 

depuis la nuit qui précède son jeûne,  il n'y a pas 
de jeûne pour lui »1 

2° - Le jeûne surérogatoire : il est possible 
d'avoir l'intention de jeûner, même durant la 
journée, à condition de n'avoir commis aucun 
annulatif depuis le lever de l'aube. 

Les annulatifs du jeûne : 

1. Le rapport sexuel : si le jeûneur a un rapport 
sexuel, cela rompt son jeûne et il sera obligatoire 
pour lui de rattraper ce jour manqué, tout comme 
il sera obligatoire pour lui d'expier cette faute par 
l'affranchissement d'un esclave. S'il en est 
incapable, il devra alors jeûner deux mois 
consécutifs ; s'il en est incapable et que son 
excuse est prise en compte religieusement, il 
devra alors nourrir soixante pauvres : il donnera à 
chacun d'entre eux l'équivalent d'un Ṣâ'2 de 
nourriture consommée habituellement dans le 
pays dans lequel il se trouve. 

2. L'éjaculation : si elle est causée par un 
baiser, une caresse, la masturbation ou le regard 
insistant, la personne qui jeûne devra alors 
rattraper ce jour manqué sans pour autant devoir 
expier sa faute ; car l'expiation est spécifique au 

 
1 Rapporté par Aḥmad (n°26457), Aboû Dâwoud (n°2454) et An-

Nassâ'î (n°2331). Et ceci est son expression. 
2 Un Ṣâ' : équivaut à environ trois kilos 



 

144 

rapport sexuel. Quant à la personne qui dort, si 
elle éjacule suite à un rêve, cela n'impactera pas 
sur la validité de son jeûne, car l'éjaculation était 
involontaire. Elle devra tout de même se laver afin 
de sortir de l'état d'impureté majeure. 

3.  Manger ou boire volontairement : d’après 
Sa parole, Exalté soit-Il : 

ْ   سمج ْ   وكَُلوُا بۡيَضُ   ٱلخۡيَۡطُ   لكَُمُ  يتَبََي نََ   حَت َىَٰ   وَٱشۡرَبُوا
َ
 ٱلخۡيَۡطِ   مِنَ   ٱلأۡ

سۡوَدِ
َ
ْ  ثُم َ  ٱلفَۡجۡرِ   مِنَ  ٱلأۡ وا تمِ ُ

َ
يَامَ  أ ِ يۡلِ  إلِيَ ٱلص 

 سمح  ١٨٧ ٱل َ

 { Mangez et buvez jusqu'à ce que se distingue, 
pour vous, le fil blanc de l'aube du fil noir de la 
nuit. Ensuite, complétez le jeûne jusqu'à la nuit 
(187) }1 Quant à celui qui mange ou boit 
involontairement, cela n'aura pas d'impact sur la 
validité de son jeûne; en raison du hadith : 

فَإنِامَا   صَوْمَهُ،  فَلْيُتمِا  شَرِبَ،  أَوْ  فَأَكَلَ  صَائمٌِ،  وَهُوَ  نَسِيَ  مَن 

 أَطْعَمَهُ الُلَّه وَسَقَاهُ. 

 « Quiconque a mangé ou bu par oubli pendant 
qu’il jeûnait, qu'il complète donc son jeûne; en 
effet, c’est Allah qui l’a nourri et abreuvé »2 

4. Vomir volontairement, quant à celui qui 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/187 
2 Rapporté par Al-Boukhârî  (n°6669) et Mouslim (n°2709). 



 

145 

vomit involontairement, cela n'aura pas d'impact 
sur la validité de son jeûne, d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

 وَمَن اسْتَقَاءَ عَمْدًا فَلْيَقْضِ. مَنْ ذَرَعَهُ الْقَيءُ فَلَيْسَ عَلَيْهِ قَضَاءٌ،  

 « Quiconque est pris de vomissement n'a pas 
à rattraper son jeûne, mais quiconque se fait 
volontairement vomir doit rattraper [son jour de 
jeûne] »1 

5. Extraire du sang de son corps : par une 
saignée (Ḥijâmah), une extraction par ventouse 
ou une prise de sang dans le but de sauver un 
malade. Tout cela provoque la rupture du jeûne. 
Quant à l'extraction d'une petite quantité de sang, 
comme lors d'une [prise de sang pour] analyse 
médicale, cela n'influe pas sur la validité du jeûne. 
De même, l'écoulement involontaire de sang par 
le nez, par une blessure ou suite à l'arrachement 
d'une dent, n'a pas d'impact non plus sur la 
validité du jeûne. 

Les catégories de personnes exemptées de 

jeûner durant Ramadan : 

- 1ère catégorie : ceux pour qui le jeûne n'est 
pas obligatoire mais qui doivent toutefois rattraper 
les jours manqués : 

 
1 Rapporté par  Aboû Dâwoud (n°2380), At-Tirmidhî (n°719) et Ibn 

Mâjah (n°676). 



 

146 

1.  La personne atteinte d'une maladie curable 
et pour qui l'accomplissement du jeûne est difficile 
ou néfaste. 

2. Le voyageur, qu'il ressente ou non de la 
difficulté durant le voyage. 

La preuve à propos de ces deux catégories 
réside dans Sa parole, Exalté soit-Il : 

وۡ  مَرِيضًا  كَانَ  وَمَن سمج
َ
ة   سَفَرٖ  علَىََٰ  أ َ ِنۡ  فَعِد  ي اَم    م 

َ
خَرَ  أ

ُ
 سمح  ١٨٥ ...أ

 { Et quiconque d'entre vous est malade ou en 
voyage, qu'il jeûne alors un nombre égal d'autres 
jours !... (180) }1 

3. La femme enceinte et celle qui allaite : dans 
le cas où le jeûne est difficile pour elles ou qu'il 
est néfaste pour la mère ou pour l'enfant, elles ont 
alors le même statut que le malade pour qui il est 
permis de ne pas jeûner. Toutefois, elles devront 
obligatoirement rattraper les jours manqués. 

4. La femme menstruée, en période de lochies 
ou de métrorragie, n'a pas le droit de jeûner et son 
jeûne n'est pas valide. Elle devra rattraper à un 
autre moment les jours manqués. 

- 2ème catégorie : ceux pour qui il est permis 
de ne pas jeûner pendant ramadan et qui sont 
obligés de verser une compensation. Il s’agit de : 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/185 



 

147 

1. La personne atteinte d'une maladie incurable 

2. La personne âgée incapable de jeûner 

Ces deux catégories de personnes sont 
exemptées de jeûner et doivent à la place nourrir 
un pauvre pour chaque jour du mois de 
Ramadan. Quant à la personne âgée ayant atteint 
le stade de la sénilité, elle n'est alors plus chargée 
d'œuvrer; elle est aussi bien exemptée de jeûner 
que de verser une compensation. 

Le temps de rattrapage [des jours de jeûne 
manqués] et  le jugement de leur retardement : 

Il faut obligatoirement rattraper les jours 
manqués de Ramadan avant le début du 
Ramadan suivant ; le mieux est de se hâter de les 
rattraper, et il est interdit de repousser le rattra-
page jusqu'après le Ramadan qui suit ; d'après 
'Â`ichah (qu'Allah l'agrée) qui a dit : 

وْمُ منِْ رَمَضَانَ، فَمَا أَسْتَطيِعُ أَنْ أَقْضِيَ إلَِا   كَانَ يَكُونُ عَلَيا الصا

 فيِ شَعْبَانَ لمَِكَانِ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم.

 « Il m'arrivait d'avoir un jour de jeûne de 
Ramadan à rattraper ; et je ne pouvais le rattraper 
que durant Cha'bân, en raison de la place 
qu'occupait le Messager d'Allah 1« ! صلى الله عليه وسلم 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî  (n°1849) et Mouslim (n°1846). 



 

148 

Quiconque retarde le rattrapage [de ses jours 
manqués] jusqu'au Ramadan suivant est dans 
deux cas de figure : 

1. Son retard est dû à un empêchement 
acceptable religieusement, comme le fait que sa 
maladie s'étende et perdure jusqu'à l'arrivée du 
Ramadan suivant : celui-ci aura juste à accomplir 
le rattrapage des jours manqués. 

2. Son retard est dû à un empêchement non 
valable religieusement : celui-ci aura péché à 
cause de son retard et il devra se repentir, 
rattraper ses jours manqués et nourrir un pauvre 
pour chaque jour manqué. 

Le jeûne surérogatoire pour quiconque a 

des jours à rattraper : 

Le mieux pour celui qui doit rattraper des jours 
manqués de Ramadan est de se hâter de les 
rattraper avant d'accomplir un jeûne 
surérogatoire. Toutefois, dans le cas où le jeûne 
surérogatoire a un temps limité - comme le jeûne 
du jour de 'Arafah ou de 'Âchoûrâ` - il peut le 
jeûner avant de rattraper des jours obligatoires, 
car le rattrapage bénéficie d'un temps étendu 
alors que le jeûne de 'Âchoûrâ` ou de 'Arafah est 
limité. Par contre, il ne jeûne les six jours de 
Chawwâl qu'après avoir rattrapé les jours 
manqués [de Ramadan]. 



 

149 

 

Les jours durant lesquels il est interdit de 

jeûner : 

1. Le jour de la fête de la rupture du jeûne de 
ramadan (‘îd Al-Fiṭr ) et le jour de la fête du 
sacrifice (‘îd Al-Aḍḥâ ), car cela a été interdit. 

2. Les jours que l’on appelle : « Ayâm At-
Tachrîq »1 du mois de Dhoul Ḥijjah, hormis pour 
les pèlerins ayant choisi les rites « Moutamatti' » 
ou « Qârin » qui ne trouvent pas de bête à 
sacrifier.2 

3. Jeûner le jour du doute à cause du doute en 
question. Il correspond au 30 du mois de Cha'bân 
: si la nuit du 30 le ciel est couvert et qu'il est 
impossible de voir la nouvelle lune. 

Les jours durant lesquels il est détestable 

de jeûner : 

1. Consacrer spécifiquement le mois de Rajab 
au jeûne.  

2. Jeûner le vendredi seulement ; en raison de 
l'interdiction de cela. Mais s'il jeûne avec lui un 

 
1 Les jours qu’on appelle : « Ayâm At-Tachrîq » sont les 11, 12 et 
13 du mois de Dhoul-Ḥijjah. 
2 Pour plus de détails, consulter la section sur le Pèlerinage : les 

différents types de rites [du pèlerinage] dès la page 158. 



 

150 

jour avant ou un jour après, le caractère 
détestable de jeûner le vendredi disparaît. 

Les jours durant lesquels il est 

recommandé de jeûner : 

1. Jeûner six jours durant le mois de Chawwâl. 

2. Jeûner les neuf premiers jours du mois de 
Dhoul-Ḥijjah, notamment le jour de 'Arafah qui est 
fortement recommandé, excepté pour le pèlerin. 
Dans son cas, il n'est pas conseillé de jeûner. 
Jeûner ce jour-là expie les péchés commis durant 
deux années. 

3. Jeûner trois jours chaque mois, et le mieux 
est de jeûner durant les « jours blancs » qui 
correspondent au 13, 14 et 15 de chaque mois 
lunaire. 

4. Jeûner le lundi et le jeudi de chaque 
semaine, car le Prophète صلى الله عليه وسلم jeûnait ces deux jours 
au cours desquels les œuvres des serviteurs sont 
présentées à Allah, Exalté soit-Il. 

Le jeûne surérogatoire : 

1. Le jeûne de David (sur lui la paix) : il jeûnait 
un jour et rompait le lendemain ; il jeûnait donc un 
jour sur deux. 

2. Le jeûne du mois d'Allah : Mouḥarram, qui 
est le meilleur mois où il est recommandé de 
jeûner. Et son jour le plus fortement recommandé 



 

151 

est le jeûne du jour de 'Âchoûrâ`, qui est le 
dixième jour de Mouḥarram et on jeûne aussi 
avec lui le neuvième jour en raison de la parole 
du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

 لَئِنْ بَقِيتُ إلَِى قَابلٍِ لَأصَُومَنا التااسِعَ. 

 « Si je suis encore en vie l'an prochain, 
certainement je jeûnerai le neuvième »1 Ce jeûne 
expie les péchés de l'année passée. 

5ème étude : Le Ḥajj et la 'Oumrah : 

« Al-Ḥajj » signifie : « le but » et « l’objectif » en 
langue arabe ; dans la terminologie religieuse, il 
correspond au Pèlerinage : le fait de se rendre à 
la Maison sacrée d'Allah, ainsi qu'aux autres lieux 
déterminés, à un moment défini et afin 
d'accomplir des rites spécifiques. 

« Al-'Oumrah » signifie : « la visite » en langue 
arabe ; dans la terminologie religieuse, elle 
correspond au fait de se rendre la Maison Sacrée 
d’Allah, à n'importe quel moment et afin d'y 
accomplir des rites spécifiques. 

Le Ḥajj (Le Pèlerinage) est l'un des piliers de 
l'Islam, Il fut imposé en l'an 9 de l'Hégire. Le 
Prophète صلى الله عليه وسلم effectua un seul Pèlerinage : le 

Pèlerinage de l'adieu. 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°1134). 



 

152 

Le Ḥajj est obligatoire une fois dans la vie pour 
quiconque en a la capacité. Tous les Pèlerinages 
supplémentaires seront comptés comme suréro-
gatoires. Quant à la 'Oumrah, plusieurs savants 
considèrent qu'elle est obligatoire, conformément 
à la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم lorsqu'il fut questionné 

: « Y'a-t-il, pour les femmes, un effort semblable 
[au combat sur le sentier d’Allah] à accomplir ? Il 
répondit  صلى الله عليه وسلم : 

تَالَ فيِهِ: الْحَجُّ وَالْعُمْرَةُ. 
 نَعَمْ، عَلَيْهِنا جِهَادٌ لََ قِ

 - Oui, il y a pour elles un effort sans combat : 
le Ḥajj et la 'Oumrah »1 

Les conditions d'obligation du Ḥajj et de la 

'Oumrah : 

1. Être musulman. 

2. Être doué de raison. 

3. Être pubère. 

4. Être libre. 

5. Être en capacité. 

La femme doit observer une sixième condition 
: elle doit être accompagnée par un Maḥram, 
c’est-à-dire par un homme de sa famille lui étant 
interdit au mariage. Ceci, car il n'est pas permis à 

 
1 Rapporté par Aḥmad (n°25198), An-Nassâ`î (n°2627) et Ibn 

Mâjah (n°2901). 



 

153 

la femme de voyager pour le Ḥajj - ou toute autre 
destination - sans la compagnie d'un Maḥram, 
d'après sa parole صلى الله عليه وسلم : 

لََ تُسَافرُِ الْمَرْأَةُ إلَِا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ، وَلََ يَدْخُلُ عَلَيْهَا رَجُلٌ إلَِا  

 وَمَعَهَا مَحْرَمٌ. 

« La femme ne doit pas voyager sans un 
Maḥram ; et un homme n'entre pas dans un lieu 
où elle se trouve [seule], excepté si elle est en 
compagnie d'un Maḥram »1 

L'homme considéré comme Maḥram est 
l'époux ainsi que tout autre homme qu'il n'est pas 
permis à la femme d'épouser ; soit à cause du lien 
de parenté les unissant, comme c'est le cas avec 
son frère, son père, son oncle ou son neveu ; soit 
à cause d'une circonstance rendant le mariage 
interdit, comme c'est le cas avec son frère de lait 
; ou soit par les liens du mariage, comme c'est le 
cas avec le mari de sa mère ou le fils de son 
époux. 

La capacité correspond au fait d'être capable 
financièrement et physiquement de voyager et de 
supporter le voyage, et il faut aussi que la 
personne soit en mesure de verser un montant 
suffisant à ses enfants et à ceux dont il a la charge 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°1862) et Mouslim (n°1341). 



 

154 

jusqu'à son retour.  

Le trajet pour le Ḥajj doit être sûr pour sa 
personne et ses biens. 

A noter que celui qui possède la capacité 
financière mais qui est incapable physiquement 
d'effectuer le Pèlerinage - à cause de son âge ou 
d'une maladie chronique incurable - se doit de 
trouver une personne effectuant le Ḥajj et la 
'Oumrah à sa place. 

Pour que le remplacement soit valide, le 
remplaçant doit remplir deux conditions: 

1. Qu'il soit apte à accomplir le Ḥajj : il doit être 
musulman, doté de raison et pubère. 

2. Qu'il ait lui-même déjà accompli le Ḥajj obli-
gatoire. 

Les lieux et les temps d'entrée en état de 

sacralisation (Al-Mawâqit) : 

Le mot :  mawâqit  est le pluriel de : mîqât ; en 
langue arabe, il signifie : la limite, la frontière. 
Dans la terminologie religieuse, il signifie : le lieu 
de l'adoration ou son temps. 

Le Ḥajj est soumis à des limites de temps et 
d'espace : 

1. La limite dans le temps : Allah l’a évoquée 
dans Sa parole : 



 

155 

شۡهُر   ٱلحۡجَ ُ  سمج
َ
عۡلُومََٰت     أ َ  سمح   ١٩٧  …م 

{ Le pèlerinage a lieu durant des mois connus… }1 

Ces mois correspondent à  : Chawwâl, Dhoul-
Qui'dah et les dix premiers jours de Dhoul-Ḥijjah. 

2. La limite dans l'espace : elle correspond aux  
endroits que le pèlerin, lorsqu'il se dirige vers la 
Mecque, n'a pas le droit de dépasser sans être au 
préalable entré en état de sacralité.  

Ces endroits sont les suivants : 

1. Dhoul-Ḥoulayfah : c'est la limite pour les 
habitants de Médine. 

2. Al-Jouḥfah : c'est la limite pour les habitants 
du Châm, de l'Egypte et du Maghreb. 

3. Qarn Al-Manâzil, maintenant connu sous le 
nom de : As-Sayl ; c'est la limite pour les 
habitants de la région du Najd. 

4. Dhât 'Irq : c'est la limite pour les habitants 
d'Iraq. 

5. Yalamlam : c'est la limite pour les habitants 
du Yémen. 

Quiconque habite après ces limites, doit entrer en 
état de sacralité pour le Ḥajj ou la 'Oumrah à partir 
de là où il réside. Les habitants de la Mecque 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/197 



 

156 

entrent en état de sacralité à la Mecque, et ils 
n'ont pas besoin de se rendre à l'un des points 
limites (Mawâqit) pour cela. Cependant, en ce qui 
concerne la 'Oumrah, ils doivent se rendre à 
l'endroit le plus proche en dehors de la zone de 
sacrée de la Mecque afin d'entrer en état de 
sacralité.  

Quiconque désire accomplir le Ḥajj ou la 
'Oumrah doit entrer en état de sacralité à partir 
des points limites que le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a 

délimités et qui viennent d’être cité, et il est interdit 
pour quiconque désire accomplir le Ḥajj ou la 
'Oumrah de dépasser ces points sans entrer en 
état de sacralité. 

- Quiconque passe par l’un des points mention-
nés sans faire partie des habitants pour lesquels 
il a été délimité doit y entrer en état de 
sacralisation. 

- Quiconque dont le chemin passe par La 
Mecque mais ne traverse aucun des points 
mentionnés par voie terrestre, maritime ou 
aérienne, doit entrer en état de sacralisation 
lorsqu'il atteint le Miqât le plus proche de lui et 
ceci conformément à la parole de 'Oumar ibn Al-
Khaṭṭâb (qu'Allah l'agrée) : « Regardez lequel de 
ces points est le plus proche de votre route ! »1 

- Quiconque voyage par voie aérienne doit 
entrer en état de sacralisation lorsque l'avion 



 

157 

passe au-dessus ou à côté du point limite (Miqât) 
se trouvant sur sa route ; et il ne lui est pas permis 
de retarder jusqu'après l'atterrissage le fait de se 
mettre en état de sacralisation. 

L'état de sacralisation (Al-Iḥrâm) : 

Il s'agit de l'intention d'entrer dans les rites ; 
ainsi, lorsqu'il s'agit du Ḥajj, c'est l'intention 
d'entrer dans le rite du Ḥajj ; et lorsqu'il s'agit de 
la 'Oumrah, c'est l'intention d'entrer dans le rite de 
la 'Oumrah. Et la personne n'est en état de 
sacralisation que si elle a l'intention d'accomplir 
les rites. Quant au simple fait de revêtir l'habit de 
la sacralisation, sans formuler l'intention du rite, 
cela ne fait pas entrer la personne en état de 
sacralisation. 

Les actes recommandés concernant l'état 

de sacralisation : 

1. Se laver entièrement avant d'entrer en état 
de sacralisation. 

2. Se parfumer le corps et ne pas parfumer ses 
vêtements. 

3. Porter un pagne et un vêtement couvrant le 
haut du corps, de couleur blanche, ainsi que des 
sandales. 

4. Entrer en état de sacralisation en se trouvant 
sur une monture et dans la direction de la 



 

158 

Mecque. 

Les différents types de rites du Ḥajj : 

La personne en état de sacralisation a le choix 
entre trois types de rites : 

1. At-Tamattou' : c'est entrer en état de 
sacralisation pour accomplir une 'Oumrah durant 
les mois du Ḥajj, se désacraliser puis entrer 
ensuite en état de sacralisation afin d'accomplir le 
Ḥajj la même année. 

2. Al-Ifrâd : c'est entrer en état de sacralisation 
à partir de l'un des points limite afin d'accomplir 
exclusivement le Ḥajj, puis de rester en état de 
sacralisation jusqu'à en avoir complété les 
différents rites. 

3. Al-Qirâne : c'est entrer en état de 
sacralisation afin d'accomplir le Ḥajj et la 'Oumrah 
en même temps, ou d'entrer en état de 
sacralisation afin d'effectuer la 'Oumrah, puis 
d'ajouter l'intention d'accomplir le Ḥajj avant 
d'avoir commencé la circumambulation de la 
'Oumrah.  Ainsi, il formulera soit l’intention 
d'accomplir le Ḥajj et la 'Oumrah en même temps 
à partir du point limite, soit il formulera l'intention 
d'accomplir les deux avant de débuter les 
circumambulations de la 'Oumrah. Dans ce 
dernier cas, il regroupera les circumambulations 
du Ḥajj et de la 'Oumrah, de même qu'il 



 

159 

regroupera le va-et-vient entre les deux monts 
[As-Ṣafâ et Al-Marwah] du Ḥajj et de la 'Oumrah. 

Le pèlerin effectuant le rite: « At-Tamattou' » 
ou « Al-Qirâne » devra verser une compensation 
(fidiyah) s'il ne fait pas partie des habitants de la 
Mecque. 

le meilleur de ces trois rites est : « At-
Tamattou' » parce que le Prophète صلى الله عليه وسلم l'a ordonné 

à ses Compagnons (qu’Allah les agrée).1 Ensuite, 
c'est : « Al-Qirân » parce que c'est un Pèlerinage 
et une 'Oumrah ; et enfin, c’est : « Al-Ifrâd ». 

Après avoir formulé l'intention d’accomplir l'un 
des trois rites, le pèlerin commencera à proclamer 
la Talbiyah, qui consiste à dire : 

الْحَمْدَ   إنِا  لَبايْكَ،  لَكَ  شَرِيكَ  لََ  لَبايْكَ  لَبايْكَ،  اللاهُما  لَبايْكَ 

 وَالْمُلْكَ لََ شَرِيكَ لَكَ. وَالن عْمَةَ لَكَ 

 « Je réponds à Ton appel, Ô Allah, je réponds 
à Ton appel ! Je réponds à Ton appel, Tu n’as pas 
d’associé, je réponds à Ton appel ! Certes la 
Louange et la Grâce t’appartiennent, ainsi que la 
Royauté, Tu n’as pas d’associé ! »2, (Labbayk, 
Allâhoumma labbayk ! Labbayka, lâ charîka laka 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°1211). 
2 Rapporté par Al-Boukhâri (n°1549). 



 

160 

labbayk, inna-l-ḥamda, wa-n-ni'matah, laka wa-l-
moulk, lâ charîka lak !) 

   C'est une Sounnah, et il est recommandé de la 
répéter abondamment : à voix haute pour les 
hommes, et à voix basse pour les femmes. 

 Le temps où il est souhaitable de la prononcer : 
à partir du moment de l'entrée en état de 
sacralisation, et on cesse de la prononcer en 
fonction des cas suivants : 

1. Le pèlerin effectuant une 'Oumrah cesse de 
prononcer la Talbiyah lorsqu'il débute le Ṭawâf 
(les circumanbulations). 

2. Le pèlerin effectuant le Ḥajj cesse de 
prononcer la Talbiyah lorsqu'il débute la 
lapidation de la stèle d'Al-'Aqabah, le jour de la 
fête du sacrifice ('îd Al-Aḍḥâ). 

Les actes interdits durant l’état de 

sacralisation : 

1. Se raser ou se couper les cheveux, s'épiler 
les poils du corps ou de la tête. 

2. Se couper les ongles des mains ou des 
pieds sans raison valable. Dans le cas d'un ongle 
cassé que l'on retire, cela n'impose pas de verser 
une fidiyah (compensation). 

3. Se couvrir la tête - pour l'homme -, au moyen 
d'un chapeau ou d'un keffieh par exemple. 



 

161 

4. Porter - pour l'homme - un vêtement cousu 
qui couvre son corps ou une partie de celui-ci, 
qu'il s'agisse d'un qamis, d'un turban ou d'un 
pantalon. Le vêtement cousu est celui qui a été 
taillé à la mesure d'un membre, comme les 
chaussons, les gants et les chaussettes. Quant à 
la femme, elle peut porter ce qu'elle souhaite 
durant l'état de sacralisation, de par son besoin 
de rester couverte. A noter cependant, qu'elle ne 
doit pas porter de niqab, elle devra donc couvrir 
son visage à l'aide d'une autre étoffe comme un 
voile ou son jilbab, lorsque des hommes 
étrangers passent près d'elle. Elle ne doit pas non 
plus porter de gants. 

5. Se parfumer, car le pèlerin doit s'écarter des 
parures mondaines et des distractions, tout en se 
focalisant sur l'au-delà. 

6. Tuer ou chasser une proie terrestre : le 
pèlerin n'a pas le droit de chasser une proie 
terrestre, tout comme il n'a pas le droit d'aider à 
la chasser et ni le droit de la sacrifier. 

Il est interdit au pèlerin de manger de ce qu'il a 
chassé, de ce qu'on a chassé pour lui ou de ce 
qui a été chassé avec son aide ; ceci, car c'est 
comparable pour lui à l'animal mort. 

Quant aux animaux marins, il est permis pour 
le pèlerin de les pêcher, de même qu’il lui est 
permis de mettre à mort les animaux d'élevage 



 

162 

comme les poulets et les bêtes de troupeau, car 
ce n'est pas considéré comme de la chasse. 

7. Contracter un mariage pour soi, pour autrui, 
ou être témoin. 

8. Avoir un rapport sexuel : le rite de celui qui a 
un rapport sexuel avant le premier état de 
désacralisation est nul ; cependant, il doit tout de 
même le poursuivre et l'achever. Ensuite, il devra 
l'effectuer à nouveau l'année suivante ainsi que 
sacrifier un chameau ou une vache en guise 
d'expiation. Et si le rapport a eu lieu après le 
premier état de désacralisation, cela n’invalide 
pas son rite ; cependant, il devra tout de même 
sacrifier une bête en guise d'expiation. Quant à la 
femme, le jugement la concernant est identique à 
celui de l'homme si elle était consentante. 

9. Les préliminaires sans pénétration : il n'est 
pas permis au pèlerin d'avoir des préliminaires 
avec sa femme car cela conduit au rapport sexuel 
interdit. Et ce qu'on entend par : « préliminaires » 
ici correspond au fait de toucher son épouse avec 
envie et désir. 

- La 'Oumrah : 

1. Les piliers de la 'Oumrah : 

1. Entrer en état de sacralité. 

2. Les circumambulations (Aṭ-Ṭawâf). 



 

163 

3. Les allées et venues entre les monts As-
Ṣafâ et Al-Marwah. 

2. Les obligations de la 'Oumrah : 

1. Entrer en état de sacralité à partir du point 
limite pris en considération. 

2. Se raser ou se couper les cheveux. 

3. La description de la 'Oumrah : 

Le pèlerin commence par le Ṭawâf ; c'est à dire 
qu'il doit effectuer sept tours autour de la Ka'bah, 
chaque tour débute de la pierre noire et s'y 
termine. Il doit être en état de pureté et sa nudité 
doit être couverte - du nombril au genou - lors du 
Ṭawâf. Il est recommandé de découvrir son 
épaule droite en faisant passer son pagne sous 
l'aisselle et d'en rabattre l'extrémité sur l'épaule 
gauche. Ceci, pendant toute la durée du Ṭawâf. À 
la fin du septième tour, le pèlerin recouvre son 
épaule. 

Lorsqu'il passe au niveau de la pierre noire, il 
lui fait face : s'il peut l'embrasser, il le fait. Sinon, 
il la touche de sa main droite puis il embrasse sa 
main. S'il ne peut pas la toucher, il suffit de lui faire 
signe en levant sa main droite et en disant : 
« Allâhou Akbar ! »1 une seule fois, sans 
embrasser sa main et sans s'arrêter. Ensuite, il 

 
1 Allah est plus Grand [que tout] ! 



 

164 

débute le Ṭawâf - les circumambulations autour 
de la Ka'bah - en la plaçant sur sa gauche, et il lui 
est recommandé de trottiner durant les trois 
premiers tours.1 Trottiner consiste à marcher 
rapidement en rapprochant les pas. Lorsque le 
pèlerin passe près du coin yéménite, le quatrième 
coin de la Ka'bah, il le touche de sa main si 
possible, sans dire : « Allâhou Akbar ! » et sans 
l'embrasser. S'il ne peut pas le toucher, il continue 
sans rien faire. Et entre le coin yéménite et la 
pierre noire, il est recommandé de dire : 

نۡيَا  فيِ  ءَاتنَِا  سمج رَب نََا     عَذَابَ   وَقنَِا  حَسَنَةٗ   ٱلۡأٓخِرَةِ   وَفيِ  حَسَنَةٗ   ٱلد ُ
 سمح  ٢٠١ٱلن َارِ 

 { « Notre Seigneur ! Accorde-nous une belle 
part ici-bas, et une belle part dans l'au-delà et 
protège-nous du châtiment du Feu » (201) }. 2 

Lorsqu'il termine le Ṭawâf, il prie deux unités 
derrière la station d'Ibrâhîm (sur lui la paix) si 
possible ; sinon, il les prie à n'importe quel endroit 
de la Mosquée Sacrée. Il est recommandé d’y lire, 
après la sourate Al-Fâtiḥah de la première unité, 
la sourate : Al-Kâfiroûn (Les Mécréants), et dans 
la seconde unité, après la sourate Al-Fâtiḥah, la 

 
1 Il n'est recommandé que pour les hommes de faire cela, et cela 
doit être fait sans causer de nuisance aux autres fidèles. 
2 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/ 201. 



 

165 

sourate: Al-Ikhlâṣ (Le Monothéisme Pur).  

Ensuite, il se dirige vers le mont Aṣ-Ṣafâ afin 
de parcourir sept fois la distance qui le sépare du 
mont Al-Marwah. A noter qu'un aller compte pour 
un, et qu'un retour compte aussi pour un . 

Il débute en montant sur le mont Aṣ-Ṣafâ ou en 
s'y arrêtant, et y monter est meilleur si possible, 
puis il lit la parole d'Allah, Exalté soit-Il : 

فَا إنِ َ  سمج ئرِِ  مِن  وَٱلمَۡرۡوَةَ  ٱلص َ
ِ  شَعَا  َ  سمح   ١٥٨ ٱلله 

 { Certes, As-Safâ et Al-Marwah font partie des 
préceptes d'Allah...(158) }.1 

Il est recommandé de se tourner en direction 
de la Ka'bah, de louer Allah et de proclamer Sa 
grandeur, puis de dire : 

لََ إلِٰهَ إلَِا الُلَّه، وَالُلَّه أَكْبَرُ، لََ إلِٰهَ إلَِا الُلَّه وَحْدَهُ لََ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ 

الْحَمْدُ، يُحْيِي وَيُمِيتُ، وَهُوَ عَلَى كُل  شَيْءٍ قَدِيرٌ، الْمُلْكُ وَلَهُ  

لََ إلِٰهَ إلَِا الُلَّه وَحْدَهُ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ الْأحَْزَابَ  

 وَحْدَهُ. 

 « Il n’est de divinité [digne d'adoration] qu’ 
Allah, Allah est plus Grand que tout ! Il n’est de 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/158. 



 

166 

divinité [digne d'adoration] qu’Allah, Seul et sans 
associé, à Lui la Royauté, et à Lui la Louange, Il 
donne la vie et Il donne la mort et Il est 
parfaitement capable de toute chose. Il n’est de 
divinité [digne d'adoration] qu’Allah, Seul, Il a tenu 
Sa promesse, Il a secouru Son serviteur et Il a 
vaincu Seul les Coalisés.» 1  

Ensuite, il invoque en demandant ce qu'il veut 
et en levant les mains. Il répète ces formules 
d’évocation et d’invocation à trois reprises. 
Ensuite, il descend et marche en direction du 
mont Al-Marwah jusqu’à parvenir à la première 
signalisation ; là, l'homme accélère le pas jusqu'à 
parvenir à la seconde signalisation. Quant à la 
femme, il ne lui est pas demandé d'accélérer 
entre les deux signalisations, afin qu'elle puisse 
rester pudique. Ce qui est légiféré pour elle, c’est 
de marcher normalement durant tout le rite. 
Ensuite, le pèlerin marche jusqu'à atteindre le 
mont Al-Marwâh sur lequel il monte ou s'arrête, et 
y monter est meilleur si possible. Il lui faut alors 
dire et faire la même chose que ce qui a été dit et 
fait sur le mont Aṣ-Ṣafâ, à l’exception de la 
récitation du verset : 

فَا إنِ َ  سمج ئرِِ  مِن  وَٱلمَۡرۡوَةَ  ٱلص َ
ِ  شَعَا  َ  سمح   ١٥٨ ٱلله 

{ Certes, As-Safâ et Al Marwah font partie des 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°1218). 



 

167 

préceptes d'Allah...(158) }1 car ce n'est légiféré que 
lors de la montée sur le mont Aṣ-Ṣafâ, au début 
du premier aller. Puis il descend et marche [à une 
allure normale] aux endroits où il est prescrit de 
marcher ainsi et accélère le pas lorsque c'est 
prescrit, jusqu’à ce qu’il arrive au mont Aṣ-Ṣafâ. Il 
doit accomplir sept fois ce parcours; l'aller étant 
considéré comme un parcours et le retour comme 
un autre parcours. Lors de ce rite, il est recom-
mandé de multiplier l’évocation d'Allah et 
d'invoquer autant que possible, tout comme il est 
recommandé d'être en état de pureté, débarrassé 
de l'impureté majeure et mineure. Cependant, si 
ce rite est effectué sans que la personne ne soit 
en état de pureté, il reste valide. Quant à la 
femme qui se voit atteinte des menstrues ou des 
lochies après avoir effectué les circumambu-
lations, elle peut accomplir le va-et-vient entre les 
deux monts ; ceci, car bien que recommandé, 
l'état de pureté n'est pas une condition de validité 
de ce rite. 

Après avoir terminé le va-et-vient entre les 
deux monts, il faudra se raser la tête ou se couper 
les cheveux. A noter que le rasage est plus 
méritoire pour l'homme. Et c'est ainsi que le 
pèlerin termine la 'Oumrah. 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/158. 



 

168 

- Le Ḥajj (le Pèlerinage) : 

1. Les piliers du Ḥajj : 

1. Entrer en état de sacralité. 

2. La station à 'Arafah. 

3. La circumambulation du déferlement (Ṭawâf 
al-ifâḍa). 

4. Les allées et venues entre les monts Aṣ-
Ṣafâ et Al-Marwah. 

2. Les obligations du Ḥajj : 

1. Entrer en état de sacralité à partir du point 
limite (Al-Mîqât). 

2. Se tenir à 'Arafah le neuvième jour du mois 
de Dhou-Ḥijjah jusqu'au coucher du soleil, pour 
celui qui s'y est présenté de jour. 

3. Passer la nuit du 10 de Dhoul-Ḥijjah à 
Mouzdalifah jusqu'à la moitié de celle-ci. 

4. Passer la nuit des «jours de Tachrîq» à Mina 

5. Lapider les stèles. 

6. Se raser ou se couper les cheveux. 

7. Effectuer la circumambulation d'Adieu 
(Ṭawâf Al-Wadâ'). 

 

 



 

169 

3. La description du Ḥajj : 

Une fois arrivé au point limite (Al-Miqât), le 
musulman doit formuler l'intention d'accomplir le 
rite dit : « Ifrâd » si le temps ne lui permet pas d'en 
accomplir un autre. Une fois arrivé à la Mecque, il 
effectue les circumambulations [autour de la 
Ka'bah] ainsi que les allées et venues entre les 
monts Aṣ-Ṣafâ et Al-Marwah, puis il reste en état 
de sacralité jusqu'au jour de 'Arafah, le 9 de 
Dhoul-Ḥijjah.  

Il reste à 'Arafah jusqu'au coucher du soleil. 
Ensuite, il se dirige vers Mouzdalifah, tout en 
clamant la Talbiyah. Le pèlerin reste à 
Mouzdalifah afin d'y accomplir la prière de l'aube 
(Al-Fajr), puis il y reste en évoquant et invoquant 
Allah jusqu'aux premières lueurs jaunes du lever 
du soleil. Ensuite, il se rend à Mina avant le lever 
du soleil ; là, il devra jeter sept cailloux sur la stèle 
d'Al-'Aqabah ; puis, il se rase la tête ou se coupe 
les cheveux ; toutefois, se raser est meilleur. 

Ensuite, il effectuera : Ṭawâf al-ifâḍah, les 
tours du déferlement, et il n'aura pas besoin 
d'effectuer les allées et venues entre les monts 
Aṣ-Ṣafâ et Al-Marwah, car le premier suffit. C'est 
par cela que son Ḥajj s'achève et qu'il sort 
complétement de son état de sacralisation. 

Il ne lui restera alors qu’à lapider les stèles 
durant les onzième et douzième jours de Dhoul-



 

170 

Ḥijjah, s'il est pressé. Il devra alors lapider les 
trois stèles : chacune à l’aide de sept cailloux et 
en disant : «  Allahou Akbar ! » à chaque caillou 
lancé. Il commence par lapider la plus petite des 
stèles, celle qui se trouve près de la mosquée Al-
Khayf, ensuite la moyenne, puis la stèle d'Al-
'Aqabah qui est la dernière. Chaque stèle doit être 
lapidée de sept pierres. 

Celui qui désire retarder son départ au-delà du 
douzième jour de Dhoul-Ḥijjah lapidera les stèles 
le treizième jour, de la même manière qu'il l'aura 
fait les onzième et douzième jours. Le temps de 
la lapidation des Stèles est : après le zénith, lors 
des trois jours. 

Il n'y a aucun mal à quitter Mina le 12 de Dhoul-
Ḥijjah, avant le coucher du soleil. Toutefois, rester 
à Mina le 13 de Dhoul-Ḥijjah, après le zénith et 
afin de lapider les stèles est plus méritoire, 
d'après Sa parole, Exalté soit-Il : 

لَ   فَمَنسمج   رَ   وَمَن   عَليَۡهِ   إثِۡمَ   فلَاَ    يوَۡمَينِۡ   فيِ   تَعَج َ خ َ
َ
  إثِۡمَ   فلَاَ    تأَ

 سمح  ٢٠٣ ٱت َقَىَٰ  لمَِنِ  عَليَۡهِ  

 { Ainsi, quiconque s'empresse de partir au bout 
de deux jours n’aura aucun péché, et quiconque 
s'attarde [au-delà de deux jours n’aura aucun 
péché, à condition d’avoir fait preuve de piété 



 

171 

(203) }1  

Avant le départ définitif du pèlerin, ce dernier 
devra effectuer les circumambulations de l'Adieu 
(Ṭawâf Al-Wadâ') en faisant sept tours autour de 
la Ka'bah.  Il n'aura pas à effectuer les allées et 
venues entre les monts As-Ṣafâ et Al-Marwah. 

Le mieux pour le pèlerin qui n'a pas de bête à 
sacrifier est d'entrer en état de sacralisation avec 
l'intention d'accomplir une 'Oumrah selon le rite : 
Tamattou'. Ensuite, lorsqu'il arrive au 8 du mois 
de Dhoul-Ḥijjah, il formule l'intention d'accomplir 
le Ḥajj.  

Puis, il accomplira tous les rites relatifs au Ḥajj 
et cités précédemment. Dans le cas où il est entré 
en état de sacralisation avec l'intention 
d'accomplir le Ḥajj et la 'Oumrah ensemble, cela 
ne pose pas de problème. On appelle ce type de 
rite : Qirân. Et il correspond au fait d'entrer en état 
de sacralisation avec l'intention d'accomplir la 
'Oumrah et le Ḥajj ensemble, avec un seul Ṭawâf 
et une seule fois les allées et venues entre les 
monts As-Ṣafâ et Al-Marwah (As-Sa'î). 

 
 

 
1 Sourate Al-Baqarah (La Vache) – Coran : 2/203. 



 

172 

Chapitre 3 : Ce qui est relatif aux transactions 
entre les gens : 

Les savants, qu'Allah Exalté soit-Il leur fasse 
miséricorde, ont clairement exposé les con-
naissances qu'il est obligatoire pour chaque 
musulman d'acquérir, et ils ont évoqué la quantité 
de connaissance qu'il est un devoir d'acquérir 
pour chaque musulman. Parmi ce qu'ils ont 
évoqué : l'apprentissage des règles du commerce 
pour celui dont c'est l'activité, afin qu'il ne 
commette pas de transactions interdites ou 
usuraires sans le savoir. Et il a certes été rapporté 
de certains Compagnons (qu'Allah les agrée) ce 
qui appuie cela.  

'Oumar ibn  Al-Khaṭṭâb (qu'Allah l'agrée) a dit :  
« Que ne vende dans notre marché que celui qui 
s'est instruit dans la religion. »1 

Et 'Alî ibn Abî Ṭâlib (qu'Allah l'agrée) a dit :         
« Quiconque commerce avant de s'être instruit 
[dans la Religion], se heurtera certes à l'usure, 
ensuite il s'y heurtera encore et encore. » 2 C'est-
à-dire : il tombera dans l'intérêt usuraire. 

Ibn 'Âbidîne a dit, en parlant d'Al-'Alâmî : «  Il 
imposa à toute personne responsable, homme et 

 
1 Rapporté par At-Tirmidhî (n°487) qui a dit : « Bon-étrange », et 

Al-Albânî l'a déclaré bon. 
2 Voir : Moughnî Al-Mouhtâj (2/22). 



 

173 

femme - après qu’ils aient étudié les sciences du 
dogme et de la guidée - d'étudier les règles 
relatives aux ablutions, au lavage, à la prière, au 
jeûne, à l'impôt légal purificateur - pour quiconque 
en avait atteint le seuil - et au Ḥajj - pour 
quiconque devait l'effectuer ; il imposa aussi que 
les règles du commerce soit enseignées aux 
commerçants, afin qu'ils s'écartent des 
transactions ambiguës et interdites dans tous 
leurs échanges ; et il en fit de même pour les 
artisans et toute personne ayant une activité 
professionnelle. En effet, il leur incombe de 
connaitre ce qui est relatif [à leur domaine 
d’activité], ainsi que son statut juridique, afin qu’ils 
puissent s’écarter de ce qui s’y trouve d’illicite »1 

An-Nawawî (qu'Allah lui fasse miséricorde) a 
dit : « Quant au commerce, au mariage ainsi que 
ce qui s'y apparente et n'est pas obligatoire à 
l'origine, il est interdit de s'y adonner sans en 
connaitre au préalable les tenants et les 
aboutissants » 2 

 

 

 

 

 
1 Hâchiyyah Ibn 'Âbidîn (1/42). 
2 Voir : Al-Majmôu' (1/50). 



 

174 

Quelques règles relatives aux transactions 

financières que la législation islamique a 

établies : 

1. Le caractère autorisé de tout ce qui contient 
un bénéfice absolu ou prédominant, comme : la 
vente et l'achat des choses permises, la location 
et la préemption.  

2. Le caractère permis de tout ce qui assure et 
protège le droit des gens, comme : la caution et 
le témoignage. 

3. Le caractère permis de tout ce qui contient 
un bénéfice pour les deux partis, comme: le droit 
à l'annulation de contrat à l'amiable, le droit de 
rétractation et le droit à la condition dans la vente 
et l'achat. 

4. Le caractère interdit de tout ce qui inclut une 
forme d'injustice envers les autres et 
l'appropriation de leurs biens sans droit, comme : 
l'usure, l'extorsion et l'accaparement des biens 
des autres par la force. 

5. Le caractère permis de tout ce qui contient 
une forme d'entraide dans le bien, comme : le prêt 
sans intérêt, l'emprunt et le dépôt. 

6. Le caractère interdit de tout ce qui inclut le 
gain d'argent sans travail, ni service rendu ou 
labeur, comme : les jeux de hasard et l'usure. 

7. Le caractère interdit de toute transaction 



 

175 

dans laquelle la méconnaissance et l'incertitude 
sont prédominantes, comme le fait de vendre ce 
qu'on ne possède pas ou de vendre une 
marchandise méconnue. 

8. L'interdiction de tout ce qui inclut la duperie 
et la ruse afin de contourner une chose interdite, 
comme la vente dite : Al-'Înah1. 

9. Le caractère interdit de tout ce qui empêche 
l'obéissance à Allah, comme la vente et l'achat 
après le second appel à la prière du vendredi. 

10. Le caractère interdit de toute transaction 
néfaste ou causant de l'animosité entre les 
musulmans, comme la vente de produits illicites 
et la vente venant annuler la vente de son frère. 

Et si un jugement relatif à un sujet, parmi divers 
sujets, pose problème au musulman, il doit alors 
interroger les savants et il ne doit pas s’y adonner 
tant qu'il n’en connait pas le jugement religieux ; 
comme l’a dit Allah, Exalté soit-Il : 

لوُا
َ
هْلَ  سمج فاَسْأ

َ
ِكْرِ   أ

 سمح  ٤٣ تَعْلمَُونَ  لاَ كُنتُْمْ  إنِْ  الذ 

{ Interrogez donc les gens du rappel si vous ne 
savez pas (43) } 2 

 
1 Al-'înah est une ruse qui ressemble à l'usure où une personne vend un 

article à une autre, à crédit et pour un prix élevé, puis achète 
immédiatement le même article de cette même personne à un prix 
inférieur au comptant, mais avec un délai de paiement, ce qui permet de 
contourner l'interdiction de l'intérêt tout en en pratiquant l'essence. 

2 Sourate An-Naḥl (Les Abeilles) – Coran : 16/43 



 

176 

Voilà ce qu'il m'a été possible de rassembler ; 
et nous demandons à Allah de nous accorder la 
science bénéfique et les œuvres pieuses. Il est 
certes Très Généreux. Qu'Allah couvre d'éloges 
et préserve notre Prophète Mouḥammad, sa 
famille et ses Compagnons. 

 

* * * 



 

177 

Sommaire 

Ce qu’il ne convient pas au Musulman d’ignorer

 ............................................................................3 
Chapitre 1 : Ce qui est relatif à la croyance ................4 

1ère étude : signification de l’Islam et de ses piliers 4 
L'importance du Tawḥîd :  ..................................5 
Signification de l'attestation : « Il n'est de 

divinité qu'Allah » : ............................................7 
Conditions de l'attestation : « Il n'est de divinité 

qu'Allah » : .........................................................8 
Signification de l'attestation : « Mouḥammad est 

le Messager d'Allah » : .......................................9 
2ème étude : signification de la foi et de ses piliers11 
1) La foi en Allah, Exalté soit-Il : .........................13 

1 - La foi en Sa Seigneurie : .............................13 
2 - La foi en Sa Divinité : .................................15 
3 - La foi en Ses Noms et Attributs : ................18 

Le polythéisme se divise en trois catégories : ......19 
Le polythéisme majeur : ...................................20 
Le polythéisme mineur : ...................................22 
Le polythéisme caché : .....................................23 

Les différents types de mécréance : ......................24 
La mécréance majeure : ....................................24 
La mécréance mineure : ....................................27 

2) La foi aux Anges : ............................................28 
3) La foi aux Livres : ............................................29 
4) La foi aux Messagers (sur eux la paix) : ..........30 
5) La foi au Jour Dernier : ....................................31 

1 - Croire en la Résurrection : ..........................32 



 

178 

2 - Croire au jugement et à la rétribution : .......32 
3 - Croire au Paradis et à l’Enfer : ....................33 

6) La foi au Destin, bon ou mauvais : ...................33 
1 - La connaissance :.........................................34 
2 - L'écriture : ...................................................34 
3 - La volonté : ..................................................35 
4 - La création : .................................................35 

3ème étude : signification de l'Excellence : ............36 
4ème étude : résumé concis des fondements des 

Gens de la Sounnah et du Groupe.........................37 
Chapitre 2 : Ce qui est relatif aux adorations .......39 
1ère étude : la pureté rituelle : ................................39 

1 - Les différentes catégories d'eau : ................39 
2 - Les souillures :.............................................40 
La manière dont on purifie les corps souillés : .42 
3 - Ce qu’il est interdit de faire pour la personne 

en état d'impureté : ............................................43 
4 - Les bonnes manières lorsque l'on fait ses 

besoins : ............................................................46 
5 - Les règles relatives au nettoyage et à 

l'essuyage : ........................................................47 
6 - Les règles relatives à l'ablution : .................48 
Les conditions de l'ablution : ............................48 
Les obligations de l'ablution : ...........................49 
La description de l'ablution : ............................50 
Les annulatifs de l'ablution : .............................50 
7 - Les règles relatives à l'essuyage sur les 

chaussons et les chaussettes : ............................51 
Conditions de l'essuyage : .................................51 



 

179 

La durée de l'essuyage : ....................................52 
La manière d'effectuer l'essuyage : ...................52 
Les annulatifs de l'essuyage : ............................52 
Le statut juridique de l'essuyage sur les 

chaussons : ........................................................52 
Le jugement de l'essuyage : ..............................53 
La manière d'effectuer l'essuyage : ...................53 
8 - Les règles relatives à l'ablution sèche : .......53 
Son statut juridique ...........................................54 
La sagesse derrière sa prescription ...................54 
Les situations dans lesquelles il est permis 

d'effectuer l'ablution sèche................................54 
La description de l'ablution sèche : ...................55 
Les annulatifs de l'ablution sèche : ...................55 
Le statut juridique de celui qui est incapable 

d'utiliser de l'eau et d'effectuer l'ablution sèche :

 ..........................................................................56 
9 - Les règles relatives aux menstrues et aux 

lochies : .............................................................57 
Les menstrues : .................................................57 
Les règles relatives à la femme menstruée : .....57 
Les lochies : ......................................................58 

2ème étude : la prière ..............................................59 
1 - Les règles relatives à l'appel à la prière (Al-

Adhân) et l'appel qui annonce le début de la 

prière (Al-Iqâmah) : ..........................................59 
Les conditions de l'appel à la prière : ...............60 
Les actes recommandés de l'appel à la prière : .60 
Les termes de l'appel à la prière : .....................61 



 

180 

L'appel qui annonce le début de la prière : .......64 
2 - Le statut de la prière et son mérite : ............65 
3 - Les conditions de la prière : ........................67 
L'entrée de son heure : ......................................67 
Recouvrir la nudité : .........................................68 
Se purifier des souillures : ................................69 
Se diriger vers la Qiblah : .................................69 
L'intention : .......................................................69 
4 - Les piliers de la prière : ...............................70 
Le premier pilier : Se tenir debout, si on en a la 

capacité. ............................................................70 
Le second pilier : Le Takbîr d'entrée en prière, 

dès le début de celle-ci. .....................................71 
Le troisième pilier : La lecture de la Sourate Al-

Fâtiḥah (L’Ouverture) ......................................71 
Le quatrième pilier : l'inclinaison dans chaque 

unité de prière. ..................................................72 
Le cinquième et le sixième pilier : ....................72 
Le septième pilier : La prosternation sur sept 

membres. ...........................................................72 
Le huitième pilier : Se relever de la prosternation 

et s'asseoir entre les deux prosternations. .........73 
Le neuvième pilier : La sérénité lors de 

l'exécution de l'ensemble des piliers. ................73 
Le dixième et onzième pilier : ..........................74 
Le douzième pilier : La prière sur le Prophète صلى الله عليه وسلم 

durant le dernier Tachahhoud. ..........................75 
Le treizième pilier : Le respect de l'ordre entre 

les piliers. ..........................................................75 



 

181 

Le quatorzième pilier : La salutation. ...............75 
5 - Les obligations de la prière : .......................76 
6 - Les actes recommandés de la prière : ..........78 
1 - Ce qu'il est recommandé de dire : ...............78 
2 - Ce qu'il est recommandé de faire : ..............80 
7 - La description de la prière : .........................81 
8 - Les actes détestables durant la prière : ........90 
9 - Les annulatifs de la prière : .........................90 
10 - La prosternation de distraction : ................91 
Les raisons pour lesquelles il est légiféré 

d'effectuer la prosternation de distraction : .......91 
11 - Les temps d'interdiction de la prière .........94 
Les prières qu'il est permis d'effectuer lors des 

moments d'interdiction : ...................................94 
12 - La prière en groupe : .................................95 
1. Le statut juridique de la prière en groupe : ...95 
2. Ce qui permet d’atteindre la prière en groupe :

 ..........................................................................97 
3. Ce qui permet d’atteindre l'unité de prière : .98 
4 - Les excuses qui permettent à l’individu de ne 

pas faire la prière en groupe : ...........................98 
13 - La prière de la peur ....................................99 
Enseignement tirés de la prière de la peur : ....100 
14 - La prière du vendredi : ............................101 
1. Son statut juridique : ...................................101 
2. Les conditions de validité de la prière du 

vendredi : ........................................................102 
3. Les piliers des deux sermons du vendredi : 103 



 

182 

4. Les actes recommandés durant les deux 

sermons du vendredi : .....................................103 
5. Les actes recommandés du jour du Vendredi :

 ........................................................................103 
6. Ce qui est interdit lorsqu'on assiste à la prière 

du vendredi .....................................................104 
Atteindre la prière du vendredi : .....................104 
15 - La prière des personnes en situation 

d'excuses légitimes : .......................................105 
1. La prière du malade : ..................................105 
2. La prière du voyageur : ...............................107 
16 - La prière des deux fêtes : .........................110 
Le statut juridique de la prière des deux fêtes :

 ........................................................................110 
Le temps de la prière des deux fêtes : .............110 
La description de la prière des deux fêtes :.....111 
Les actes recommandés du jour de la fête : ....112 
Le Takbîr : ......................................................112 
17 - La prière de l'éclipse : ..............................113 
Signification de l'éclipse lunaire et l'éclipse 

solaire :............................................................113 
Statut juridique de la prière de l'éclipse : ........114 
Son temps : .....................................................114 
Sa description : ...............................................114 
Ses actes recommandés : ................................115 
18 - La prière de la demande de pluie : ..........115 
Le temps prescrit pour l’accomplir : ...............116 
Son statut juridique : .......................................116 
Sa description : ...............................................117 



 

183 

19 - Les règles des funérailles : ......................117 
1. Celui qui se trouve en présence d'une 

personne agonisante : ......................................117 
2. Les règles relatives à la prière sur le mort : 118 
Ses conditions : ...............................................118 
Ses piliers : ......................................................119 
Ses actes recommandés...................................119 
Sa description : ...............................................120 

3ème étude : la Zakâh (l'impôt légal purificateur) 122 
1 - Sa définition et son statut en Islam :..........122 
2 - Les conditions pour qu’elle soit obligatoire :

 ........................................................................123 
3 - Les biens imposables : ...............................125 
1. La Zakâh sur les bêtes de troupeaux : .........125 
Seuils imposables relatifs aux bêtes de 

troupeaux : ......................................................125 
La Zakâh sur les camélidés : ...........................125 
La Zakâh sur les bovins : ................................126 
La Zakâh sur les ovins : ..................................127 
2 - La Zakâh sur ce qui est extrait de la terre :127 
1ère catégorie : Les graines et les fruits : .........128 
Conditions d'obligation de  la Zakâh sur eux :128 
Temps d'obligation de la Zakâh sur eux : .......129 
2ème catégorie : Les métaux ..........................130 
Le moment où il est obligatoire de verser l’impôt 

légal purificateur : ...........................................130 
- La Zakâh sur la monnaie : ............................130 
Le seuil imposable relatif aux biens monétaires 

et le montant à verser : ....................................131 



 

184 

4 - La Zakâh sur les marchandises 

commerciales : ................................................132 
Conditions d'obligation : .................................133 
Comment s'en acquitter ? ................................133 
5 - Zakât Al-Fiṭr (L’impôt légal purificateur de 

la rupture du jeûne) : .......................................133 
Son statut juridique : .......................................134 
La sagesse derrière son instauration : .............134 
Le moment de son obligation et de son 

versement : ......................................................135 
Quantité à verser et catégories d’aliments 

admissibles la concernant : .............................135 
Le versement de la Zakâh (l'impôt légal 

purificateur) et ses ayants-droits : ...................136 
Le moment où la Zakâh doit être versée :.......136 
Le lieu dans lequel il faut verser la Zakâh :....136 
Les catégories de personnes en droit de 

percevoir la Zakâh (l'impôt légal purificateur) :

 ........................................................................137 
1. Les nécessiteux : .........................................137 
2. Les pauvres : ...............................................137 
3. Les employés en lien avec la Zakâh : .........138 
4. Ceux dont les cœurs sont à gagner : ...........138 
5. L'affranchissement de l'esclave : ................138 
6. Les personnes endettées :............................139 
7. Dans le sentier d'Allah : ..............................139 
8. Le voyageur en détresse : ...........................139 

4ème étude : Le jeûne : .........................................140 



 

185 

Les conditions de l'obligation du jeûne de 

Ramadan : .......................................................140 
Le début du mois de Ramadan : .....................141 
L'intention du jeûne : ......................................142 
Les annulatifs du jeûne : .................................143 
Les catégories de personnes exemptées de jeûner 

durant Ramadan : ............................................145 
Le jeûne surérogatoire pour quiconque a des 

jours à rattraper : .............................................148 
Les jours durant lesquels il est interdit de 

jeûner : ............................................................149 
Les jours durant lesquels il est détestable de 

jeûner : ............................................................149 
Les jours durant lesquels il est recommandé de 

jeûner : ............................................................150 
Le jeûne surérogatoire : ..................................150 

5ème étude : Le Ḥajj et la 'Oumrah : ....................151 
Les conditions d'obligation du Ḥajj et de la 

'Oumrah : ........................................................152 
Les lieux et les temps d'entrée en état de 

sacralisation (Al-Mawâqit) : ...........................154 
L'état de sacralisation (Al-Iḥrâm) : .................157 
Les actes recommandés concernant l'état de 

sacralisation : ..................................................157 
Les différents types de rites du Ḥajj : .............158 
Les actes interdits durant l’état de sacralisation :

 ........................................................................160 
- La 'Oumrah : ................................................162 
1. Les piliers de la 'Oumrah :..........................162 



 

186 

2. Les obligations de la 'Oumrah : ..................163 
3. La description de la 'Oumrah : ...................163 
- Le Ḥajj (le Pèlerinage) : ...............................168 
1. Les piliers du Ḥajj : ....................................168 
2. Les obligations du Ḥajj : ............................168 
3. La description du Ḥajj : ..............................169 

Chapitre 3 : Ce qui est relatif aux transactions entre 

les gens : .............................................................172 
Quelques règles relatives aux transactions 

financières que la législation islamique a 

établies : ..........................................................174 
 

*** 



978-603-517-006-2

Contenu d'orientation pour les visiteurs de la Mosquée sacrée
et de la Mosquée Prophé tique en diffé rentes langues


	0bad15e69669ffa86915ecb32d2dc2c1e969fbd2f1f8c7176c33a33467700cbd.pdf
	غلاف موقع-رئاسة-فرنسي
	d833c37bc71de3e710080e1428bb15662b12453d638d18a0d172c54a285e6fb1.pdf
	blank340x481


	25b86ae77ab571d89373b34c3d65f02f142f78feabca19c419b99e974ef2595a.pdf
	25b86ae77ab571d89373b34c3d65f02f142f78feabca19c419b99e974ef2595a.pdf
	0bad15e69669ffa86915ecb32d2dc2c1e969fbd2f1f8c7176c33a33467700cbd.pdf
	غلاف ظهري فرنسي


