
دِ
ي

حِ
ةُ التَّو اسَ رَ

حِ
françaisفرنسي

La sauvegarde du tawḥ īd

É crit par : De l’imam, l’é rudit
'Abd Al-'Azîz ibn 'Abd Allah ibn Bâ z



 

 

 حِرَاسَةُ التَّوحِيدِ 
 
 
 

La sauvegarde du tawḥīd 

 
 
 

مَةِ  يخِْ العَلََّّ  لسَِمَاحَةِ الشَّ

 عَبدِْ العَزِيزِ بنِْ عَبدِْ الِله بنِْ باَز  
 رحََِِهُ اللهُ 
 

 

Écrit par : De l’imam, l’érudit 

'Abd Al-'Azîz ibn 'Abd Allah ibn Bâz 

 

 



 

2 

 ِ َنِ الرَّحِيمِ بِسْمِ اللََّّ  الرَّحْم
Première épître: 

La croyance authentique et ce qui s'y 

oppose 
Écrit par : De l’imam, l’érudit 

'Abd Al-'Azîz ibn 'Abd Allah ibn Bâz 

Louange à Allah, Seul, et que la prière et le 
salut soient sur le dernier des Prophètes, ainsi 
que sur sa famille et ses Compagnons. 

Ceci dit :Étant donné que la croyance correcte 
est la base de l'Islam, le fondement même de la 
religion, j'ai considéré qu'il était important de 
parler de ce sujet, d'écrire et d'y consacrer des 
ouvrages afin de l'expliquer et de le clarifier. 

Il est bien connu, par les preuves légales du 
Livre et de la Tradition prophétique, que les 
œuvres et les paroles ne sont valides et 
acceptées que si elles émanent d'une croyance 
correcte. Dans le cas contraire, tout ce qui en 
découle en termes d'œuvres et de paroles est nul, 
comme Il a dit, Exalté soit-Il : 



 

3 

مِنَ ﴿... ٱلۡأٓخِرَةِ  فيِ  وهَُوَ  عَمَلهُُۥ  حَبطَِ  فَقَدۡ  بٱِلإِۡيمََٰنِ  يكَۡفُرۡ  وَمَن 
 ﴾ٱلۡخََٰسِرِينَ 

 Quiconque renie la foi perdra le bénéfice de 
ses œuvres et sera, dans l’au-delà, du nombre 
des perdants. [Sourate : La Table servie, 5 : 5]. 

Et Il (Glorifié soit-Il) a dit : 

شۡرَكۡتَ ليََحۡبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴿
َ
َّذِينَ مِن قَبۡلكَِ لئَنِۡ أ وحِيَ إلِيَۡكَ وَإِليَ ٱل

ُ
وَلقََدۡ أ

 ﴾ 65وَلتََكُونَنَّ مِنَ ٱلۡخََٰسِرِينَ 

 Or, il t’a été révélé, comme aux prophètes qui 
t’ont précédé : « Si jamais tu associais d’autres 
divinités à Allah, tes œuvres seraient 
certainement réduites à néant et tu serais parmi 
les perdants. [Sourate : Les Groupes, 39 : 65]. 

et les versets en ce sens sont nombreux. Le 
Livre explicite d'Allah ainsi que la Tradition de Son 
Messager digne de confiance - que les plus belles 
des éloges et la meilleure des protections de Son 
Seigneur soient sur lui - ont indiqué que la 
croyance correcte se résume en six éléments : la 
foi en Allah, en Ses Anges, en Ses Livres, en Ses 
Messagers, au Jour Dernier, et au Destin, son 
bien et son mal. Ces six éléments sont les 



 

4 

fondements de la croyance authentique que le 
Livre précieux d'Allah a révélée, et qu'Allah a 
envoyée avec Son Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. 

Les preuves concernant ces six fondements 
sont abondantes dans le Livre et la Tradition 
prophétique authentique. A titre d'exemple, on 
peut citer ce qui suit : 

Premièrement : les preuves tirées du Livre (le 
Noble Coran) ; parmi elles, il y a la Parole d'Allah, 
à Lui la Puissance et la Grandeur : 

ُّواْ وجُُوهَكُمۡ قبَِلَ ٱلمَۡشۡرِقِ وَٱلمَۡغۡربِِ وَلََٰكِنَّ ٱلۡبرَِّ مَنۡ ﴿ ن توَُل
َ
لَّيۡسَ ٱلۡبرَِّ أ

بيِ ـِنَۧ  ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ وَٱلكِۡتََٰبِ وَٱلنَّ  ﴾ ...ءَامَنَ بٱِللََّّ

 La bonté ne consiste aucunement à tourner 
son visage en direction du Levant ou du 
Couchant, mais à croire en Allah, au Jour dernier, 
aux anges, aux Livres révélés et aux prophètes... 
[Sourate : La Vache, 2 : 177]. 

et Sa parole, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit 
Exalté : 

﴿ ِ بٱِللََّّ ءَامَنَ  كُلٌّ  وَٱلمُۡؤۡمِنُونََۚ  ب هِۦِ  رَّ مِن  إلِيَۡهِ  نزِلَ 
ُ
أ بمَِآ  ٱلرَّسُولُ  ءَامَنَ 

ِن رُّسُلهِِ  حَدٖ م 
َ
ِقُ بَينَۡ أ  ﴾ ...وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ وَكُتُبهِۦِ وَرُسُلهِۦِ لاَ نُفَر 



 

5 

 Le Messager a cru en ce qui lui a été révélé 
de la part de son Seigneur, de même que les 
croyants, tous ont cru en Allah, en Ses anges, 
Ses Ecritures et Ses Messagers, affirmant : « 
Nous ne faisons aucune différence entre Ses 
Messagers. » [Sourate : La Vache, 2 : 285], 

et Sa parole, Gloire et Pureté à Lui : 

علَىََٰ ﴿ لَ  نزََّ َّذِي  ٱل وَٱلكِۡتََٰبِ  وَرَسُولهِۦِ   ِ بٱِللََّّ ءَامِنُواْ  ءَامَنُوٓاْ  َّذِينَ  ٱل هَا  يُّ
َ
أ يََٰٓ

ِ وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ وَكُتُبهِۦِ  َۚ وَمَن يكَۡفُرۡ بٱِللََّّ نزَلَ مِن قَبۡلُ
َ
َّذِيٓ أ رَسُولهِۦِ وَٱلكِۡتََٰبِ ٱل

َۢا بعَِيدًا وَرُسُلهِۦِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ فَقَدۡ ضَ   ﴾136لَّ ضَلََٰلَ

 Ô vous qui croyez ! Croyez en Allah, en Son 
Messager, au Livre qu’Il a révélé à Son Messager 
et aux Ecritures qu’Il a révélées avant cela. 
Quiconque renie Allah, Ses anges, Ses Livres, 
Ses Messagers et le Jour dernier, s’est 
gravement écarté de la vérité. [Sourate : Les 
Femmes, 4 : 136], 

et Sa parole, Gloire et Pureté à Lui : 

ِۚ إنَِّ ﴿ فيِ كتََِٰب  َٰلكَِ  ذَ إنَِّ  رۡضِِۚ 
َ
وَٱلأۡ مَاءِٓ  فيِ ٱلسَّ مَا  يَعۡلمَُ   َ نَّ ٱللََّّ

َ
أ تَعۡلَمۡ  لمَۡ 

َ
أ

ِ يسَِيرٞ  َٰلكَِ علَىَ ٱللََّّ  ﴾ 70ذَ



 

6 

 Ne sais-tu pas qu’Allah a une parfaite 
connaissance de ce qui se trouve dans le ciel et 
sur la terre, tout étant consigné dans un livre ? 
Voilà qui, pour Allah, est aisé. [Sourate : Le 
Pèlerinage, 22 : 70]. 

Deuxièmement : les preuves issues de la 
Tradition prophétique (As-Sunnah) ; parmi elles, 
le célèbre hadith authentique rapporté par Muslim 
dans son Saḥîḥ, du hadith de l'Émir des croyants 
'Omar ibn Al-Khaṭṭâb (qu'Allah l'agrée), lorsque 
Gabriel (sur lui la paix) a interrogé le Prophète صلى الله عليه وسلم 
à propos de la foi ; il répondit : 

، وَمَلََئِكَتهِِ، وَكُتبُهِِ، وَرُسُلهِِ، وَاليَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمنَِ 
ِ
»الِإيمَانُ أَنْ تُؤْمنَِ باِللَّه

هِ«.  باِلقَدَرِ خَيرِْهِ وَشَرِّ

 « La foi consiste à croire en Allah, Ses anges, 
Ses livres, Ses messagers, au Jour Dernier, et à 
croire au destin, en bien et en mal. »1. le 
hadith  Rapporté par Al-Bukhârî et Muslim avec 
une légère variation d'après le hadith d'Abû 
Hurayrah (qu'Allah l'agrée). 

Et c'est de ces six fondements que découle 
tout ce en quoi le musulman doit croire et avoir la 
foi. Que cela concerne le droit d'Allah, à Lui la 

 
1 Rapporté par Muslim (n°8). 



 

7 

Puissance et la Grandeur, l'au-delà et d'autres 
aspects de l'Invisible dont Allah, Gloire et Pureté 
à Lui et qu'Il soit Exalté, et Son Messager صلى الله عليه وسلم nous 
ont informés. 

L'explication de ces six fondements est la 
suivante : 

Le premier fondement : La foi en Allah, 

Exalté soit-Il.  
Il comprend plusieurs aspects, notamment : 

Croire qu'Il est le Seul digne d'être adoré, à 
l'exception de qui ou quoi que ce soit d'autre, 
puisque c'est Lui le Créateur des serviteurs, leur 
Bienfaiteur, Celui qui se charge de leur 
subsistance, qui connaît aussi bien leurs secrets 
que ce qu'ils manifestent, et qui est capable de 
rétribuer ceux qui Lui obéissent tout comme de 
punir ceux qui Lui désobéissent. 

Allah a certes créé les hommes et les djinns 
pour cette adoration, et Il leur a ordonné de s'y 
conformer, comme Il l'a dit, Exalté soit-Il : 

َّا ليَِعۡبُدُونِ ﴿ زِۡقٖ وَمَآ  56وَمَا خَلقَۡتُ ٱلجِۡنَّ وَٱلإۡنِسَ إلِ ِن ر  ريِدُ مِنۡهُم م 
ُ
مَآ أ

ن يُطۡعِمُونِ 
َ
ريِدُ أ

ُ
زَّاقُ ذُو ٱلقُۡوَّةِ ٱلمَۡتيِنُ  57أ َ هُوَ ٱلرَّ  ﴾58إنَِّ ٱللََّّ



 

8 

 Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour 
qu’ils M’adorent. 

 Je n’attends de leur part ni subsistance, ni 
nourriture. 

 C’est Allah, en vérité, qui est le Dispensateur 
de toute grâce et le Détenteur de la force et de la 
toute-puissance.  [Sourate : Les Vents qui 
éparpillent, 51 : 56-58], 

et Il a dit, Exalté soit-Il : 

رَبَّكُمُ  ﴿ ٱعۡبُدُواْ  اسُ  ٱلنَّ هَا  يُّ
َ
أ قَبۡلكُِمۡ يََٰٓ مِن  َّذِينَ  وَٱل خَلقََكُمۡ  َّذِي  ٱل

نزَلَ مِنَ   21لعََلَّكُمۡ تَتَّقُونَ  
َ
مَاءَٓ بنَِاءٓٗ وَأ َٰشٗا وَٱلسَّ رۡضَ فرَِ

َ
َّذِي جَعَلَ لكَُمُ ٱلأۡ ٱل

ندَادٗ 
َ
ِ أ مَرََٰتِ رزِۡقٗا لَّكُمۡۖۡ فَلاَ تَجۡعَلُواْ لِلََّّ خۡرَجَ بهِۦِ مِنَ ٱلثَّ

َ
مَاءِٓ مَاءٓٗ فأَ نتُمۡ  ٱلسَّ

َ
ا وَأ

 ﴾ 22تَعۡلَمُونَ 

 Ô hommes ! Adorez votre Seigneur - qui vous 
a créés vous et vos devanciers - afin de vous 
préserver de Son châtiment. 

 C’est Lui qui, pour vous, a fait de la terre une 
couche et du ciel un toit, et qui fait descendre du 
ciel une eau par laquelle Il fait pousser toutes les 
variétés de fruits dont vous vous nourrissez. 
Gardez-vous donc d’associer de fausses divinités 



 

9 

au culte d’Allah alors que vous savez. [Sourate : 
La Vache, 2 : 21-22].  

Allah a envoyé les Messagers et révélé les 
Livres afin d'expliquer cette vérité, y appeler et 
mettre en garde contre ce qui s'y oppose. Comme 
Il l'a dit, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté : 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 Nous avons suscité à chaque peuple un 
Messager qui l’a exhorté à adorer Allah et à fuir 
les fausses divinités... [Sourate : Les Abeilles, 16 
: 36], 

et Il a dit, Exalté soit-Il : 

ناَ۠  ﴿
َ
أ َّآ  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  نَّهُۥ 

َ
أ إلِيَۡهِ  نوُحِيٓ  َّا  إلِ رَّسُول   مِن  قَبۡلكَِ  مِن  نَا 

رۡسَلۡ
َ
أ وَمَآ 
 ﴾ 25فٱَعۡبُدُونِ 

 Nous n’avons envoyé avant toi nul Messager 
sans lui révéler qu’il n’est de divinité en droit d’être 
adorée qu’Allah qui, seul, doit être vénéré. 
[Sourate : Les Prophètes, 21 : 28], 

et Il a dit, à Lui la Puissance et la Grandeur : 



 

10 

خَبيِر  ﴿ حَكِيم   لدَُنْ  مِنْ  تْ 
لَ ِ فُص  ثُمَّ  آيَاتهُُ  حْكِمَتْ 

ُ
أ كتَِابٌ  َّا    1الر  ل

َ
أ

 َ َّا اللََّّ  ﴾ 2إنَِّنيِ لكَُمْ مِنهُْ نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ  تَعْبُدُوا إلِ

 Alif-Lâm-Râ. Voici, émanant de Celui qui est 
infiniment Sage et qui connaît les réalités les 
mieux cachées, un livre aux versets parfaitement 
structurés et aux enseignements clairement 
exposés 

 qui vous exhorte à n’adorer qu’Allah - Il m’a 
chargé de vous avertir et de vous annoncer la 
bonne nouvelle -   [Sourate Hûd, 11 : 1-2]. 

La réalité de cette adoration réside dans le fait 
de vouer exclusivement à Allah, Exalté soit-Il, tout 
ce par quoi les serviteurs L'adorent ; qu'il s'agisse 
de l'invocation, la crainte, l'espoir, la prière, le 
jeûne, le sacrifice, le vœu et autres types 
d'adoration, dans un esprit de soumission à Lui, 
d'aspiration à Sa récompense, par crainte  de Son 
châtiment, avec un amour parfait pour Lui et une 
humilité devant Sa grandeur. 

Quiconque médite sur le Noble Coran trouvera 
que la majorité de celui-ci a été révélé au sujet de 
fondament ; comme le dit Allah, Exalté soit-Il : 



 

11 

﴿ َ ِينَ فَاعْبُدِ اللََّّ َّهُ ٱلد  َ مُخۡلصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلكِۡتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
إنَِّآ أ

ِينَ   وۡليَِاءَٓ مَا    2مُخلْصًِا لهَُ الد 
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ِينُ الخْاَلصُِ وَٱل ِ الد  لاَ لِلََّّ

َ
أ
 ِ ليُِقَر  ا 

َّ إلِ فيِهِ نَعۡبُدُهُمۡ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَۡنَهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ إنَِّ  زُلفَۡىَٰٓ   ِ ٱللََّّ إلِيَ  بُونآَ 
ارٞ  َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ  ﴾ 3يَخۡتَلفُِونََۗ إنَِّ ٱللََّّ

 Nous t’avons révélé le Livre de vérité. Adore 
donc Allah en Lui vouant un culte exclusif. 

 Allah seul, en effet, est digne d’être adoré. 
Quant à ceux qui prennent des maîtres en dehors 
de Lui, prétendant qu’ils ne vénèrent ces fausses 
divinités que pour se rapprocher du Seigneur par 
leur intermédiaire, qu’ils sachent qu’Allah 
tranchera leurs différends. Allah ne saurait guider 
les mécréants qui mentent obstinément. Sourate 
Az-Zoumar (Les Groupes) - Coran : 39/2-3. 

De même quant à Sa parole, Gloire et Pureté 
à Lui et qu'Il soit Exalté : 

َّآ إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعۡبُدُوٓاْ إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَيَٰ رَبُّكَ أ

 Ton Seigneur a ordonné que Lui seul soit 
adoré... Sourate Al-Isrâ` (Le Voyage Nocturne) - 
Coran : 17/23. 



 

12 

Et Sa parole, à Lui la Puissance et la Grandeur 
: 

َ مُخۡلصِِينَ لهَُ  ﴿ َٰفرُِونَ فٱَدۡعُواْ ٱللََّّ ِينَ وَلوَۡ كَرهَِ ٱلۡكَ  ﴾14ٱلد 

 Invoquez donc Allah en Lui vouant un culte 
exclusif et sincère, n’en déplaise aux mécréants ! 
Sourate Ghâfir (Le Pardonneur) - Coran : 40/14. 

Ainsi, quiconque médite sur la Sounnah - la 
tradition prophétique - trouve également 
l'importance accordée à ce grand principe : 
notamment ce qui est rapporté dans les deux 
Recueils Authentiques, d'après Mou'âdh (qu'Allah 
l'agrée), le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

 عَلَى العِبَادِ أَن يَعْبُدُوهُ وَلََ يُشْرِكُوا بهِِ شَيئًْا«. 
ِ
 »حَقُّ اللَّه

 « Le droit d'Allah sur les serviteurs est qu'ils 
L'adorent et qu'ils ne Lui associent rien. »1 

La foi en Allah inclut également : la foi en tout 
ce qu'Il a imposé à Ses serviteurs et qu'Il a rendu 
obligatoire pour eux parmi les cinq piliers 
apparents de l'Islam, 

et elle consiste en : l’attestation qu'il n'est de 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°2856) et Mouslim (n°30). 



 

13 

divinité [digne d'adoration] qu'Allah et que 
Mouḥammad est le Messager d'Allah ; 
l'accomplissement de la prière ; l'acquittement de 
l'impôt légal purificateur (la Zakah) ; le jeûne du 
mois de Ramadan ; et le Pèlerinage à la Maison 
Sacrée d'Allah pour celui qui a les moyens de s'y 
rendre, ainsi que d'autres obligations prescrites 
par la loi purifiée. 

Le plus important et le plus considérable de 
ces piliers est : l'attestation qu'Il n'est de divinité 
[digne d'adoration] qu'Allah et que Mouḥammad 
est le Messager d'Allah. Cette attestation exige : 
de vouer un culte sincère à Allah, Seul, et de nier 
à tout autre que Lui [ce droit]. C'est là le sens de 
"Il n'est de divinité [digne d'adoration] qu'Allah". 
Son sens - comme l'ont dit les savants, qu'Allah 
leur fasse miséricorde - est que : rien ni personne 
ne mérite d'être adoré hormis Allah. Par 
conséquent, tout ce qui est adoré en dehors 
d'Allah - qu'il s'agisse d'un être humain, d'un 
Ange, d'un djinn ou autre - est adoré faussement, 
et le Seul qui puisse être adoré à juste titre est 
Allah, Seul et sans associé, comme Il l'a dit, 
Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté : 

نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلۡبََٰطِلُ ﴿
َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ  ﴾ ...ذَ



 

14 

 Il en est ainsi car Allah est la seule véritable 
divinité, tandis que ce qu’ils invoquent en dehors 
de Lui n’est que vanité... Sourate Al-Hajj (Le 
Pèlerinage) - Coran : 22/62. 

Il a déjà été expliqué qu'Allah, Gloire et Pureté 
à Lui et qu'Il soit Exalté, a créé les Djinns et les 
Hommes pour ce principe fondamental et leur a 
ordonné de s'y conformer. Il a envoyé Ses 
Messagers avec ce message et a révélé Ses 
Livres à cet effet. Il incombe au serviteur de bien 
réfléchir à cela et d'y méditer longuement afin de 
comprendre l'ignorance profonde dans laquelle 
sont tombés la plupart des musulmans 
concernant ce principe fondamental, au point 
qu'ils en soient venus à adorer d'autres qu'Allah 
et à leur attribuer Son droit exclusif. Allah est 
Celui dont nous implorons l'aide. 

Fait partie de la foi en Allah, Gloire et Pureté à 
Lui, le fait de Croire qu'Il est le Créateur du 
monde, Celui qui administre les affaires de tout ce 
qui s'y trouve et en dispose, par Sa science et Sa 
capacité, comme Il le veut, Exalté soit-Il ; et qu'Il 
est le Souverain de ce monde et de l'au-delà, le 
Seigneur de l'Univers, et qu'il n'est d'autre 
Créateur, ni d'autre Seigneur que Lui, et qu'Il a 
envoyé les Messagers et Il a fait descendre les 



 

15 

Livres pour la réforme des serviteurs et les 
appeler vers là où se trouve leur salut et leur bien 
être, qu'ils soient immédiats ou à venir ; et qu'Il, 
Gloire et Pureté à Lui, n'a pas d'associé dans tout 
ce qui vient d'être mentionné. Il a dit, Exalté soit-
Il : 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءٖٖۖ وهَُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾62ٱللََّّ

 Allah est le Créateur de tout ce qui existe. Il 
veille à toute chose. Sourate Az-Zoumar (Les 
Groupes) - Coran : 39/62. 

Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

يَّامٖ ثُمَّ ٱسۡتَوَىَٰ ﴿
َ
رۡضَ فيِ سِتَّةِ أ

َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ َّذِي خَلقََ ٱلسَّ ُ ٱل إنَِّ رَبَّكُمُ ٱللََّّ

وَٱلنُّجُومَ  وَٱلقَۡمَرَ  مۡسَ  وَٱلشَّ حَثيِثٗا  يَطۡلُبُهُۥ  هَارَ  ٱلنَّ َّيۡلَ  ٱل يُغۡشِي  ٱلۡعَرۡشِٖۖ  علَىَ 
لاَ لهَُ ٱلخۡلَقُۡ وَ 

َ
ٓۦَۗ أ ِ مۡرهِ

َ
رََٰتِۭ بأِ ُ رَبُّ ٱلۡعََٰلَمِينَ مُسَخَّ َۗ تَبَارَكَ ٱللََّّ مۡرُ

َ
 ﴾54ٱلأۡ

 Votre Seigneur est Allah qui a créé les cieux 
et la terre en six jours, puis s’est élevé sur le 
Trône. Il couvre le jour de l’obscurité de la nuit et 
celle-ci de la lumière du jour, l’un succédant à 
l’autre sans délai. Le soleil, la lune et les étoiles 
sont soumis à Ses lois. Il est le Maître de la 
Création sur laquelle Il règne souverainement. 
Béni soit Allah, Seigneur de l’univers. Sourate Al-



 

16 

A'râf (Les Parties Hautes [de la Muraille]) - Coran 
: 7/54. 

Fait partie de la foi en Allah, Exalté soit-Il, le fait 
de Croire en Ses Noms [qui sont] les plus beaux 
et Ses Attributs [qui sont] les plus hauts 
mentionnés dans Son Livre précieux, et attestés 
par Son Messager, le digne de confiance, sans 
dénaturation (Taḥrîf), ni annulation (Ta'ṭîl), ni 
question sur la nature du comment (Takyyîf) et 
sans représentation (Tamthîl) de leurs sens. 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... ۖۡ وهَُوَ ٱلسَّ  ﴾ليَۡسَ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ

 Rien ne Lui est comparable, et Il entend tout 
et voit tout. Sourate Ach-Choûrâ (La 
Consultation) - Coran : 42/11. 

Il faut donc les considérer comme ils sont 
venus, sans interroger sur le comment, tout en 
croyant ce qu'ils indiquent de significations 
majestueuses qui sont les qualificatifs d'Allah, à 
Lui la Puissance et la Grandeur. On doit Le 
décrire par ceux-ci de la manière qui Lui sied, 
sans établir une quelconque ressemblance avec 
Sa création concernant Ses attributs. Comme Il 
l'a dit, Exalté soit-Il : Et Il a dit, à Lui la Puissance 
et la Grandeur : 



 

17 

نتُمۡ لاَ تَعۡلَمُونَ ﴿
َ
َ يَعۡلَمُ وَأ َۚ إنَِّ ٱللََّّ مۡثَالَ

َ
ِ ٱلأۡ  ﴾ 74فَلاَ تضَۡرِبُواْ لِلََّّ

 Cessez donc de comparer vos divinités à 
Allah. Allah sait, tandis que vous, vous ne savez 
pas. Sourate An-Naḥl (Les Abeilles) - Coran : 
16/74. 

Ceci est la croyance des Gens de la Tradition 
et du Groupe parmi les Compagnons du 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم ainsi que de ceux qui les 
suivent en toute vertu, concernant les Noms 
d'Allah et Ses Attributs ; elle est celle que l'imam 
Aboûl Ḥassan Al-Ach'arî (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a transmise dans son livre : " Al-
Maqâlât ", d'après les Gens du Hadith et les Gens 
de la Sounnah (la Tradition Prophétique), ainsi 
que d'autres qui l'ont transmise, parmi les Gens 
de Science et de Foi. 

Al-Awzâ'î (qu'Allah lui fasse miséricorde) a dit : 
On a interrogé Az-Zouhrî et Makhûl à propos des 
versets des Attributs, ils ont dit : "Laissez les 
passer comme ils sont venus !"1. 

 
1 Rapporté par Al-Lalâkâ`î dans Charḥ Ouṣoûl Al-I'tiqâd (735), et 
Ibn 'Abd Al-Barr dans Jâmi' Al-'Ilm wa Faḍlihi (1801), mais avec 
l'expression "hadiths" au lieu de "versets des Attributs", et son 



 

18 

Al-Awzâ'î (qu'Allah lui fasse miséricorde) a 
également dit : " Nous et les Successeurs (At-
Tâbi'oûn) étions nombreux à dire : "Certes Allah, 
Gloire et Pureté à Lui, est sur Son Trône et nous 
croyons aux Attributs qui ont été rapportés dans 
la Tradition [Prophétique]. "1. 

Al-Walîd ibn Mouslim (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a dit : " On a interrogé Mâlik, Al-
Awzâ'î, Al-Layth ibn Sa'd et Soufyâne Ath-Thawrî 
(qu'Allah leur fasse miséricorde) concernant les 
informations rapportées concernant les Attributs, 
ils ont tous dit : Laissez les passer comme ils sont 
venus, sans chercher le " comment " ! "2. 

Et lorsque Rabî'ah Ibn Abî 'Abdi-r-Raḥman - le 
cheikh de Mâlik, que la miséricorde d'Allah soit 
sur eux deux - a été interrogé à propos de 
l'établissement (Al-Istiwâ') [sur le Trône], il a dit : 
" L'établissement n'est pas ignoré, la manière [de 
cet établissement] n'est pas accessible à la 

 
expression : "Transmettez ces hadiths tels qu'ils sont venus et ne 
discutez pas à leur sujet !" 
1 Rapporté par Al-Bayhaqî dans : Al-Asmâ' wa-ṣ-Ṣifât (n°865) ; et 
Ibn Taymiyyah a authentifié sa chaîne dans : Al-Ḥamawiyyah (p. 
269). Et Adh-Dhahabî a dit dans : Al-'Arḍ (2/223) : "ses rapporteurs 
sont des imams fiables". 
2 Rapporté par Al-Lalâkâ'î dans Charḥ Ouṣoûl Al-I'tiqâd (n°930) et 
par Al-Bayhaqî dans Al-Asmâ' wa-ṣ-Ṣifât (n°955). 



 

19 

raison, c'est d'Allah que provient le message, au 
Messager qu'il appartient de le transmettre 
clairement, et à nous de reconnaitre qu'il est 
véridique. "1, Et quand l'imam Mâlik (qu'Allah lui 
fasse miséricorde) fut interrogé à propos de cela, 
il a dit : " L'établissement est connu, le comment 
est inconnu, y croire est obligatoire et la question 
à propos de cela est une innovation ! " Ensuite, il 
a dit au questionneur : " Je ne te vois que comme 
un homme mauvais ! " Et il ordonna qu'on le fasse 
sortir.2 Et ce sens a également été rapporté de la 
mère des croyants Oum Salamah (qu'Allah 
l'agrée)3. 

L'imam Aboû 'Abdi-r-Raḥman ibn Al-Moubârak 
(qu'Allah lui fasse miséricorde) a dit : " Nous 
connaissons notre Seigneur Gloire et Pureté à 
Lui, comme étant au-dessus de Ses cieux, [établi] 
au-dessus de Son Trône et distinct de Sa création 

 
1 Rapporté par Al-Lâlakâ'î dans Charḥ Ouṣoul Al-I'tiqâd (n°665) et 
Al-Bayhaqî dans Al-Asmâ' wa-ṣ-Ṣifât (n°868). 
2 Rapporté par Al-Lâlakâ'î dans Charḥ Ouṣoûl Al-I'tiqâd (n°664), 
Aboû Nou'aym dans Ḥilyatou-l-Awliyâ' (6/325), et Al-Bayhaqî dans 
Al-Asmâ' wa-ṣ-Ṣifât (n°867). 
3 Rapporté par Al-Mouzakkî dans : Al-Mouzakkiyât (n°29) ; Ibn 
Baṭṭah dans : Al-Ibânah (n°120) ; et Al-Lâlakâ'î dans : Charḥ 
Ouṣoûl Al-I'tiqâd (n°663). 



 

20 

"1. 

Les paroles des imams dans ce chapitre sont 
très nombreuses et il n'est pas possible de toutes 
les énumérer dans ce cours. Quiconque souhaite 
s'arrêter sur une grande quantité d'entre elles, 
qu'il revienne à ce qu'ont écrit les savants de la 
Sounnah (la Tradition prophétique) dans leurs 
livres respectifs, comme : " As-Sounnah ", de 
'AbdouLlâh, le fils de l'imam Aḥmad ; " At-Tawḥîd 
", de l'éminent imam Mouḥammad ibn 
Khouzaymah ; " As-Sounnah ", d'Aboû-l-Qâsim 
Al-Lâlakâ'î Aṭ-Ṭabarî ; " As-Sounnah ", d'Aboû 
Bakr ibn Abî 'Âṣim ; ainsi que la réponse de 
Cheikh Al-Islâm Ibn Taymiyyah aux habitants de 
Ḥamâh, qui est une réponse considérable, pleine 
d'enseignements et dans laquelle il a clarifié la 
croyance des Gens de la Sounnah, transmis 
nombre de leurs paroles ainsi que des preuves 
légales religieuses et rationnelles attestant de 
l'authenticité de ce qu'ils ont dit et de la fausseté 
de ce que leurs opposants ont objecté. 

Il en est de même de son épître intitulée : " At-
Tadmouriyyah " dans laquelle il s'est étendu et a 
clairement montré la croyance des Gens de la 

 
1 Rapporté par Ad-Dârimî dans : "Ar-Radd 'alâ-l-Jahmiyyah" (n°67) 
et Al-Bayhaqî dans : "Al-Asmâ' wa-ṣ-Ṣifât" (n°903). 



 

21 

Sounnah. Il y a mentionné des preuves 
scripturaires et rationnelles et a réfuté ceux qui 
divergent de cette croyance en montrant la vérité 
et en dissipant le faux pour quiconque, parmi les 
gens de science, pose son regard sur ce sujet 
avec un objectif sain doublé d'un vif désir de la 
connaissance de la vérité. En résumé : la doctrine 
des Gens de la Sounnah (la Tradition 
prophétique) et du Groupe concernant les Noms 
et Attributs est qu'ils ont affirmé ce qu'Allah, Gloire 
et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, a Lui-même 
affirmé à Son sujet dans Son Livre [le Noble 
Coran] ou ce que Son Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم 
a affirmé dans Sa Tradition, une affirmation [de 
Ses Noms et Attributs] sans ressemblance [avec 
Sa création]. C'est à dire qu'ils L'ont exempté de 
toute ressemblance avec Sa création, sans pour 
autant nier le sens [de Ses Noms et Attributs] ; et 
c'est ainsi qu'ils se sont préservés de la 
contradiction. Et ils ont œuvré en fonction de 
toutes les preuves ; c'est une réussite accordée 
par Allah, car telle est la tradition d'Allah, Gloire et 
Pureté à Lui, à l'égard de quiconque s'attache à 
la vérité avec laquelle Il a envoyé Ses Messagers, 
qui y déploie tout son effort et se montre sincère 
pour Allah dans sa recherche. Celui-là, Allah lui 
accorde la réussite d'aboutir à la vérité et Il rend 
manifeste son argument, comme Il l'a dit, Exalté 



 

22 

soit-Il : 

ِ علَىَ ٱلۡبََٰطِلِ فَيَدۡمَغُهُۥ فَإذَِا هُوَ زَاهقِٞ ﴿  ﴾ ...بلَۡ نَقۡذِفُ بٱِلحۡقَ 

 Mais Nous faisons éclater la vérité qui aussitôt 
fait disparaître le faux... [Sourate Al-Anbiyâ` (Les 
Prophètes) – Coran : 21/18]. 

Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

حۡسَنَ تَفۡسِيرًا ﴿
َ
ِ وَأ ا جِئۡنََٰكَ بٱِلحۡقَ 

َّ توُنكََ بمَِثَل  إلِ
ۡ
 ﴾ 33وَلاَ يأَ

 Ils ne t’adresseront aucune objection sans que 
Nous ne l’écartions par les arguments les plus 
convaincants et les réponses les plus éloquentes. 
[Sourate Al-Fourqâne (Le Critère) – Coran : 
25/33. 

Quant à quiconque a divergé des Gens de la 
Sounnah dans leur croyance concernant le 
chapitre des Noms et des Attributs, il ne peut être 
qu'en opposition avec les preuves religieuses 
transmises par les textes authentiques et celles 
rationnelles ; avec une contradiction évidente 
dans ce qu'il a affirmé et infirmé. Dans son 
célèbre exégèse, le grand mémorisateur Ibn 
Kathîr (qu'Allah lui fasse miséricorde) a 
mentionné de belles paroles à ce sujet, 



 

23 

notamment lorsqu'il a commenté la parole d'Allah, 
à Lui la Puissance et la Grandeur : 

يَّامٖ ثُمَّ ٱسۡتَوَىَٰ ﴿
َ
رۡضَ فيِ سِتَّةِ أ

َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ َّذِي خَلقََ ٱلسَّ ُ ٱل إنَِّ رَبَّكُمُ ٱللََّّ

 ﴾ ...علَىَ ٱلۡعَرۡشِ 

 Votre Seigneur est Allah qui a créé les cieux 
et la terre en six jours, puis s’est élevé sur le 
Trône... Sourate Al-A'râf (Les Parties Hautes [de 
la Muraille]) - Coran : 7/54. 

et qu'il est bon de relater ici en raison de sa 
grande utilité ; il a dit ce qui suit (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) : 

" Les gens ont eu de très nombreuses opinions 
à ce sujet, mais il n'y a pas lieu de les détailler ici. 
Nous n'empruntons rien d'autre que la voie des 
pieux prédécesseurs : Mâlik, Al-Awzâ'î, Ath-
Thawrî, Al-Layth Ibn Sa'd, Ach-Châfi'î, Aḥmad Ibn 
Ḥanbal, Isḥâq Ibn Râhawayh et d'autres parmi les 
imams des musulmans, anciens et 
contemporains. Cela consiste à les accepter tels 
qu'ils sont venus, sans interrogation, ni recherche 
sur le comment de Ses attributs, sans 
ressemblance, sans en nier le sens et ce qui vient 
de prime abord à l'esprit des anthropomorphistes 
est rejeté lorsqu'il s'agit d'Allah ; et ceci car Allah 



 

24 

ne ressemble à rien de Sa création. 

ۖۡ وهَُوَ ﴿... مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ليَۡسَ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ  ﴾ٱلسَّ

 Rien ne Lui est comparable, et Il entend tout 
et voit tout. Sourate Ach-Choûrâ (La 
Consultation) - Coran : 42/11. En vérité, l'affaire 
est comme l'ont dit les imams, et parmi eux Na'îm 
ibn Ḥammad Al-Khouzâ'î, le maître d'Al-Boukhârî, 
qui a dit : "Quiconque assimile Allah à Ses 
créatures a mécru, et quiconque renie ce par quoi 
Allah S'est Lui-même décrit a mécru1, Il n'y a pas 
dans ce par quoi Allah s'est Lui-même décrit ou 
dans ce par quoi Son Messager L'a décrit de 
ressemblance [avec les créatures]. Ainsi, 
quiconque affirme pour Allah, Exalté soit-Il, ce qui 
a été rapporté dans les versets explicites et les 
informations authentiques, de la manière qui sied 
à Sa Majesté, et nie toute déficience et 
manquement Le concernant, Gloire et Pureté à 
Lui et qu'Il soit Exalté, a assurément emprunté le 
sentier de la guidée."2 Fin de la citation d'Ibn 

 
1 Rapporté par Adh-Dhahabî dans Al-'Ouloûw (n°464) ; et Al-
Albânî a dit dans Moukhtassar Al-'Ouluûw (p. 184) : "et cette 
chaîne de transmission est authentique, ses rapporteurs sont 
fiables et connus". 
2 Tafsîr Ibn Kathîr (3/426-427). 



 

25 

Kathîr (qu'Allah lui fasse miséricorde). 

Fait aussi partie de la foi en Allah : le fait de 
croire que la foi est parole et acte, qu'elle 
augmente par l'obéissance et diminue par la 
désobéissance, et qu'il n'est pas permis de 
déclarer un musulman mécréant quoi qu'il ait 
commis comme désobéissances à l'exception du 
polythéisme et de la mécréance, qu'il s'agisse de 
la fornication, du vol, de l'usure, de la 
consommation de boissons enivrantes, de la 
désobéissance aux parents et autre choses parmi 
les grands péchés, tant qu'il ne considère pas 
cela comme licite. Ceci, conformément à la parole 
d'Allah, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, 
qui dit : 

َٰلكَِ لمَِن يشََاءُٓ ﴿ ن يشُۡرَكَ بهِۦِ وَيَغۡفرُِ مَا دُونَ ذَ
َ
َ لاَ يَغۡفرُِ أ  ﴾ ...إنَِّ ٱللََّّ

 Allah ne saurait pardonner que d’autres 
divinités Lui soient associées, mais Il peut 
pardonner à qui Il veut tout autre péché de 
moindre gravité... [Sourate An-Nissâ` (Les 
Femmes) – Coran : 4/48]. Et comme il est établi 
dans les hadiths moutawâtir d'après le Messager 
d'Allah صلى الله عليه وسلم, parmi lesquels : sa parole : 

 »إنَِّ الَلَّه يُخْرِجُ منَِ النَّارِ مَنْ كَانَ فيِ قَلْبهِِ مثِقَْالُ حَبَّةٍ منِْ خَرْدَلٍ منِْ إيِْمَانٍ«.



 

26 

 « Allah fera sortir de l’Enfer quiconque a dans 
son cœur le poids d’un grain de moutarde de foi»1. 

Le second fondement : La foi aux 

Anges, 
qui comprend deux aspects : L'aspect premier 

: Croire aux Anges de manière générale ; c'est à 
dire croire qu'Allah a des Anges, qu'Il a créés afin 
qu'ils Lui obéissent, et au sujet desquels Il a dit en 
les décrivant : 

كۡرَمُونَ  ﴿ خَذَ ٱلرَّحۡمََٰنُ وَلدَٗاَۗ سُبۡحََٰنَهَُۥۚ بلَۡ عِبَادٞ مُّ لاَ يسَۡبقُِونهَُۥ   26وَقَالوُاْ ٱتَّ
مۡرهِۦِ يَعۡمَلُونَ 

َ
يدِۡيهِمۡ وَمَا خَلفَۡهُمۡ وَلاَ يشَۡفَعُونَ   27بٱِلقَۡوۡلِ وهَُم بأِ

َ
يَعۡلمَُ مَا بَينَۡ أ

ِنۡ خَشۡ  َّا لمَِنِ ٱرۡتضََيَٰ وهَُم م   ﴾28يَتهِۦِ مُشۡفقُِونَ إلِ

 Les idolâtres prétendent que le Tout 
Miséricordieux s’est donné des filles. Gloire à Lui 
! Les anges sont au contraire des serviteurs 
honorés 

 qui se gardent de prendre la parole avant Lui 
et de transgresser Ses ordres. 

 Allah sait ce qui se trouve devant eux comme 
ce qui se trouve derrière eux. Ils n’intercèdent 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°22), d'après Abou Sa'îd Al-Khoudrî 
(qu'Allah l'agrée). 



 

27 

qu’avec Sa permission et sont remplis de crainte 
envers Lui. [Sourate Al-Anbiyâ` (Les Prophètes) 
– Coran : 21/26-28]. 

Ils sont de plusieurs sortes : Parmi eux, 
certains sont chargés de porter le Trône ; d'autres 
sont les gardiens du Paradis et de l'Enfer ; et il en 
est qui sont chargés d'enregistrer les œuvres des 
serviteurs. Le second aspect : La foi aux Anges 
de manière détaillée ; c'est-à-dire croire aux 
Anges qu'Allah et Son Messager صلى الله عليه وسلم ont nommés 
parmi eux ; comme Gabriel chargé de la 
Révélation, Michaël chargé de la pluie, Mâlik - le 
gardien de l'Enfer - , et Isrâfîl qui est chargé de 
souffler dans la Trompe. Comme évoqué dans 
des récits authentiques ; et parmi eux : ce qui est 
établi et relaté par 'Â`ichah (qu'Allah l'agrée) dans 
le recueil authentique [de l'imam Mouslim] où le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

ا  »خُلقَِتِ الـمَلََئِكَةُ منِ نوُرٍ، وَخُلقَِ الجَانُّ منِْ مَارِجٍ منِْ نَارٍ، وَخُلقَِ آدَمُ ممَِّ

 . وُصِفَ لَكُم«

 « Les Anges ont été créés de lumière, les 
djinns d'un feu aux flammes noirâtres intenses, et 



 

28 

Adam a été créé de ce qui vous a été décrit. »1 
Rapporté par Mouslim dans son Saḥîḥ. 

Le troisième fondement : La foi aux 

Livres, qui comprend également deux 

aspects : 
Le premier aspect : La foi aux Livres de 

manière générale ; cela signifie croire qu'Allah a 
fait descendre des Livres sur Ses Prophètes et 
Ses Messagers afin d'y exposer clairement Sa 
Vérité et appeler à celle-ci. Comme Il a dit, Exalté 
soit-Il : 

ليَِقُومَ ﴿ وَٱلمِۡيزَانَ  ٱلكِۡتََٰبَ  مَعَهُمُ  نزَلنَۡا 
َ
وَأ بٱِلبَۡي نََِٰتِ  رُسُلَنَا  رۡسَلۡنَا 

َ
أ لقََدۡ 

اسُ بٱِلقِۡسۡطِ   ﴾ ...ٱلنَّ

 Nous avons envoyé Nos Messagers avec des 
preuves évidentes et les avons chargés 
d’enseigner les Ecritures et l’équité aux hommes 
afin que ceux-ci pratiquent la justice... [Sourate 
Al-Ḥadîd (Le Fer) – Coran : 57/25]. Et Il a dit, 
Exalté soit-Il : 

نزَلَ ﴿
َ
وَأ رِينَ وَمُنذِريِنَ  ِ بيِ ـِنَۧ مُبشَ  ُ ٱلنَّ فَبَعَثَ ٱللََّّ وََٰحِدَةٗ  ةٗ  مَّ

ُ
أ اسُ  كَانَ ٱلنَّ

 
1 Rapporté par Mouslim (n°2996), d'après le hadith de ‘Â`ichah 
(qu’Allah l’agrée). 



 

29 

اسِ فيِمَا ٱخۡتَلفَُواْ فيِهِ  ِ ليَِحۡكُمَ بَينَۡ ٱلنَّ  ﴾ ...مَعَهُمُ ٱلكِۡتََٰبَ بٱِلحۡقَ 

 Les hommes ne professaient à l’origine qu’une 
seule religion. Allah a alors suscité les prophètes 
pour leur annoncer la bonne nouvelle du Paradis 
et les mettre en garde contre l’Enfer, et a révélé à 
Ses Messagers la parole de vérité afin de 
trancher leurs différends... [Sourate Al-Baqarah 
(La Vache) – Coran : 2/89]. 

Le deuxième aspect : La foi aux Livres de 
manière détaillée ; cela consiste à croire en ceux 
dont Allah a mentionné les noms, tels que la 
Torah, l'Évangile, les Psaumes et le Coran. Nous 
croyons que le Coran est le meilleur d'entre eux, 
le dernier révélé, celui qui a prééminence sur tous 
les autres et les corrobore. C'est lui que toute la 
communauté doit suivre et appliquer, en accord 
avec ce qui est authentiquement rapporté de la 
Tradition du Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم ; car Allah, Gloire 
et Pureté à Lui, a envoyé Son Messager 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم comme Messager pour les deux 
charges [les hommes et les djinns]. Il a fait 
descendre sur lui ce Coran afin qu'il juge entre 
eux, et Il en a fait une guérison pour ce qui est 
dans les poitrines, ainsi qu'une explication de 
toute chose, une bonne direction et une 
miséricorde pour les croyants, comme Il a dit, 



 

30 

Exalté soit-Il : 

نزَلۡنََٰهُ مُبَارَكٞ فٱَتَّبعُِوهُ وَٱتَّقُواْ لعََلَّكُمۡ ترُۡحَموُنَ ﴿
َ
 ﴾ 155وَهََٰذَا كتََِٰبٌ أ

 Et voici un livre béni que Nous avons 
également révélé. Conformez-vous donc à ses 
enseignements et gardez-vous de transgresser 
ses commandements dans l’espoir d’être touchés 
par Notre grâce. [Sourate Al-An'âm (Les 
Bestiaux) – Coran : 6/155.] et Il a dit, Gloire et 
Pureté à Lui : 

وَبشُۡرَىَٰ ﴿... وَرَحۡمةَٗ  وهَُدٗى  شَيۡءٖ   ِ
ل كِلُ  تبِۡيََٰنٗا  ٱلكِۡتََٰبَ  عَلَيۡكَ  لنَۡا  وَنزََّ

 ﴾للِۡمُسۡلمِِينَ 

 Nous t’avons en effet révélé le Livre, exposé 
détaillé de toute chose, guide, miséricorde et 
heureuse annonce pour les croyants. [Sourate 
An-Naḥl (Les Abeilles) – Coran : 16/89]. Et Il a dit, 
Exalté soit-Il : 

مُلۡكُ ﴿ لهَُۥ  َّذِي  ٱل جَمِيعًا  إلِيَۡكُمۡ   ِ ٱللََّّ رَسُولُ  إنِ يِ  اسُ  ٱلنَّ هَا  يُّ
َ
أ يََٰٓ قلُۡ 

بِي ِ  وَرَسُولهِِ ٱلنَّ  ِ َّا هُوَ يُحۡيِۦ وَيُمِيتُۖۡ فَـ َامِنُواْ بٱِللََّّ لآَ إلََِٰهَ إلِ رۡضِٖۖ 
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ ٱلسَّ

ِ وكََلمََِٰ  َّذِي يؤُۡمِنُ بٱِللََّّ ِ ٱل م يِ 
ُ
 ﴾ 158تهِۦِ وَٱتَّبعُِوهُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ ٱلأۡ

 Dis : « Ô hommes ! Je suis le Messager 



 

31 

envoyé à vous tous par Allah qui règne en Maître 
absolu sur les cieux et la terre. Il n’est de divinité 
en droit d’être adorée que Lui. Il donne la vie et la 
mort. Ayez donc foi en Allah et en Son Messager, 
le prophète illettré qui croit en Allah et en Ses 
paroles, et suivez sa voie afin d’être bien guidés. 
» [Sourate Al-A'râf (Les Parties Hautes [de la 
Muraille]) – Coran : 7/158]. Et les versets allant 
dans ce sens sont nombreux. 

Le quatrième fondement : La foi aux 

Messagers. 
Et il comprend également deux aspects : Le 

premier aspect : la foi aux Messagers de manière 
générale ; c'est-à-dire que nous croyons qu'Allah, 
Exalté soit-Il, a envoyé à Ses serviteurs des 
Messagers parmi eux, annonciateurs de bonnes 
nouvelles, avertisseurs et invitant à la vérité. 
Quiconque leur a répondu a gagné le bonheur, et 
quiconque s'est opposé à eux a récolté l'échec et 
le regret. Le dernier et meilleur d'entre eux est 
notre Prophète Mouḥammad ibn ʿAbdiLlâh صلى الله عليه وسلم, 
comme l'a dit Allah, Gloire et Pureté à Lui : 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 Nous avons suscité à chaque peuple un 



 

32 

Messager qui l’a exhorté à adorer Allah et à fuir 
les fausses divinités... Sourate An-Naḥl (Les 
Abeilles) - Coran : 16/36. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

بَعۡدَ  ﴿ ةُۢ  حُجَّ  ِ ٱللََّّ علَىَ  للِنَّاسِ  يكَُونَ  لئَِلَّا  وَمُنذِريِنَ  رِينَ  ِ بشَ  مُّ رُّسُلاٗ 
 ﴾ ...ٱلرُّسُلِ 

 Des Messagers chargés d’annoncer aux 
hommes la bonne nouvelle et de les mettre en 
garde. Ces derniers n’auront ainsi aucun 
argument à opposer à Allah après l’envoi des 
Messagers... [Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) - 
Coran : 4/165.] Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

وخََاتَمَ ﴿  ِ ٱللََّّ رَّسُولَ  وَلََٰكِن  ر جَِالكُِمۡ  ِن  م  حَدٖ 
َ
أ بآَ 

َ
أ دٌ  مُحَمَّ كَانَ  ا  مَّ

بيِ ـِنَۧ   ﴾ ...ٱلنَّ

 Mouhammad n’est le père d’aucun homme 
parmi vous, mais le Messager d’Allah et le sceau 
des prophètes... [Sourate Al-Aḥzâb (Les 
Coalisés) – Coran : 33/40]. 

Le deuxième aspect : la foi aux Messagers de 
manière détaillée ; c'est-à-dire que nous croyons 
de manière détaillée et spécifique en ceux dont 
Allah a mentionné le nom ou dont la mention a été 
authentiquement rapportée du Messager d'Allah 



 

33 

 tels que Noé, Hoûd, Ṣâliḥ, Ibrâhîm et d'autres ,صلى الله عليه وسلم
qu'Allah les couvre d'éloges et les préserve, ainsi 
que leurs familles et ceux qui les ont suivi. 

Le cinquième fondement : la foi au Jour 

Dernier 
Il comprend : 

Croire en tout ce qu'Allah et Son Messager صلى الله عليه وسلم 
ont annoncé concernant ce qui se passera après 
la mort, comme : l'épreuve de la tombe, son 
supplice et son délice, ainsi que ce qui se produira 
au Jour de la Résurrection parmi : les affres et les 
difficultés, le pont, la balance, le jugement, la 
rétribution, et la distribution des feuillets parmi les 
gens, certains recevant leur livre de la main 
droite, d'autres de la main gauche ou par derrière 
leur dos. 

Cela inclut également : la foi au Bassin promis 
à notre Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم, la foi au 
Paradis et à l’Enfer, la vision des croyants de leur 
Seigneur, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit 
Exalté, et le fait qu’Il leur parle, ainsi que tout ce 
qui est mentionné dans le Coran et la Tradition 
authentique de la part du Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم. Il 
est donc obligatoire pour le serviteur de croire en 
tout cela et de le déclarer véridique de la manière 



 

34 

dont Allah et Son Messager صلى الله عليه وسلم l’ont expliqué. 

Le sixième fondement : La foi au Destin 
Et il comprend quatre points : 

Le premier aspect : croire qu'Allah, Gloire et 
Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, sait ce qui a été 
et ce qui sera ; Il connait les situations de Ses 
serviteurs, leur subsistance, leurs termes fixés, 
leurs œuvres ainsi que tout ce qui concerne leurs 
diverses affaires. Rien de tout cela ne Lui 
échappe, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, 
comme Il a dit : 

ِ شَيۡء  عَليِمٞ ﴿...
َ بكِلُ  نَّ ٱللََّّ

َ
 ﴾ وَٱعۡلَمُوٓاْ أ

 Sachez qu’Il a une parfaite connaissance de 
toute chose. [Sourate Al-Baqarah (La Vache) – 
Coran : 2/231]. Et Il a dit, à Lui la Puissance et la 
Grandeur : 

شَيۡء  ﴿...  ِ
بكِلُ  حَاطَ 

َ
أ قَدۡ   َ ٱللََّّ نَّ 

َ
وَأ قَدِيرٞ  شَيۡءٖ   ِ

كُل  علَىََٰ   َ ٱللََّّ نَّ 
َ
أ لتَِعۡلَمُوٓاْ 

 ﴾ عِلۡمََۢا

 Vous saurez ainsi que le pouvoir d’Allah est 
absolu et que Sa science embrasse toute chose. 
[Sourate Aṭ-Ṭalâq (Le Divorce) – Coran : 65/12]. 



 

35 

Le deuxième aspect : Croire qu'Allah a 
consigné tout ce qu'Il a décrété et prédestiné ; 
comme Il l'a dit, Gloire et Pureté à Lui : 

رۡضُ مِنۡهُمۡۖۡ وعَِندَناَ كتََِٰبٌ حَفِيظُۢ﴿
َ
 ﴾4قَدۡ عَلمِۡنَا مَا تَنقُصُ ٱلأۡ

 Nous savons parfaitement ce que la terre 
consume de leurs corps décomposés. Nous 
avons en effet un livre où tout est soigneusement 
consigné. [Sourate Qaf – Coran : 50/4]. Et Il a dit, 
Exalté soit-Il : 

بيِنٖ ﴿... حۡصَيۡنََٰهُ فيِٓ إمَِامٖ مُّ
َ
 ﴾وكَُلَّ شَيۡء  أ

 Tout a été minutieusement recensé dans un 
livre d’une grande clarté. [Sourate Yâ-Sîn – Coran 
: 36/12]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

ِۚ إنَِّ ﴿ فيِ كتََِٰب  َٰلكَِ  ذَ إنَِّ  رۡضِِۚ 
َ
وَٱلأۡ مَاءِٓ  فيِ ٱلسَّ مَا  يَعۡلمَُ   َ نَّ ٱللََّّ

َ
أ تَعۡلَمۡ  لمَۡ 

َ
أ

ِ يسَِيرٞ  َٰلكَِ علَىَ ٱللََّّ  ﴾ 70ذَ

 Ne sais-tu pas qu’Allah a une parfaite 
connaissance de ce qui se trouve dans le ciel et 
sur la terre, tout étant consigné dans un livre ? 
Voilà qui, pour Allah, est aisé. Sourate Al- Ḥajj (Le 
Pèlerinage) - Coran : 22/70. 



 

36 

Le troisième aspect : La foi en la Volonté 
pénétrante d'Allah, Exalté soit-Il, et le fait qu'elle 
se réalise ; en effet, ce qu'Il a voulu s'est réalisé 
et ce qu'Il n'a pas voulu ne s'est pas réalisé, 
comme Il l'a dit, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit 
Exalté : 

َ يَفۡعَلُ مَا يشََاءُٓ ﴿...  ﴾إنَِّ ٱللََّّ

 Allah agit toujours comme Il le veut. [Sourate 
Al-Ḥajj (Le Pèlerinage) – Coran : 22/18]. Et Il a dit, 
à Lui la Puissance et la Grandeur : 

ن يَقُولَ لهَُۥ كُن ﴿
َ
رَادَ شَيۡـ ًا أ

َ
ٓۥ إذَِآ أ مۡرُهُ

َ
مَآ أ  ﴾82فَيَكُونُ إنَِّ

 Il Lui suffit, lorsqu’Il veut une chose, de dire : 
«Sois ! » et celle-ci s’accomplit. [Sourate Yâ-Sîn 
– Coran : 36/82]. et Il a dit, Gloire et Pureté à Lui: 

ُ رَبُّ ٱلۡعََٰلَمِينَ ﴿ ن يشََاءَٓ ٱللََّّ
َ
َّآ أ  ﴾29وَمَا تشََاءُٓونَ إلِ

 Mais vous ne le voudrez que si Allah le veut, 
Lui le Seigneur de la Création. [Sourate At-Takwîr 
(L'Obscurcissement) – Coran : 81/29] 

Le quatrième aspect : Croire en la création par 
Allah, Exalté soit-Il, de l'ensemble des choses 



 

37 

existantes ; il n'est de Créateur que Lui, et il n'est 
de Seigneur [digne d'être adoré] que Lui ; comme 
Il l'a dit, Gloire et Pureté à Lui : 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءٖٖۖ وهَُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾62ٱللََّّ

 Allah est le Créateur de tout ce qui existe. Il 
veille à toute chose [Sourate Az-Zoumar (Les 
Groupes) – Coran : 39/62] Et Il a dit, Exalté soit-Il 
: 

﴿  ِ ٱللََّّ غَيۡرُ  خََٰلقِ   مِنۡ  هَلۡ  عَلَيۡكُمَۡۚ   ِ ٱللََّّ نعِۡمَتَ  ٱذۡكُرُواْ  اسُ  ٱلنَّ هَا  يُّ
َ
أ يََٰٓ

َّيَٰ تؤُۡفكَُونَ  ن
َ
َّا هُوَۖۡ فَأ رۡضِِۚ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ  ﴾3يرَۡزُقكُُم م 

 Ô hommes ! Souvenez-vous des bienfaits 
d’Allah envers vous. Y a-t-il un autre créateur 
qu’Allah, Lui qui vous dispense les dons du ciel et 
de la terre ? Il n’est de divinité digne d’être adorée 
que Lui. Comment pouvez-vous vous détourner ? 
[Sourate Fâṭir (Le Créateur) – Coran : 35/3]. 

Ainsi, la foi au destin comprend la foi en la 
totalité de ces quatre points, comme c'est la 
croyance des Gens de la Sounnah et du Groupe 
; contrairement à quiconque en désapprouve une 
partie parmi les gens de l'innovation. 



 

38 

Parmi les éléments importants de la croyance 
authentique que les gens de la Sounnah 
adoptent, il y a l'amour en Allah et la haine en 
Allah, l'alliance en Allah et l'inimitié en Allah. Ceci 
constitue la croyance de l'alliance et du désaveu, 
et elle fait partie de la foi en Allah, Exalté soit-Il. 

Ainsi, le croyant aime les croyants et les prend 
pour alliés, et il déteste les mécréants et les prend 
pour ennemis. À la tête des croyants de cette 
communauté, il y a les Compagnons du 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم, comme c'est établi chez les 
Gens de la Sounnah et du Groupe ; ils les aiment, 
les prennent pour alliés et considèrent qu'ils sont 
les meilleurs des hommes après les Prophètes. 
Ceci,  en raison de la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

ذِينَ يَلُونَهُم« ذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّ  . »خَيرُْ القُرُونِ قَرْنيِ ثُمَّ الَّ

 « Les meilleures des générations sont ma 
génération, puis ceux qui les suivent, puis ceux 
qui les suivent. ».1 Unanimement Reconnu 
Authentique [Rapporté par Al-Boukhârî et 
Mouslim]. 

Ils croient que le meilleur d'entre eux est Aboû 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî (n°3651) et Mouslim (n°2533), d'après 
le hadith de 'AbdouLlâh ibn Mas'oûd (qu'Allah l'agrée). 



 

39 

Bakr Aṣ-Ṣiddîq, ensuite 'Oumar Al-Fâroûq, 
ensuite 'Outhmân Dhoû Nourayn, ensuite 'Alî Al-
Mourtaḍâ (qu'Allah les agrée), puis le reste des 
dix [Compagnons ayant reçu la bonne nouvelle 
du Paradis], puis le reste des Compagnons 
(qu'Allah les agrée). Ils s'abstiennent de parler 
des différends survenus entre les Compagnons 
(qu'Allah les agrée) et les considèrent comme 
ayant fait un effort d'interprétation quant à leur 
situation [en étant aptes à le faire] : de là, celui qui 
a eu raison a deux récompenses et celui qui s'est 
trompé en a une. 

Ils aiment les Gens de la Maison du Messager 
d’Allah صلى الله عليه وسلم (Ahl Al-Bayt), qui ont cru en lui et ils les 
prennent pour alliés, ils font de même concernant 
les épouses du Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم, les mères 
des croyants, et ils disent à leur sujet : « Qu’Allah 
les agrée ». Ils se désavouent de la voie des 
rawâfiḍ * qui détestent les Compagnons du 
Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم, les insultent et exagèrent à 
l’égard des Gens de la Maison, les élevant au-
dessus du statut que leur a assigné Allah, à Lui la 
Puissance et la Grandeur, de même qu'ils se 
désavouent de la voie des nawâṣib * qui nuisent 
aux Gens de la Maison en parole ou en acte. 

Ce que nous avons mentionné ici fait partie de 



 

40 

la croyance authentique avec laquelle Allah a 
envoyé Son Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. C'est la 
croyance qu'il faut adopter, à laquelle on doit 
s'attacher, sur laquelle on doit être droit et se 
méfier de quiconque diverge à son sujet. C'est la 
croyance du groupe sauvé (al-firqatou-n-nâjiyah), 
les Gens de la Sounnah (la tradition prophétique) 
et du Groupe, celui que le Prophète صلى الله عليه وسلم a 
mentionné lorsqu'il a dit : 

تيِ   أُمَّ منِْ  طَائفَِةٌ  تَـزَالُ  خَذَلَهُمْ، عَلَى  ظَاهِرِينَ  »لََ  مَنْ  هُمْ  يَضُرُّ لََ   ، الحَقِّ

 وَهُمْ كَذَلكَِ«
ِ
 . حَتَّى يَأْتيَِ أَمْرُ اللَّه

 « Un groupe de ma communauté ne cessera 
d'être victorieux et sur la vérité, sans que ne leur 
porte préjudice ceux qui les auront laissé tomber, 
jusqu'à ce que l'ordre d'Allah vienne alors qu'ils 
sont en cet état. »1 Et dans une version : 

تيِ عَلَى الحَقِّ مَنْصُورَةٌ«  . »لََ تَزَالُ طَائفَِةٌ منِْ أُمَّ

 « Un groupe de ma communauté sur la vérité, 
ne cessera d’être secouru. »2 et il a dit صلى الله عليه وسلم : 

 
1 Rapporté par Mouslim (n°1920), d'après le hadith de Thawbâne 
(qu'Allah l'agrée). 
2 Rapporté par Ibn Mâjah (n°3952), d'après le hadith de Thawbâne 
(qu'Allah l'agrée), et authentifié par Ibn Ḥibbâne (n°6714) et Al-
Ḥâkim (n°8653). 



 

41 

عَلَى  النَّصَارَى  وَافْترََقَتِ  فرِْقَةً،  وَسَبْعِينَ  إحِْدَى  عَلَى  اليَهُودُ  »افْترََقَتِ 

ةُ عَلَى ثَلََثِ وَسَبْعِينَ فرِْقَةً كُلُّهَا فيِ  اثْنتَيَنِْ وَسَبْعِينَ فرِْقَةً، وَسَتفَْترَِقُ هَذِهِ الأمَُّ

حَابةَُ: مَنْ  ؟ قَالَ: مَنْ كَانَ عَلَى مثِلِْ النَّارِ إلََِّ وَاحِدَةً فَقَالَ الصَّ
ِ
 هِيَ يَا رَسُولَ اللَّه

 .مَا أَنَا عَلَيهِْ وَأَصْحَابيِ«

 « Les Juifs se sont divisés en soixante et onze 
sectes, les Chrétiens se sont divisés en soixante-
douze sectes, et cette communauté se divisera 
en soixante-treize sectes ; toutes sont dans le feu, 
sauf une. » Les Compagnons demandèrent alors 
: « Qui est-elle, ô Messager d'Allah ? - Il répondit 
: Quiconque sera sur ce quoi je suis, ainsi que 
mes Compagnons. »1 

Les croyances opposées à la croyance 

correcte 
Ceux qui s'écartent de cette croyance, et ceux 

qui sont sur une croyance contraire à celle-ci, se 
divisent en plusieurs catégories. Ainsi, parmi eux, 
il y a : les adorateurs des statues, les adorateurs 
des idoles, des Anges, des saints, des djinns, des 

 
1 Rapporté par At-Tirmidhî (n° 2641), d'après le hadith de 'Abd 
Allâh ibn 'Amr (qu'Allah l'agrée). Al-Mounâwî a dit dans Fayḍ Al-
Qadîr (5/347) : "Il s'y trouve 'Abd Ar-Raḥmâne ibn Ziyâd Al-Afrîqî, 
au sujet duquel Adh-Dhahabî a dit : Ils l'ont affaibli." Et Al-Albânî 
l'a authentifié dans Ṣaḥîḥ Al-Jâmi' (n° 5343). 



 

42 

arbres, des pierres et d'autres choses encore. 
Ceux-là n'ont pas répondu à l'appel des 
Messagers ; bien plus, ils ont refusé de les suivre 
et leur on tenu tête, à l'instar de ce qu'ont fait la 
tribu de Qouraych et d'autres tribus arabes avec 
notre Prophète صلى الله عليه وسلم ; ils demandaient à leurs idoles 
de répondre à leurs besoins, de guérir leurs 
malades et de les secourir contre leurs ennemis ; 
ils égorgeaient pour eux et faisaient des vœux en 
leur nom ; et lorsque le Messager صلى الله عليه وسلم leur reprocha 
cela et leur ordonna de vouer un culte exclusif à 
Allah Seul, ils trouvèrent cela étrange, le 
rejetèrent et dirent : 

جَعَلَ ٱلۡأٓلهَِةَ إلََِٰهٗا وََٰحِدًاۖۡ إنَِّ هََٰذَا لشََيۡءٌ عُجَابٞ ﴿
َ
 ﴾5أ

 Réduira-t-il les divinités à un seul dieu ? Voilà 
chose bien étrange ! » [Sourate Ṣâd – Coran : 
38/5]. 

Le Messager صلى الله عليه وسلم ne cessa de les appeler à 
Allah, de les mettre en garde contre le 
polythéisme et de leur expliquer la véritable 
nature de ce à quoi ils étaient appelés. Ceci dura 
jusqu'à ce qu'Allah guide ceux qu'Il a voulu guider 
parmi eux. Ils entrèrent ensuite en masse dans la 
religion d'Allah, c'est alors que la religion d'Allah 
prévalut sur toutes les autres ; après un appel 



 

43 

continu, un long combat du Messager صلى الله عليه وسلم, de ses 
Compagnons (qu'Allah les agrée) et de ceux qui 
les suivirent de la meilleure des façon. Puis, les 
choses changèrent et l'ignorance domina la 
plupart des gens ; c'est ainsi que la majorité 
d'entre eux revint à la religion de l'ignorance 
préislamique, en exagérant dans la vénération 
des Prophètes et des saints, en les invoquant et 
en cherchant secours auprès d'eux, et en 
commettant d'autres formes de polythéisme. Ils 
ne comprirent pas le sens de : - Il n'est de divinité 
[digne d'adoration] qu'Allah (lâ ilâha illa Llâh) 
comme les mécréants arabes en avaient compris 
la signification. Et c'est Allah Celui à qui on 
demande de l'aide. 

Et ce polythéisme n'a cessé de se répandre 
parmi les gens jusqu'à notre époque ; ceci, en 
raison de la prédominance de l'ignorance et de 
l'éloignement de l'époque de la prophétie. 

Et l'ambiguïté de ceux qui sont venus en 
dernier est la même ambiguïté que celle des 
premiers, et il s'agit de leur parole : 

...﴿ ِ ؤُلاَءِٓ شُفَعََٰٓؤُناَ عِندَ ٱللََّّ  ﴾ ...هََٰٓ

 ceux-ci sont leurs intercesseurs auprès 



 

44 

d’Allah Sourate Yoûnous (Jonas) - Coran : 10/18. 
et de leur parole : 

ِ زُلفَۡىَٰٓ ﴿... بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر   ﴾ ...مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ

 ...prétendant qu’ils ne vénèrent ces fausses 
divinités que pour se rapprocher du Seigneur par 
leur intermédiaire... Sourate Az-Zoumar (Les 
Groupes) - Coran : 39/3. Allah a réfuté cette 
ambiguïté et a clarifié que quiconque adore un 
autre que Lui, qui ou quoi qu'il soit, c'est de 
l'association et de la mécréance avérées qu'il 
commet. Comme l'a dit Allah, Exalté soit-Il : 

ؤُلاَءِٓ ﴿ هََٰٓ وَيقَُولوُنَ  ينَفَعُهُمۡ  وَلاَ  هُمۡ  يضَُرُّ لاَ  مَا   ِ ٱللََّّ دُونِ  مِن  وَيَعۡبُدُونَ 
 ِ  ﴾ ...شُفَعََٰٓؤُناَ عِندَ ٱللََّّ

 Ils adorent, en dehors d’Allah, des divinités qui 
ne peuvent ni leur nuire, ni leur être utiles, 
prétendant que celles-ci sont leurs intercesseurs 
auprès d’Allah... [Sourate Yoûnous (Jonas) – 
Coran : 10/18] Allah, Gloire et Pureté à Lui, leur 
répondit par Sa parole : 

سُبۡحََٰنَهُۥ ﴿ رۡضِِۚ 
َ
ٱلأۡ فيِ  وَلاَ  َٰتِ  مََٰوَ ٱلسَّ فيِ  يَعۡلَمُ  لاَ  بمَِا   َ ٱللََّّ تنَُب ـِ ُونَ 

َ
أ قلُۡ 

ا يشُۡرِكُونَ   ﴾ 18وَتعَََٰلىََٰ عَمَّ



 

45 

 Dis-leur : « Auriez-vous la prétention 
d’apprendre à Allah ce dont Il ignorerait jusqu’ici 
l’existence dans les cieux et sur la terre ? » Gloire 
à Lui ! Il est bien au-dessus de ces divinités qu’ils 
Lui associent. [Sourate Yoûnous (Jonas) – Coran: 
10/18] 

Dans ce verset, Allah Exalté soit-Il, a expliqué 
que le fait d'adorer autre que Lui, qu'il s'agisse 
des Prophètes, des saints ou d'autre qu'eux 
constitue du polythéisme majeur, même si ceux 
qui le pratiquent lui donnent un autre nom. Allah 
Exalté soit-Il, a dit : 

...﴿ ِ ٱللََّّ إلِيَ  بُِونآَ  ليُِقَر  َّا  إلِ نَعۡبُدُهُمۡ  مَا  وۡليَِاءَٓ 
َ
أ ٓۦ  دُونهِِ مِن  خَذُواْ  ٱتَّ َّذِينَ  وَٱل

 ﴾ ...زُلفَۡىَٰٓ 

 Quant à ceux qui prennent des maîtres en 
dehors de Lui, prétendant qu’ils ne vénèrent ces 
fausses divinités que pour se rapprocher du 
Seigneur par leur intermédiaire, [Sourate Az-
Zoumar (Les Groupes) – Coran : 39/3]. Allah, 
Exalté soit-Il, leur répondit alors par Sa parole : 

َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ ﴿... َ يَحكُۡمُ بيَۡنَهُمۡ فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَخۡتَلفُِونََۗ إنَِّ ٱللََّّ إنَِّ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ



 

46 

 qu’Allah tranchera leurs différends. Allah ne 
saurait guider les mécréants qui mentent 
obstinément. [Sourate Az-Zoumar (Les Groupes) 
– Coran : 39/3]. 

Il a ainsi clairement expliqué, Gloire et Pureté 
à Lui, que le fait qu'ils adorent autre que Lui par 
l'invocation, la crainte, l'espoir et autres actions 
du genre correspond à mécroire en Lui, Gloire et 
Pureté à Lui, et Il a aussi démenti leur parole 
prétendant que leurs divinités les rapprochent de 
Lui. 

Parmi les doctrines mécréantes opposées à la 
croyance correcte et contraires à ce que les 
Messagers ont apporté (que la prière et la paix 
soient sur eux), il y a celles que professent les 
athées de notre époque, parmi les adeptes de 
Marx, de Lénine et autres propagateurs de 
l'athéisme et de la mécréance, qu'ils appellent 
cela le socialisme, le communisme, le baathisme, 
ou tout autre nom. Parmi les principes de ces 
athées, il y a le fait d'affirmer qu'Allah n'existe pas 
et que la vie n'est que matière. 

Parmi leurs fondements, il y a le déni de la 
Résurrection, du Paradis et de l'Enfer, ainsi que 
la mécréance à l'égard de toutes les religions. 
Quiconque examine leurs livres et étudie leur 



 

47 

doctrine en est certain. Il ne fait aucun doute que 
cette croyance est opposée à toutes les religions 
célestes et conduit ses adeptes aux pires des 
conséquences, ici-bas et dans l'au-delà. 

Parmi ces croyances contraires à la vérité, il y 
a ce que croient certains Soufis, à savoir que 
certains de ceux qu'ils appellent les saints 
participent à la gestion des affaires du monde 
avec Allah. Ils les appellent : "les pôles" (al-
aqṭâb), "les soutiens" (al-awtâd), les aides (al-
aghwâth) et d'autres noms qu'ils ont inventés 
pour leurs divinités. C'est une association dans 
l'Unicité de la Seigneurie, et il s'agit de l'un des 
pires genres d'association à Allah, Exalté soit-Il. 

Quiconque réfléchit au polythéisme des 
anciens de l'époque de l'ignorance et le compare 
au polythéisme répandu parmi les contemporains 
constatera que celui des contemporains est plus 
grand et plus grave. Et ceci s'explique comme suit 
: Les mécréants arabes de la Jâhiliyyah 
(l'ignorance préislamique) se sont distingués 
sous deux aspects : Le premier : c'est qu'ils 
n'associaient rien à la Seigneurie, leur association 
ne se manifestait qu'au niveau de l'adoration ; 
ainsi, ils reconnaissaient la Seigneurie d'Allah, à 
Lui la Puissance et la Grandeur, Lui Seul ; comme 



 

48 

Il a dit, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté : 

﴿ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولنَُّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ
َ
 ﴾ ...وَلئَنِ سَأ

 Si tu leur demandes qui les a créés, ils 
répondront assurément : « C’est Allah ! » [Sourate 
Az-Zouḥrouf (L'Ornement) – Coran : 43/87] Et 
Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

بصََٰۡرَ وَمَن ﴿
َ
مۡعَ وَٱلأۡ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قلُۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

َۚ فسََيَقُولوُنَ  مۡرَ
َ
حَي ِ وَمَن يدَُب رُِ ٱلأۡ

يُخرۡجُِ ٱلۡحَيَّ مِنَ ٱلمَۡي تِِ وَيخُۡرِجُ ٱلمَۡي تَِ مِنَ ٱلۡ
فَلاَ تَتَّقُونَ 

َ
َۚ فَقُلۡ أ ُ  ﴾31ٱللََّّ

 Demande-leur : « Qui vous dispense les 
bienfaits du ciel et de la terre ? Qui vous a 
accordé l’ouïe et la vue ? Qui tire le vivant du mort 
et le mort du vivant ? Qui règle la marche de 
l’univers ? » « C’est Allah », répondront-ils. Dis-
leur: « N’allez-vous donc pas Le craindre ? » 
[Sourate Yoûnous (Jonas) – Coran : 10/31]. Et les 
versets dans ce sens sont très nombreux. 

Le deuxième : c'est que leur polythéisme dans 
l'adoration n'était pas constant, il ne se 
manifestait qu'en période d'aisance. En revanche, 
en période d'adversité, ils vouaient un culte 
exclusif à Allah ; comme Il l'a dit, Exalté soit-Il : 



 

49 

﴿ ِ بَر 
َٰهُمۡ إلِيَ ٱلۡ ا نَجَّى ِينَ فَلَمَّ َ مُخۡلصِِينَ لهَُ ٱلد  فَإذَِا رَكبُِواْ فيِ ٱلفُۡلۡكِ دَعَوُاْ ٱللََّّ

 ﴾ 65إذَِا هُمۡ يشُۡرِكُونَ 

 Lorsqu’ils sont en mer, à bord de leurs 
vaisseaux, c’est Allah seul qu’ils implorent. Mais 
une fois qu’Il les a ramenés sains et saufs à bon 
port, voilà que de nouveau ils Lui associent 
d’autres divinités, [Sourate Al-'Ankaboût 
(L'Araignée) – Coran : 29/65]. 

Quant aux polythéistes contemporains, ils ont 
surpassé les anciens polythéistes sur deux 
aspects : Le premier : c'est l'association que 
commettent certains d'entre eux dans la 
Seigneurie. Le second : c'est qu'ils sont 
polythéistes aussi bien dans l'aisance que dans 
l'adversité, comme le sait quiconque les a 
fréquentés, a examiné leurs états et a observé ce 
qu'ils font auprès des tombes d'Al-Ḥousayn, d'Al-
Badawî et d'autres en Égypte ; auprès de la 
tombe d'Al- 'Aydaroûs à Aden, d'Al-Hâdî au 
Yémen ; d'Ibn 'Arabî en Syrie ; et de cheikh 'Abd 
Al-Qâdir Al Jîlânî en Irak ; ainsi que d'autres 
tombes célèbres où les gens de la masse 
populaire ont exagéré et ont détourné [à leur 
attention] beaucoup de droits qui ne reviennent 
qu'à Allah, à Lui la Puissance et la Grandeur. Peu 



 

50 

nombreux sont ceux qui les réprouvent et leur 
expliquent la réalité du monothéisme pour lequel 
Allah a envoyé Son Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم 
ainsi que les Prophètes avant lui (sur eux la prière 
et la paix) ; C'est certes à Allah que nous 
appartenons, et vers Lui que se fait notre retour. 

Parmi les croyances opposées à la croyance 
correcte, dans le chapitre des Noms et Attributs 
d'Allah, figurent celles des gens de l'innovation 
tels que les Jahmites (al-jahmiyyah), les 
Mou'tazilites (al-mou'tazilah) et  d'autres qui 
empruntent leur sentier. Ils démentent les 
Attributs d'Allah, à Lui la Puissance et la Grandeur 
; nient ce qui a été dit de Ses Attributs de 
perfection, Gloire et Pureté à Lui ; et Le décrivent 
par des caractéristiques qui sont soit inexistantes, 
soit celles d'objets inanimés ou encore d'autres 
choses impossibles. Et Allah, Exalté soit-Il, est 
bien au-dessus de ce qu'ils disent. 

Et fait partie de cette catégorie quiconque nie 
certains Attributs divins tout en confirmant les 
autres, comme c'est la croyance des Acharites 
(al-achâ'irah). Or, ce qui s'applique aux Attributs 
que ces derniers confirment s'applique aussi à 
ceux qu'ils cherchent à éviter ; ceux-là mêmes 
qu'ils nient, dont ils interprètent les sens et au 



 

51 

sujet desquels ils s'opposent aux preuves, aussi 
bien scripturaires que rationnelles. Et c'est ainsi 
qu'ils tombent dans une contradiction manifeste. 

Quant aux gens de la Sounnah et du Groupe, 
ils ont confirmé ce qu'Allah, Gloire et Pureté à Lui 
et qu'Il soit Exalté, a Lui-même confirmé à Son 
sujet ; tout comme ils ont confirmé ce que Son 
Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم a confirmé à Son sujet 
de Noms et Attributs dans leur perfection. Ils ont 
récusé à Son sujet toute ressemblance avec Sa 
création, tout en veillant à ne pas tomber dans les 
travers de ceux qui nient Ses Attributs. Ils ont 
ainsi œuvré en fonction de toutes les preuves, 
sans les dénaturer, ni les nier, et ils se sont ainsi 
préservés de la contradiction dans laquelle sont 
tombés les autres, comme expliqué 
précédemment. 

C'est cela le chemin du salut et du bonheur, ici-
bas et dans l'au-delà. C'est le droit chemin 
emprunté par les pieux prédécesseurs de cette 
communauté ainsi que ses imams. Et rien ne 
réformera les derniers d'entre eux si ce n'est ce 
qui a réformé les premiers, c'est à dire : suivre le 
Coran et la Sounnah (la Tradition prophétique), 
tout en délaissant ce qui contrevient à leurs 
prescriptions. Nous demandons à Allah, Gloire et 



 

52 

pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, de ramener la 
communauté à la raison, de multiplier en son sein 
les prêcheurs de la guidée, et d'accorder à ses 
dirigeants et savants la réussite dans la lutte 
contre le polythéisme, son éradication et la mise 
en garde contre ce qui y mène. Il est certes celui 
qu'il entend tout, le proche. Allah est le Garant de 
la réussite et du succès, Il est notre meilleur 
soutien et protecteur, et il n'est de force, ni de 
puissance que par Lui. Que la prière d’Allah soit 
sur Son serviteur et Messager, notre Prophète 
Mouḥammad, et qu'Il le préserve, ainsi que sa 
famille et ses Compagnons. 

 

*** 

 

  



 

53 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La deuxième lettre : 

sur le jugement de la demande de 

secours auprès du Prophète (sur lui la paix 

et le salut) 

Louange à Allah. Que la prière et la paix soient 
sur le Messager d'Allah, sa famille, ses 
Compagnons et quiconque a été guidé par sa 
guidance. 

Quant à ce qui suit : le journal Al-Mujtama’ du 
Koweït a publié dans son numéro 15, daté du 
19/4/1390 H, des vers sous le titre : (À l’occasion 
de l’anniversaire de la naissance du Prophète, sur 
lui la paix et le salut), et ces vers contenaient des 
invocations adressées au Prophète (sur lui la paix 
et le salut), sollicitant son secours pour sauver la 
communauté, la soutenir et la délivrer de la 
division et des dissensions dans lesquelles elle 
est tombée, signés par une personne se 
désignant elle-même comme : (Âminah). Voici un 
extrait des vers en question : 

« Ô Messager d'Allah ! Sauve un savant... qui 
attise la guerre et subit ses flammes » 

Ô Messager d'Allah, viens en aide à la 



 

54 

communauté... dans l'obscurité du doute, sa nuit 
s'est prolongée. 

Ô Messager d'Allah ! Sauve la communauté... 
Dans les labyrinthes de la tristesse, ses visions 
se sont égarées. 

jusqu'à ce qu'elle ait dit : 

Hâte le secours comme Tu l'as hâté... le jour 
de Badr lorsque Tu as invoqué l'Éternel. 

Ainsi, l'humiliation s'est transformée en un 
secours magnifique... C’est à Dieu 
qu’appartiennent des armées invisibles. 

(Ainsi, cette écrivaine adresse son appel et sa 
supplication au Messager d'Allah (sur lui la paix 
et le salut), lui demandant de secourir la 
communauté en hâtant la victoire, oubliant - ou 
ignorant - que le secours ne peut venir que 
d'Allah, et non du Prophète (sur lui la paix et le 
salut) ni d'aucune autre créature, comme Allah, 
Glorifié soit-Il, l'a dit dans Son Livre clair :) 

ِ العَْزيِزِ الحْكَِيمِ ﴿... َّا مِنْ عِندِْ اللََّّ  ﴾وَمَا النَّصْرُ إلِ

 la victoire dépendant uniquement du 
Seigneur, le Tout-Puissant, l’infiniment Sage. [La 



 

55 

Famille d'Imrân, 3 : 126]. Il (Exalté et Magnifié soit 
Sa Majesté) a dit : 

َّذِي يَنصُْرُكُمْ ﴿ ُ فَلاَ غاَلبَِ لكَُمْ وَإِنْ يَخذُْلكُْمْ فَمَنْ ذَا ال إنِْ يَنصُْرْكُمُ اللََّّ
 ِ  ﴾ ...مِنْ بَعْدِه

 Si Allah vous porte secours, nul ne pourra 
vous vaincre. Mais s’Il vous abandonne, qui donc 
après cela pourra vous secourir... [La Famille 
d'Imrân, 3 : 160]. 

Et cet acte de supplication et de demande de 
secours est : vouer une sorte d’adoration à autre 
qu'Allah, Exalté soit-Il ; Il est connu par le texte et 
le consensus que cela n'est pas permis, et 
qu'Allah, Gloire à Lui, a créé les créatures pour 
qu'elles L'adorent. Il a envoyé les Messagers et a 
fait descendre les Livres pour expliquer cette 
adoration et y appeler, comme Il (Élevé soit-Il) a 
dit : 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour 
qu’ils M’adorent. [Qui éparpillent : 56]. Et Il a dit, 
Exalté soit-Il : 



 

56 

اغُوتَ ﴿ َ وَاجْتَنبُِوا الطَّ نِ اعْبُدُوا اللََّّ
َ
ة  رَسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدْ بَعَثنَْا فيِ كُل 

 Nous avons suscité à chaque peuple un 
Messager qui l’a exhorté à adorer Allah et à fuir 
les fausses divinités... [Sourate An-Naḥl (Les 
Abeilles) : 16/36]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

ناَ ﴿
َ
أ َّا  إلِ إلِهََ  لاَ  نَّهُ 

َ
أ إلِيَْهِ  نوُحِي  َّا  إلِ رَسُول   مِنْ  قَبلْكَِ  مِنْ  رسَْلنَْا 

َ
أ وَمَا 
 ﴾ 25فَاعْبُدُونِ 

 Nous n’avons envoyé avant toi nul Messager 
sans lui révéler qu’il n’est de divinité en droit d’être 
adorée qu’Allah qui, seul, doit être vénéré. [Les 
Prophètes, 21 : 25]. Il (Exalté et Magnifié soit Sa 
Majesté) a dit : 

خَبيِر  ﴿ حَكِيم   لدَُنْ  مِنْ  تْ 
لَ ِ فُص  ثُمَّ  آيَاتهُُ  حْكِمَتْ 

ُ
أ كتَِابٌ  َّا    1الر  ل

َ
أ

َ إنَِّنيِ لكَُمْ مِنهُْ نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ  َّا اللََّّ  ﴾ 2تَعْبُدُوا إلِ

 Alif-Lâm-Râ. Voici, émanant de Celui qui est 
infiniment Sage et qui connaît les réalités les 
mieux cachées, un livre aux versets parfaitement 
structurés et aux enseignements clairement 
exposés 

 qui vous exhorte à n’adorer qu’Allah - Il m’a 



 

57 

chargé de vous avertir et de vous annoncer la 
bonne nouvelle - [Sourate Hûd : 11/1-2]. 

Dans ces versets explicites, Il, Exalté soit-Il, a 
clarifié qu'Il n'a créé les "deux charges" que pour 
qu'ils L'adorent, Lui Seul, sans associé. Il a 
expliqué qu'Il a envoyé les Messagers – paix et 
salut sur eux – pour ordonner cette adoration et 
interdire son contraire. Il, Glorifié et Élevé soit-Il, 
a informé qu'Il a perfectionné les versets de Son 
Livre et les a détaillés afin que nul autre que Lui 
ne soit adoré. 

Il est bien connu que l'adoration signifie : croire 
en l'Unicité d'Allah et Lui obéir, en se conformant 
à Ses ordres et en évitant Ses interdits. Allah, 
Exalté soit-Il, a ordonné et informé de cela dans 
de nombreux versets, parmi lesquels : Sa parole, 
Gloire à Lui : 

ِينَ حُنَفَاءَ ﴿ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 un livre leur ordonnant simplement d’adorer 
Allah en Lui vouant un culte exclusif et sincère... 
[La Preuve Évidente, 98 : 5]. Il (Exalté et Magnifié 
soit-Il) a dit : 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ



 

58 

 Ton Seigneur a ordonné que Lui seul soit 
adoré... [Le Voyage Nocturne, 17 : 23]. et Sa 
parole, Gloire et Pureté à Lui : 

َّهُ  ﴿ َ مُخۡلصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
ِينَ إنَِّآ أ ِ   2ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

بُِونآَ إلِيَ  َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ِينُ ٱلخۡاَلصَُِۚ وَٱل ٱلد 

َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ  َ يَحۡكُمُ بيَۡنَهُمۡ فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَخۡتَلفُِونََۗ إنَِّ ٱللََّّ ِ زُلفَۡىَٰٓ إنَِّ ٱللََّّ ٱللََّّ
ارٞ هُوَ كََٰ   ﴾ 3ذِبٞ كَفَّ

 Nous t’avons révélé le Livre de vérité. Adore 
donc Allah en Lui vouant un culte sans partage. 

 Allah seul, en effet, est digne d’être adoré. 
Quant à ceux qui prennent des maîtres en dehors 
de Lui, prétendant qu’ils ne vénèrent ces fausses 
divinités que pour se rapprocher du Seigneur par 
leur intermédiaire, qu’ils sachent qu’Allah 
tranchera leurs différends. Allah ne saurait guider 
les mécréants qui mentent obstinément. [Les 
Groupes, 39 : 2-3]. 

Les versets à ce sujet sont nombreux, et tous 
indiquent l'obligation de vouer un culte exclusif à 
Allah, Seul, et de délaisser l'adoration de 
quiconque autre que Lui, y compris les prophètes 
et autres. 



 

59 

Il ne fait aucun doute que l'invocation est parmi 
les types d'adorations les plus importantes et les 
plus complètes. Il est donc obligatoire de la vouer 
exclusivement à Allah seul, comme Il a dit, 
Puissant et Majestueux soit-Il : 

ِينَ وَلوَْ كَرهَِ الكَْافرُِونَ ﴿ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد   ﴾14فَادْعُوا اللََّّ

 Invoquez donc Allah en Lui vouant un culte 
exclusif et sincère, n’en déplaise aux mécréants ! 
[Le Pardonneur, 40 : 14]. Il (Exalté et Magnifié 
soit-Il) a dit : 

حَدًا﴿
َ
ِ أ ِ فَلاَ تدَْعُوا مَعَ اللََّّ نَّ المَْسَاجِدَ لِلََّّ

َ
 ﴾ 18وَأ

 Les mosquées étant exclusivement 
consacrées au culte d’Allah, n’y vénérez nul autre 
que Lui. [Les Djinns, 72 : 18], Ce commandement 
d'adresser ses invocations exclusivement à Allah 
s'applique à toutes les créatures, y compris les 
Prophètes et les autres ; et Sa parole : 

كَ فَإنِ فَعَلۡتَ فَإنَِّكَ إذِٗا ﴿ ِ مَا لاَ يَنفَْعُكَ وَلاَ يضَُرُّ وَلاَ تدَْعُ مِنْ دُونِ اللََّّ
َٰلمِِينَ  ِنَ ٱلظَّ  ﴾106م 

 Garde-toi d’invoquer, en dehors d’Allah, ces 
divinités qui ne sauraient t’être utiles ou te nuire, 



 

60 

car tu commettrais alors la plus grande iniquité. 
[Jonas, 10 : 106]. Et ceci est un discours adressé 
au Prophète صلى الله عليه وسلم, et il est bien connu qu'Allah - 
Exalté soit-Il - l'a préservé du polythéisme. Le but 
est donc d'avertir les autres. Puis Il - Glorifié et 
Exalté soit-Il - a dit : 

كَ فَإنِْ فَعَلتَْ فَإنَِّكَ إذًِا ﴿ ِ مَا لاَ ينَفَعُكَ وَلاَ يضَُرُّ وَلاَ تدَۡعُ مِن دُونِ ٱللََّّ
المِِينَ   ﴾106مِنَ الظَّ

 Garde-toi d’invoquer, en dehors d’Allah, ces 
divinités qui ne sauraient t’être utiles ou te nuire, 
car tu commettrais alors la plus grande iniquité. 
[Jonas, 10 : 106]. Et ceci est un discours adressé 
au Prophète صلى الله عليه وسلم, et le but est d'avertir les autres, 
car il est bien connu qu'Allah - Exalté et Glorifié 
soit-Il - a préservé Son Messager du polythéisme. 
Puis Allah جل جلاله a renforcé l'interdiction et 
l'avertissement en disant : 

المِِينَ ﴿...  ﴾فَإنِْ فَعَلتَْ فَإنَِّكَ إذًِا مِنَ الظَّ

 ...car tu commettrais alors la plus grande 
iniquité. L'injustice, lorsqu'elle est mentionnée 
sans précision, désigne le polythéisme majeur, 
comme Allah, Exalté soit-Il, a dit : 



 

61 

المُِونَ ﴿...  ﴾وَالكَْافرُِونَ هُمُ الظَّ

 Ce sont, en vérité, les mécréants qui sont 
injustes envers eux-mêmes. [La vache : 254] Et Il 
a dit, Exalté soit-Il : 

رْكَ لظَُلمٌْ عَظِيمٌ ﴿... ِ  ﴾إنَِّ الش 

 « ...car tu commettrais une grave injustice. » 
[Luqmân, 31 : 13] Si le Maître des enfants d'Adam 
والسلام الصلاة عليه -  - avait invoqué autre qu'Allah, il 
serait parmi les injustes, qu'en est-il des autres ?! 

Il est donc compris par ces versets et d'autres 
que l'invocation de quiconque autre qu'Allah — 
qu'il s'agisse des morts, des arbres, des idoles ou 
autres — est un polythéisme envers Allah, Gloire 
et Pureté à Lui, et contredit l'unicité d'Allah dans 
l'adoration, qui est le but de la création des deux 
mondes, de l'envoi des messagers et de la 
révélation des livres. Cela s'oppose au sens de : 
"La ilaha illa Allah" ; qui nie l'adoration de 
quiconque autre qu'Allah et l'affirme pour Allah 
Seul, comme Allah, Gloire et Pureté à Lui, a dit : 

﴿ َ نَّ ٱللََّّ
َ
نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلۡبََٰطِلُ وَأ

َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ ذَ

 ﴾62هُوَ ٱلۡعَلىُِّ ٱلكَۡبيِرُ 



 

62 

 Il en est ainsi car Allah est la seule véritable 
divinité, tandis que ce qu’ils invoquent en dehors 
de Lui n’est que vanité, et qu’Allah est le Très 
Haut, le Très Grand. Sourate Al-Hajj (Le 
Pèlerinage) - Coran : 22/62. 

C'est le fondement même de la religion et la 
base de la communauté, et les adorations ne sont 
valides qu'après la validité de ce fondement, 
comme Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

شْرَكْتَ ليََحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴿
َ
َّذِينَ مِنْ قَبلْكَِ لئَنِْ أ وحِيَ إلِيَْكَ وَإِليَ ال

ُ
وَلقََدْ أ

 ﴾ 65وَلتََكُونَنَّ مِنَ الخْاَسِرِينَ 

 Or, il t’a été révélé, comme aux prophètes qui 
t’ont précédé : « Si jamais tu associais d’autres 
divinités à Allah, tes œuvres seraient 
certainement réduites à néant et tu serais parmi 
les perdants. [Sourate Az-Zoumar (Les Groupes) 
: 39/65]. Allah, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit 
Exalté, a dit : 

شْرَكُوا لحَبَطَِ عَنهُْمْ مَا كَانوُا يَعْمَلُونَ ﴿...
َ
 ﴾ وَلوَْ أ

 S’ils avaient associé d’autres divinités au 
Seigneur, leurs œuvres auraient été réduites à 
néant. [Les Bestiaux, 6 : 88]. 



 

63 

Et de ce qui précède, il apparaît clairement que 
la religion de l'Islam et l'attestation : « qu'il n'est 
de divinité [digne d'adoration] qu'Allah » reposent 
sur deux grands fondements : 

L'une des deux : On ne doit adorer qu'Allah, 
Seul, sans associé ; ainsi, quiconque invoque les 
morts parmi les prophètes ou autres, ou invoque 
les idoles, ou les arbres, ou les pierres, ou toute 
autre créature, ou cherche leur secours, ou se 
rapproche d'eux par des sacrifices et des vœux, 
ou prie pour eux, ou se prosterne devant eux, les 
a pris comme seigneurs en dehors d'Allah, et les 
a érigés en égaux à Lui, Gloire et Pureté à Lui, et 
a contredit et nié le sens de "La ilaha illa Allah". 

Le deuxième : qu'Allah, Exalté soit-Il, ne soit 
adoré que par la législation de Son Prophète et 
Messager صلى الله عليه وسلم. Quiconque innove dans la religion 
ce qu'Allah n'a pas autorisé n'a pas réalisé le sens 
du témoignage que Muhammad est le Messager 
d'Allah, et son œuvre ne lui sera d'aucune utilité 
et ne sera pas acceptée. Allah, Glorifié et Exalté 
soit-Il, a dit : 

وا مِنْ عَمَل  فَجَعَلنَْاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا ﴿
 ﴾23وَقَدِمْنَا إلِيَ مَا عَمِلُ

 Nous nous tournerons vers les œuvres qu’ils 



 

64 

auront accomplies et les réduirons en poussière. 
[Le Discernement, 25 : 23]. Et ce qui est visé par 
les œuvres mentionnées dans le verset : ce sont 
les œuvres de celui qui est mort dans le 
polythéisme envers Allah, le Tout-Puissant. 

Est inclus également : les œuvres innovées 
qu'Allah n'a pas permises, car elles seront, le Jour 
de la Résurrection, réduites à néant, puisqu'elles 
ne sont pas conformes à Sa législation purifiée, 
comme l'a dit le Prophète صلى الله عليه وسلم : 

 .»  »مَنْ أَحْدَثَ فيِ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيسَْ منِهُْ فَهُوَ رَدٌّ

 « Quiconque apporte une chose nouvelle dans 
notre affaire-ci qui n'en fait pas partie, alors elle 
sera rejetée. » Unanimement Reconnu 
Authentique [Al Bukhârî et Muslim]. 

En résumé, cette écrivaine a dirigé son appel à 
l'aide et sa prière vers le Messager d'Allah (sur lui 
la paix et le salut), en se détournant du Seigneur 
des mondes, qui détient la victoire, le mal et le 
bien, et dont nul autre ne possède rien de cela. 

Il ne fait aucun doute que c'est une grande et 
grave injustice. Allah, Puissant et Majestueux, a 
ordonné de L'invoquer, Glorifié soit-Il, et a promis 
d'exaucer celui qui L'invoque. Il a menacé 



 

65 

quiconque s'enorgueillit à cet égard d'entrer en 
Enfer, comme Il a dit, Puissant et Majestueux : 

َّذِينَ يسَْتَكْبرُِونَ عَنْ عِبَادَتيِ ﴿ سْتَجِبْ لكَُمْ إنَِّ ال
َ
وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونيِ أ
 ﴾ 60 سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِريِنَ 

 Votre Seigneur a dit : « Invoquez-Moi, Je vous 
exaucerai. Quant à ceux qui, par orgueil, refusent 
de M’adorer, ils entreront couverts d’opprobre 
dans la Géhenne. » [Le Pardonneur, 40 : 60]. 
C'est-à-dire : humiliés et méprisables, Ce noble 
verset indique que l'invocation est une adoration, 
et que quiconque s'enorgueillit à son égard, son 
refuge sera l'Enfer. Si telle est la condition de 
celui qui s'enorgueillit de l'invocation d'Allah, 
quelle sera alors la condition de celui qui invoque 
un autre que Lui et se détourne de Lui, alors qu'Il 
est — Glorifié soit-Il — le Proche, le Maître de 
toute chose, et le Capable de toute chose, 
comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

دَعاَنِ ﴿ إذَِا  اعِ  الدَّ دَعْوَةَ  جِيبُ 
ُ
أ قَريِبٌ  فَإنِ يِ  عَن يِ  عِبَادِي  لكََ 

َ
سَأ وَإِذَا 

 ﴾ 186فَليْسَْتَجِيبُوا ليِ وَليُْؤْمِنُوا بيِ لعََلَّهُمْ يرَشُْدُونَ 

 Que ceux de Mes serviteurs qui t’interrogent 
sur Moi sachent que Je suis tout proche et que 
J’exauce quiconque M’invoque sincèrement. 



 

66 

Qu’ils suivent donc la voie du salut en se 
soumettant à Mes commandements et en croyant 
en Moi. [Sourate : La Vache, 2 : 186]. Le 
Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) a 
informé dans le hadith authentique que 
l'invocation est l'adoration, et il a dit à son cousin 
Abdullah ibn 'Abbâs (qu’Allah les agrée tous 
deux) : 

»احْفَظِ الَلَّه يَحْفَظْكَ، احْفَظِ الَلَّه تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إذَِا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ الَلَّه، وَإذَِا 

.»
ِ
 اسْتَعْنتََ فَاسْتَعِنْ باِللَّه

 Préserve Allah et Il te préservera. Préserve 
Allah et tu Le trouveras devant toi. Lorsque tu 
demandes, demande à Allah. Lorsque tu sollicites 
de l’aide, sollicite celle d’Allah. Rapporté par At-
Tirmidhî et d'autres. 

Et il a dit (qu'Allah le couvre d'éloges et le 
préserve) : 

ا؛ دَخَلَ النَّارَ«.  »مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو للِهِ ندًِّ

 Quiconque meurt en invoquant un égal à Allah 
entrera en Enfer. Rapporté par Al Bukhârî, Dans 
les deux Sahihs, il est rapporté que le Prophète صلى الله عليه وسلم 
a été interrogé : « Quel est le pire des péchés ? » 
Il répondit : 



 

67 

ا وَهُوَ خَلَقَكَ«.   »أَنْ تَجْعَلَ للِهِ ندًِّ

 « Que tu donnes à Allah un égal alors que 
c’est Lui qui t’a créé. » L'égal est : le similaire et 
l'équivalent. Ainsi, quiconque invoque un autre 
qu'Allah, ou implore son secours, ou fait un vœu 
pour lui, ou sacrifie pour lui, ou lui consacre un 
acte d'adoration autre que ceux mentionnés 
précédemment, l'a pris pour égal, qu'il s'agisse 
d'un Prophète, d'un saint, d'un Ange, d'un djinn, 
d'une idole ou d'une autre créature. 

Ici, il se pourrait qu'une personne demande : 
quel est le jugement concernant le fait de solliciter 
l'aide d'un être vivant et présent dans les affaires 
tangibles qu'il est capable de gérer ; La réponse 
est que cela ne relève pas du polythéisme, mais 
plutôt des affaires ordinaires permises entre 
musulmans, comme Il l'a dit, Exalté soit-Il, dans 
l'histoire de Moïse : 

...﴿ ِ هِ َّذِي مِنْ عَدُو  َّذِي مِنْ شِيعَتهِِ علَىَ ال  ﴾ ...فَاسْتَغَاثهَُ ال

 Le premier l’appela au secours contre son 
adversaire [Le Récit, 28 : 15]. Et comme Il, Exalté 
soit-Il, a dit dans l'histoire de Moïse également : 

 ﴾ ...فخََرَجَ مِنهَْا خَائفًِا يَتَرَقَّبُ ﴿



 

68 

 Moïse quitta la ville en implorant : « Sauve-
moi, Seigneur, de ce peuple injuste. » [Le Récit, 
28 : 21]. De même qu'une personne implore l'aide 
de ses compagnons lors d'une guerre, ou dans 
d'autres situations auxquelles les gens font face 
et où ils ont besoin les uns des autres. 

Allah a ordonné à Son Prophète صلى الله عليه وسلم d'informer 
sa communauté qu'il ne possède pour personne 
la capacité d'être bénéfique ou de nuire, et Il a dit, 
Exalté soit-Il : 

حَدًا﴿
َ
أ شْركُِ بهِِ 

ُ
دْعُو رَب يِ وَلاَ أ

َ
مَا أ ا   21قلُْ إنَِّ مْلكُِ لكَُمْ ضَرًّ

َ
قلُْ إنِ يِ لاَ أ

 ﴾ 22وَلاَ رَشَدًا

 Dis : « Je voue un culte exclusif à mon 
Seigneur, sans associer d’autres que Lui à Son 
adoration. » 

 Dis-leur : « Je ne peux ni vous préserver d’un 
mal, ni vous procurer un bien. » [Sourate Al-Jinn 
(Les Djinns : 72/21-22]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

عْلَمُ ﴿
َ
أ كُنتُْ  وَلوَْ   ُ اللََّّ شَاءَ  مَا  َّا  إلِ ا  ضَرًّ وَلاَ  نَفْعًا  لنَِفْسِي  مْلكُِ 

َ
أ لاَ  قلُْ 

ا نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ لقَِوْم  
َّ ناَ إلِ

َ
وءُ إنِْ أ نيَِ السُّ الغَْيبَْ لاَسْتَكْثَرتُْ مِنَ الخْيَرِْ وَمَا مَسَّ

 ﴾188يؤُْمِنُونَ 



 

69 

 Dis : « Je ne peux obtenir un bien pour moi-
même ou me prémunir contre un mal que si Allah 
le veut. Si d’ailleurs je connaissais l’avenir, je me 
serais procuré tout le bien que je désire et 
préservé de tout mal. Je ne suis qu’un homme 
venu avertir et faire une heureuse annonce aux 
croyants. » [Les Murailles, 7 : 188]. 

et les versets allant dans ce sens sont 
nombreux. 

Il est bien connu que le Prophète (sur lui la paix 
et le salut) n'invoque que son Seigneur, comme il 
est rapporté qu'il implorait Allah le jour de Badr, 
sollicitant Son secours contre son ennemi, et 
insistait en disant : « Ô Seigneur ! Accomplis pour 
moi ce que Tu m'as promis. » Jusqu'à ce que le 
véridique, Abou Bakr (qu'Allah l'agrée), lui dise : 
« Cela suffit, ô Messager d'Allah, car Allah 
accomplira pour toi ce qu'Il t'a promis. » Et Allah - 
Gloire à Lui - a révélé à ce sujet Sa parole : 

ِنَ ﴿ م  لفٖۡ 
َ
بأِ كُم  مُمِدُّ ن يِ 

َ
أ لكَُمۡ  فٱَسۡتَجَابَ  رَبَّكُمۡ  تسَۡتَغِيثُونَ  إذِۡ 

 ﴾9ٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ مُرۡدِفيِنَ 

 Souvenez-vous encore lorsque vous imploriez 
le secours de votre Seigneur qui, exauçant vos 
prières, dit : « Je vais vous envoyer en renfort 



 

70 

mille anges par vagues successives. » [Al Anfal, 
9] Et Il (Glorifié soit-Il) a mentionné dans ces 
versets leur appel à l'aide, et Il a informé qu'Il leur 
a répondu en les renforçant par les Anges pour 
annoncer la victoire et la tranquillité. Et Il a clarifié 
(Glorifié soit-Il) que la victoire ne vient pas des 
Anges, mais que c'est la victoire de Sa part, 
comme Il a dit, Exalté soit-Il : 

﴿ ِ َّا مِنْ عِندِْ اللََّّ  ﴾ ...وَمَا النَّصْرُ إلِ

 la victoire dépendant uniquement du 
Seigneur... [La Famille d'Imrân, 3 : 126]. Il (Exalté 
et Magnifié soit Sa Majesté) a dit : 

َ لعََلَّكُمْ تشَْكُرُونَ ﴿ ذلَِّةٌ فَاتَّقُوا اللََّّ
َ
نْتُمْ أ

َ
ُ ببَِدْر  وَأ  ﴾ 123وَلقََدْ نصََرَكُمُ اللََّّ

 Allah vous a en effet accordé la victoire à 
Badr, bien qu’en position de faiblesse. Craignez 
donc Allah, Lui témoignant ainsi votre 
reconnaissance. [La Famille d'Imrân, 3 : 123]. 
Dans ce verset, le Très-Haut a clarifié que c'est 
Lui - Gloire et Pureté à Lui - qui les a secourus le 
jour de Badr. Ainsi, il est su que ce qu'Il leur a 
accordé en termes d'armes et de force, et ce par 
quoi Il les a assistés avec les anges, tout cela 
constitue des moyens de victoire, d'annonce et de 
tranquillité, mais la victoire ne provient pas de ces 



 

71 

moyens, elle vient uniquement d'Allah. Comment 
cette écrivaine ou une autre ose-t-elle diriger son 
appel à l'aide et sa demande de victoire vers le 
Prophète (sur lui la paix et le salut), en se 
détournant du Seigneur des mondes, le Maître de 
toute chose et le Tout-Puissant ? 

Il ne fait aucun doute que cela relève de 
l'ignorance la plus abjecte, voire du plus grand 
polythéisme. Il incombe à l'auteure de se repentir 
à Allah — Exalté soit-Il — d'un repentir sincère. 
Le repentir sincère comprend plusieurs éléments, 
à savoir : Le premier : Regretter ce qui a été 
commis. 2. L'abandon de ce qui en a résulté, Le 
troisième : la résolution de ne plus y revenir, par 
vénération pour Allah et sincérité envers Lui, en 
conformité avec Son ordre, et par crainte de ce 
qu'Il a interdit. Telle est la repentance sincère. Et 
il y a une quatrième affaire spécifique lorsque le 
tort concerne les créatures, à savoir : Le 
quatrième élément : Rendre le droit à son ayant-
droit, ou obtenir son pardon. 

Allah a ordonné à Ses serviteurs de se repentir 
et leur a promis de l'accepter, comme Il a dit, 
Éxalté soit-Il : 

يُّهَ المُْؤْمِنُونَ لعََلَّكُمْ تُفْلحُِونَ ﴿
َ
ِ جَمِيعًا أ  ﴾31وَتوُبُوا إلِيَ اللََّّ



 

72 

 Revenez tous à Allah, ô croyants, dans 
l’espoir de faire votre bonheur et votre salut. [La 
Lumière, 24 : 31]. Et Il a dit à propos des 
chrétiens: 

ُ غَفُورٌ رحَِيمٌ ﴿ ِ وَيسَْتَغْفرُِونهَُ وَاللََّّ فَلاَ يَتُوبُونَ إلِيَ اللََّّ
َ
 ﴾ 74أ

 Ne vont-ils pas revenir à Allah et implorer Son 
pardon ? Allah est Très Clément et Très 
Miséricordieux. [La Table Servie, 5 : 74]. Et Il a 
dit, Exalté soit-Il : 

﴿ ُ مَ اللََّّ ِ إلِهًَا آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتيِ حَرَّ َّذِينَ لاَ يدَْعُونَ مَعَ اللََّّ وَال
ثاَمًا 

َ
ِ وَلاَ يزَْنوُنَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلكَِ يلَقَْ أ ا باِلحْقَ 

َّ يضَُاعَفْ لهَُ العَْذَابُ يوَمَْ   68إلِ
ولئَكَِ إِ  69القِْيَامَةِ وَيخَْلدُْ فيِهِ مُهَانًا 

ُ
َّا مَنْ تاَبَ وَآمَنَ وعََمِلَ عَمَلاً صَالِحاً فأَ ل

ُ غَفُورًا رحَِيمًا  ُ سَي ئَِاتهِِمْ حَسَنَات  وكََانَ اللََّّ لُ اللََّّ ِ  ﴾70يُبَد 

 ceux qui n’invoquent pas d’autre divinité 
qu’Allah, n’enlèvent pas sans droit la vie qu’Allah 
a rendue sacrée et ne se livrent pas à la 
fornication. Ceux qui commettent de telles actions 
devront en subir la sanction. 

 Leurs tourments seront redoublés le Jour de 
la résurrection. Voués à les subir éternellement, 
ils seront couverts d’humiliation. 



 

73 

 A l’exception de ceux qui se repentent, 
retournent à la foi et accomplissent de bonnes 
œuvres, dont Allah remplacera les péchés par de 
bonnes actions. Allah est Très Clément et Très 
Miséricordieux. [Le Discernement, 25 : 68 à 70]. 
Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

مَا ﴿ وَيَعْلَمُ  ي ئَِاتِ  السَّ عَنِ  وَيَعْفُو  عِبَادهِِ  عَنْ  وْبَةَ  التَّ يَقْبَلُ  َّذِي  ال وهَُوَ 
 ﴾ 25تَفْعَلُونَ 

 C’est Lui qui accepte le repentir de Ses 
serviteurs dont Il efface les péchés et qui sait 
parfaitement ce que vous faites. [La Consultation, 
42 : 25]. 

De manière authentique, le Messager d'Allah 
 : a dit صلى الله عليه وسلم

 »الِإسْلََمُ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ، وَالتَّوْبةَُ تَجُبُّ مَا كَانَ قَبْلَهَا«.

 L'Islam efface ce qu'il y a eu avant lui, et le 
repentir absout ce qu'il y a eu avant lui. 

Ces quelques mots ont été rédigés en raison 
de la gravité du polythéisme, étant le plus grand 
des péchés, et par crainte de se laisser tromper 
par ce qui a été écrit par cette auteure, ainsi que 
pour l'obligation de conseiller pour Allah et Ses 



 

74 

serviteurs. Nous demandons à Allah, Glorifié et 
Élevé soit-Il, de la rendre bénéfique, de rectifier 
notre situation ainsi que celle de tous les 
musulmans, de nous accorder à tous la 
compréhension de la religion et la fermeté sur 
celle-ci, et de nous protéger, nous et les 
musulmans, des maux de nos âmes et des 
mauvaises actions. Certes, Il est le Maître de cela 
et Capable de tout. 

Que la paix, le salut et la bénédiction soient sur 
Son serviteur et Messager, notre Prophète 
Muḥammad, sa famille et ses Compagnons. 

 

*** 

  



 

75 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La troisième lettr 

Sur le jugement de la demande d'aide 

aux djinns et aux démons et de leur faire 

des vœux 

De ‘Abd Al ʽAzîz Ibn ʽAbd Allâh Ibn Bâz à ceux 
qui le verront parmi les musulmans, qu'Allah me 
guide ainsi qu'eux à s'attacher à Sa religion et à y 
persévérer. Âmîn. 

Que la paix soit sur vous ainsi que la 
miséricorde d'Allah et Ses bénédictions. 

Quant à ce qui suit : certains frères m'ont 
interrogé sur ce que font certains ignorants ; 
comme invoquer autre qu'Allah, Gloire et Pureté 
à Lui, et chercher secours auprès de lui dans les 
affaires importantes ; comme invoquer les djinns, 
leur demander secours, leur faire des vœux, et 
leur sacrifier. Et parmi cela également, la parole 
de certains : (Ô sept), c'est-à-dire : sept chefs des 
djinns, saisissez-le, brisez ses os, buvez son 
sang, mutilez-le, ô sept, faites-lui ainsi, Ou 
comme certains disent : « Prenez-le, ô djinns du 
midi, ô djinns de l'après-midi », ce qui se trouve 
souvent dans certaines régions du sud. Et ce qui 



 

76 

rejoint cette pratique : l'invocation des morts 
parmi les Prophètes, les pieux et autres, ainsi que 
l'invocation des Anges et la demande de secours 
auprès d'eux. Tout cela et ses semblables se 
produisent chez beaucoup de ceux qui se 
réclament de l'Islam, par ignorance de leur part et 
par imitation de ceux qui les ont précédés. Peut-
être que certains d'entre eux minimisent cela en 
prétextant que c'est quelque chose qui se dit sans 
intention ni conviction. 

Il m'a également interrogé sur le jugement 
concernant le mariage avec ceux qui sont connus 
pour ces pratiques, leurs sacrifices, la prière pour 
eux et derrière eux, ainsi que sur le fait de croire 
les charlatans et les devins ; comme ceux qui 
prétendent connaître la maladie et ses causes 
simplement en examinant quelque chose ayant 
touché le corps du malade, tel que le turban, le 
pantalon, le voile et autres choses similaires. 

La louange appartient à Allah, Lui seul. Que la 
prière et la paix soient sur celui après qui il n'y a 
plus de Prophète, sur sa famille, ses 
Compagnons et quiconque s'est guidé par eux 
jusqu'au Jour de la Rétribution. 

Quant à ce qui suit : Allah, Glorifié et Élevé soit-
Il, a créé les deux charges (les hommes et les 



 

77 

djinns) pour qu'ils L'adorent, à l'exclusion de tout 
autre, et pour qu'ils Lui consacrent leurs 
invocations et leurs supplications, leurs sacrifices 
et leurs vœux, ainsi que toutes les autres formes 
d'adoration. Il a envoyé les Messagers avec ce 
message, leur a ordonné de le transmettre, et a 
révélé les Livres célestes, dont le plus grand est 
le Noble Coran, pour clarifier cela et y appeler, 
tout en avertissant les gens contre l'association à 
Allah et l'adoration d'autres que Lui. C'est là le 
fondement des fondements et la base de la 
communauté et de la religion, et c'est le sens de 
l'attestation que "Il n'y a aucune divinité [digne 
d'adoration] excepté Allah" et la vérité : "aucun 
adoré en toute vérité n'existe hormis Allah". Elle 
infirme la divinité et l'adoration à autre qu'Allah et 
les confirme - c'est-à-dire l'adoration - pour Allah, 
Seul, sans aucun autre parmi toutes les 
créatures. Les preuves à ce sujet, issues du Livre 
d'Allah et de la Tradition de Son Messager - paix 
et bénédictions soient sur lui - sont très 
nombreuses, parmi lesquelles : Sa parole - 
Glorifié et Exalté soit-Il - : 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour 
qu’ils M’adorent. [Qui éparpillent : 56]. et Sa 



 

78 

parole, Gloire et Pureté à Lui : 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 Ton Seigneur a ordonné que Lui seul soit 
adoré... [Le Voyage Nocturne, 17 : 23]. Ainsi que 
Sa parole, Elevé soit-Il : 

ِينَ حُنَفَاءَ ﴿ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 un livre leur ordonnant simplement d’adorer 
Allah en Lui vouant un culte exclusif et sincère... 
[La Preuve Évidente, 98 : 5]. Ainsi que Sa parole, 
Elevé soit-Il : 

َّذِينَ يسَْتَكْبرُِونَ عَنْ عِبَادَتيِ ﴿ سْتَجِبْ لكَُمْ إنَِّ ال
َ
وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونيِ أ
 ﴾ 60سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِريِنَ 

 Votre Seigneur a dit : « Invoquez-Moi, Je vous 
exaucerai. Quant à ceux qui, par orgueil, refusent 
de M’adorer, ils entreront couverts d’opprobre 
dans la Géhenne. » [Le Pardonneur, 40 : 60]. Et 
Il a dit, Exalté soit-Il : 

اعِ إذَِا دَعاَنِ ﴿ جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
ُ
لكََ عِبَادِي عَن يِ فَإنِ يِ قرَيِبٌ أ

َ
 ﴾ ...وَإِذَا سَأ

 Que ceux de Mes serviteurs qui t’interrogent 



 

79 

sur Moi sachent que Je suis tout proche et que 
J’exauce quiconque M’invoque sincèrement... [La 
Vache, 2 : 186]. 

Dans ces versets, Allah, Glorifié soit-Il, a 
clarifié qu'Il a créé les deux charges (les hommes 
et les djinns) pour Son adoration, et Il a décrété – 
c'est-à-dire ordonné et recommandé – à Ses 
serviteurs dans le Noble Coran et par la bouche 
du Messager, paix et bénédictions d'Allah sur lui, 
de n'adorer que leur Seigneur. 

Et Allah, Glorifié et Exalté soit-Il, a clarifié que 
l'invocation est une immense adoration. 
Quiconque s'enorgueillit à son égard entrera en 
Enfer. Il a ordonné à Ses serviteurs de L'invoquer 
Lui seul, et Il a informé qu'Il est proche et exauce 
leurs invocations. Il est donc obligatoire pour tous 
les serviteurs de réserver leurs invocations à leur 
Seigneur, car c'est une forme d'adoration pour 
laquelle ils ont été créés et à laquelle ils ont été 
commandés. Et Il a dit, Glorifié soit Son Éclat : 

ِ العَْالمَِينَ ﴿ ِ رَب  لاَ شَرِيكَ   162قلُْ إنَِّ صَلاَتيِ وَنسُُكيِ وَمَحيَْايَ وَمَمَاتيِ لِلََّّ
لُ المُْسْلمِِينَ  وَّ

َ
ناَ أ
َ
مِرْتُ وَأ

ُ
 ﴾163لهَُ وَبذَِلكَِ أ

 Dis : « Mes prières, mes actes de dévotion, ma 
vie tout entière et ma mort, sont voués à Allah, 



 

80 

Seigneur de la Création » 

 auquel je rends, comme cela m’a été ordonné, 
un culte exclusif et sincère et auquel je suis le 
premier à faire acte de soumission. » [Sourate Al-
An'âm (Les Bestiaux) : 6/162-163]. 

Allah a ordonné à Son Prophète (que la paix et 
bénédiction d’Allah soient sur lui) d’informer les 
gens que sa prière et ses actes de dévotion - à 
savoir : le sacrifice - ainsi que sa vie et sa mort 
appartiennent à Allah, Seigneur de l'Univers, sans 
associé. Par conséquent, quiconque sacrifie pour 
un autre qu’Allah a commis un acte de 
polythéisme, tout comme s’il priait pour un autre 
qu’Allah . Car Allah - dans Sa grandeur - a 
associé la prière et le sacrifice, et a déclaré qu’ils 
sont exclusivement pour Lui, sans associé. Celui 
qui immole une offrande pour autre qu’Allah, que 
ce soit pour un djinn, un ange, un mort ou autre, 
dans le but de se rapprocher d’eux, est semblable 
à celui qui prie pour autre qu’Allah. Dans le hadith 
authentique, le Prophète, paix et bénédictions 
d’Allah sur lui, a dit : 

 .»
ِ
 »لَعَنَ الُلَّه مَنْ ذَبَحَ لغَِيرِْ اللَّه

 « Qu'Allah maudisse quiconque sacrifie pour 



 

81 

autre que Lui. » L'imam Ahmad rapporte avec une 
chaîne de transmission bonne d'après Târiq ibn 
Chihâb (qu'Allah l'agrée) que le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit: 

بَ لَهُ شَيئًا، فَقَالُوا   »مرَّ رَجُلََنِ عَلَى قَومٍ لَهُم صَنَمٌ لََ يَجُوزُهُ أَحَدٌ حَتَّى يُقرِّ

بَ  بْ وَلَوْ ذَبَابًا، فَقَرَّ بهُُ، قَالُوا: قَرِّ بْ. قَالَ: لَيسَ عِندِي شَيءٌ أَقَرِّ حََدِهِمَا: قَرِّ
ِ

لأ

بَ ذُبَابًا، فَخَلُّوا سَبيِلَهُ، فَدَخَلَ النَّارَ  قَُرِّ
ِ

بْ. قَالَ: مَا كُنتُْ لأ ، وَقَالُوا للِآخَرِ: قَرِّ

 جَلَّ جَلََلُهُ، فَضَرَبُوا عُنقَُه، فَدَخَلَ الجَنَّةَ«. 
ِ
حََدٍ شَيئًْا دُونَ اللَّه

ِ
 لأ

 Deux hommes passèrent devant un peuple qui 
avait une idole. Ce peuple ne permettait à 
personne de continuer son chemin sans offrir quoi 
que ce soit [comme offrande] à l'idole. Ils dirent à 
l'un d'eux : " Offre. " Il répondit : " Je n'ai rien à 
offrir. " Ils dirent : " Offre ne serait-ce qu'une 
mouche. " Il s'exécuta et on lui laissa le passage. 
Il entra alors en Enfer. Ils dirent à l'autre : " Offre. 
" Il répondit : " Jamais je n'offrirai une chose pour 
autre qu'Allah, exalté soit-Il. " Alors, d'un coup 
d'épée il fut tué et il entra au Paradis. 

Si celui qui s'est rapproché d'une idole ou 
similaire par une simple mouche est considéré 
comme polythéiste, méritant l'entrée en Enfer, 
que dire alors de celui qui invoque les djinns, les 
anges et les saints, et de celui qui leur demande 
secours, leur fait des vœux, et se rapproche d'eux 
par des sacrifices, espérant ainsi préserver sa 



 

82 

richesse, guérir son malade, ou assurer la 
sécurité de ses bêtes et de ses récoltes ? Et que 
dire de celui qui agit ainsi par crainte du mal des 
djinns, ou pour des raisons similaires ?! Il ne fait 
aucun doute que celui qui fait cela et des actes 
semblables est encore plus digne d'être 
considéré comme polythéiste, méritant l'entrée en 
Enfer, que cet homme qui a offert une mouche à 
l'idole. 

Et parmi ce qui est mentionné à ce sujet, il y a 
aussi sa parole, exalté soit-Il : 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخۡلصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
ِ   2إنَِّآ أ لاَ لِلََّّ

َ
أ

بُِونآَ إلِيَ  َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ِينُ ٱلخۡاَلصَُِۚ وَٱل ٱلد 

 َ ِ زُلفَۡىَٰٓ إنَِّ ٱللََّّ َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ ٱللََّّ  يَحۡكُمُ بيَۡنَهُمۡ فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَخۡتَلفُِونََۗ إنَِّ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ 3هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ

 Nous t’avons révélé le Livre de vérité. Adore 
donc Allah en Lui vouant un culte sans partage. 

 Allah seul, en effet, est digne d’être adoré. 
Quant à ceux qui prennent des maîtres en dehors 
de Lui, prétendant qu’ils ne vénèrent ces fausses 
divinités que pour se rapprocher du Seigneur par 
leur intermédiaire, qu’ils sachent qu’Allah 
tranchera leurs différends. Allah ne saurait guider 



 

83 

les mécréants qui mentent obstinément. [Les 
Groupes, 39 : 1-3]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

هَؤُلاَءِ ﴿ وَيقَُولوُنَ  يَنفَْعُهُمْ  وَلاَ  هُمْ  يضَُرُّ لاَ  مَا   ِ اللََّّ دُونِ  مِنْ  وَيَعْبُدُونَ 
رضِْ 

َ
مَاوَاتِ وَلاَ فيِ الأْ َ بمَِا لاَ يَعْلَمُ فيِ السَّ تنَُب ئُِونَ اللََّّ

َ
ِ قلُْ أ شُفَعَاؤُناَ عِندَْ اللََّّ

ا يشُْرِكُونَ   ﴾18سُبحَْانهَُ وَتَعَاليَ عَمَّ

 Ils adorent, en dehors d’Allah, des divinités qui 
ne peuvent ni leur nuire, ni leur être utiles, 
prétendant que celles-ci sont leurs intercesseurs 
auprès d’Allah. Dis-leur : « Auriez-vous la 
prétention d’apprendre à Allah ce dont Il ignorerait 
jusqu’ici l’existence dans les cieux et sur la terre 
? » Gloire à Lui ! Il est bien au-dessus de ces 
divinités qu’ils Lui associent. [Sourate Yoûnous 
(Jonas) – Coran : 10/18] 

Dans ces deux versets, Allah, le Très-Haut, 
informe que les polythéistes ont pris en dehors de 
Lui des protecteurs parmi les créatures, qu'ils 
adorent avec Lui par la crainte, l'espoir, le 
sacrifice, le vœu, l'invocation et autres actes 
similaires, prétendant que ces protecteurs 
rapprochent ceux qui les adorent d'Allah et 
intercèdent pour eux auprès de Lui. Puis, Allah, 
Glorifié soit-Il, les a démentis, a clarifié leur 
fausseté, et les a qualifiés de menteurs, de 



 

84 

mécréants et de polythéistes, et Il s'est exalté au-
dessus de leur association, disant - Gloire et 
Pureté à Lui - : 

ا يشُْرِكُونَ ﴿...  ﴾سُبحَْانهَُ وَتَعَاليَ عَمَّ

 Gloire à Lui ! Il est bien au-dessus des fausses 
divinités qu’ils Lui associent. [Sourate An-Naḥl 
(Les Abeilles) : 16/1] Il est donc compris que 
quiconque prend un roi, un prophète, un djinn, un 
arbre ou une pierre et l'invoque avec Allah, lui 
demande secours, et se rapproche de lui par des 
vœux et des sacrifices, dans l'espoir de son 
intercession auprès d'Allah, de se rapprocher de 
Lui, ou dans l'espoir de guérir un malade, de 
préserver une richesse, de protéger un absent, ou 
quelque chose de semblable ; est tombé dans ce 
grand polythéisme et cette calamité redoutable, à 
propos de laquelle Allah a dit : 

نْ يشُْرَكَ بهِِ وَيَغْفرُِ مَا دُونَ ذَلكَِ لمَِنْ يشََاءُ وَمَنْ يشُْركِْ ﴿
َ
َ لاَ يَغْفرُِ أ إنَِّ اللََّّ

ِ فَقَدِ افْتَرَى إثِْمًا عَظِيمًا   ﴾48باِللََّّ

 Allah ne saurait pardonner que d’autres 
divinités Lui soient associées, mais Il peut 
pardonner à qui Il veut tout autre péché de 
moindre gravité. Quiconque associe d’autres 



 

85 

divinités au culte d’Allah commet en effet un 
péché extrêmement grave. [Les Femmes, 4 : 48]. 
Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

وَمَا ...﴿ ارُ  النَّ وَاهُ 
ْ
وَمَأ الجْنََّةَ  عَلَيهِْ   ُ اللََّّ مَ  حَرَّ فَقَدْ   ِ باِللََّّ يشُْركِْ  مَنْ  إنَِّهُ 

نصَْار  
َ
المِِينَ مِنْ أ  ﴾72للِظَّ

 Quiconque associe d’autres divinités à Allah 
se verra privé du Paradis et n’aura d’autre refuge 
que l’Enfer. Nul ne saurait sauver les impies. [La 
Table Servie, 5 : 72]. 

La shafâ'a ( L’Intercession) ne se réalisera au 
Jour de la Résurrection que pour les gens du 
Tawhîd et de la sincérité, et non pour les gens du 
polythéisme, comme l'a dit le Prophète (paix et 
salut sur lui) lorsqu'on lui a demandé : "Ô 
Messager d'Allah, qui sera la personne la plus 
digne de ton intercession ? Il a répondu : 

 »مَنْ قَالَ: لََ إلَِهَ إلََِّ الُلَّه خَالصًِا منِْ قَلْبهِِ«.

 Quiconque dit : "Il n'y a aucune divinité [digne 
d'adoration] excepté Allah" sincèrement et du 
fond de son cœur. Et il a dit (qu'Allah le couvre 
d'éloges et le préserve) : 



 

86 

لَ كُلُّ نبَيٍِ دَعْوَتَهُ، وَإنِِّي اخْتَـبأَْتُ دَعْوَتيِ  »لكُِلِّ نبَيٍِّ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابةٌَ، فَتَعَجَّ

تيِ لََ يُشْرِكُ   مَن مَاتَ منِْ أُمَّ
ِ
نَائِلَةٌ إنِْ شَاءَ اللَّه فَهِيَ  تيِ يَومَ القِيَامَةِ،  مَُّ

ِ
شَفَاعَةً لأ

 شَيئًْا«. 
ِ
 باِللَّه

 « Chaque prophète a une invocation exaucée, 
et chaque prophète s'est empressé d'utiliser son 
invocation, mais j'ai réservé mon invocation 
comme intercession pour ma communauté au 
Jour de la Résurrection. Elle atteindra, si Allah le 
veut, quiconque de ma communauté meurt sans 
rien associer à Allah. » 

Les premiers polythéistes croyaient qu'Allah 
était leur Seigneur, leur Créateur et leur 
Pourvoyeur. Cependant, ils s'attachaient aux 
prophètes, aux saints, aux anges, aux arbres, aux 
pierres et à d'autres semblables, espérant leur 
intercession auprès d'Allah et leur rapprochement 
de Lui, comme cela a été mentionné dans les 
versets précédents. Allah ne les a pas excusés 
pour cela, mais Il les a réprouvés dans Son Livre 
majestueux, les qualifiant de mécréants et de 
polythéistes, et Il a démenti leur prétention selon 
laquelle ces divinités intercéderaient pour eux et 
les rapprocheraient d'Allah. Le Messager d'Allah 
 ne les a pas excusés non plus, mais il les a صلى الله عليه وسلم
combattus pour ce polythéisme jusqu'à ce qu'ils 



 

87 

vouent l'adoration à Allah Seul, conformément à 
Sa parole, Exalté soit-Il : 

﴿ ِ ِينُ لِلََّّ  ﴾ ...وَقَاتلُِوهُمْ حَتَّي لاَ تكَُونَ فتِنَْةٌ وَيَكُونَ الد 

 Combattez-les jusqu’à ce que nul ne soit 
persécuté pour sa foi et que le culte soit 
exclusivement voué à Allah... [Sourate Al-
Baqarah (La Vache) : 2/193]. Le Messager d'Allah 
(sur lui la paix et le salut) dit : 

دًا رَسُولُ  »أُمرِْتُ أَنْ أُقَاتلَِ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لََ إلِهَ إلََِّ الُلَّه وَأَنَّ مُحَمَّ

دِمَاءَهُم   منِِّي  عَصَمُوا  ذَلكَِ  فَعَلُوا  فَإذَِا  كَاةَ،  الزَّ وَيُؤتُوا  لََةَ،  الصَّ وَيُقِيمُوا   ،
ِ
اللَّه

«. وَأَمْوَالَهُمْ إلََِّ بحَِقِّ الِإسْلََمِ، وَ 
ِ
 حِسَابُهُم عَلَى اللَّه

 J’ai reçu l’ordre de combattre les gens jusqu’à 
ce qu’ils témoignent qu’il n’est pas de divinité 
digne d’adoration en dehors d’Allah et que 
Muḥammad est le Messager d’Allah, qu’ils 
accomplissent la prière et qu’ils s’acquittent de 
l’aumône légale. S’ils font cela, leurs sangs et 
leurs biens seront préservés de moi, à l’exception 
de ce que l’Islam exige. Et c’est à Allah qu’il 
appartient de les juger. Et le sens de sa parole صلى الله عليه وسلم: 

 »حَتَّى يَشْهَدُوا أَن لََ إلِهَ إلََِّ الُلَّه«



 

88 

 « jusqu'à ce qu'ils témoignent qu'il n'est de 
divinité [digne d'adoration] qu'Allah » C'est-à-dire 
: qu'ils consacrent l'adoration exclusivement à 
Allah, sans y mêler quoi que ce soit d'autre. 

Les polythéistes avaient peur des djinns et 
cherchaient refuge auprès d'eux, alors Allah 
(Exalté et Magnifié soit-Il) a révélé à ce sujet Sa 
parole : 

ِ فزََادُوهُمْ رهََقًا ﴿ نَّهُ كَانَ رجَِالٌ مِنَ الإْنِسِْ يَعُوذُونَ برِجَِال  مِنَ الجِْن 
َ
 ﴾ 6وَأ

 Certains hommes imploraient la protection de 
certains djinns, ce qui ne fit qu’ajouter à leur 
rébellion. [Les djinns : 6]. Les savants de 
l'exégèse ont dit au sujet du verset noble : 
Signification de Sa parole : 

 ﴾ فزََادُوهُمْ رهََقًا ﴿...

 ce qui ne fit qu’ajouter à leur rébellion. C'est-
à-dire : terreur et peur ; car les djinns 
s'enorgueillissent et deviennent arrogants 
lorsqu'ils voient les humains chercher refuge 
auprès d'eux. Alors, ils augmentent leur effroi et 
leur terreur, jusqu'à ce qu'ils multiplient leur 
adoration et leur recours à eux. 

Allah a compensé les musulmans par la 



 

89 

demande de protection auprès de Lui, Exalté soit-
Il, et par Ses paroles parfaites. À ce sujet, Il a 
révélé, Glorifiée soit Sa Majesté : 

ِ إنَِّهُ سَمِيعٌ عَليِمٌ ﴿ يطَْانِ نزَْغٌ فَاسْتَعِذْ باِللََّّ ا يَنزْغََنَّكَ مِنَ الشَّ  ﴾200وَإِمَّ

 Et si, par ses suggestions, Satan t’incite à 
transgresser ces commandements, implore la 
protection d’Allah qui entend tout et sait tout. [Les 
Murailles, 7 : 200]. et Sa parole, Glorifié et Exalté 
soit-Il : 

ِ الفَْلقَِ ﴿ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾ 1قلُْ أ

 Dis : « J’implore la protection du Seigneur de 
l’aube, » De manière authentique, le Prophète صلى الله عليه وسلم 
a dit : 

مَا خَلَقَ(؛ لَم   اتِ منِْ شَرِّ  التَّامَّ  
ِ
بكَِلمَِاتِ اللَّه فَقَالَ: )أَعُوذُ  مَنزِْلًَ  نزََلَ  »مَنْ 

هُ شَيءٌ حَتَّى يَرْتَحِلَ منِْ مَنزِْلهِِ ذَلكَِ«.  يَضُرَّ

 Quiconque est descendu dans un endroit et a 
dit : « Je me réfugie auprès des paroles parfaites 
d'Allah contre le mal de ce qu'Il a créé », rien ne 
lui portera préjudice jusqu'à ce qu'il quitte cet 
endroit. 

D'après les versets et les hadiths précédents, 



 

90 

celui qui cherche le salut et désire préserver sa 
religion et se prémunir contre le polythéisme, 
dans ses moindres détails et ses aspects les plus 
évidents, comprend que s'attacher aux morts, aux 
anges, aux djinns et à d'autres créatures, les 
invoquer, chercher refuge auprès d'eux et des 
actes similaires relèvent des pratiques des 
idolâtres de l'époque de l'ignorance et constituent 
l'un des polythéismes les plus odieux envers 
Allah, Gloire et Pureté à Lui. Il est donc impératif 
de s'en abstenir, de s'en méfier, de se conseiller 
mutuellement de l'abandonner et de réprouver 
ceux qui le pratiquent. 

Quant à celui qui est connu parmi les gens 
pour ces actes polythéistes : il n'est pas permis 
de le marier, ni de consommer sa viande 
sacrifiée, ni de prier sur lui, ni de prier derrière lui, 
jusqu'à ce qu'il annonce son repentir à Allah — 
Gloire à Lui — de cela, et qu'il consacre 
l'invocation et l'adoration à Allah seul, car 
l'invocation est l'adoration, voire son essence, 
comme l'a dit le Prophète, paix et salut soient sur 
lui. 

عَاءُ هُوَ العِبَادَةُ«.  »الدُّ

 « L’invocation c'est l’adoration. » Et il a été 



 

91 

rapporté de lui صلى الله عليه وسلم dans une autre version qu'il a 
dit: 

عَاءُ مُخُّ العِبَادَةِ«.  »الدُّ

 « L’invocation est l’essence même de 
l’adoration. » Quant au mariage avec les 
polythéistes, Allah (Élevé soit-Il) a dit : 

مَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيرٌْ مِنْ مُشْرِكَة  وَلوَْ ﴿
َ
وَلاَ تَنكِْحُوا المُْشْركَِاتِ حَتَّي يؤُْمِنَّ وَلأَ

مِنْ  خَيرٌْ  مُؤْمِنٌ  وَلعََبدٌْ  يؤُْمِنُوا  حَتَّي  المُْشْرِكيِنَ  تُنكِْحُوا  وَلاَ  عْجَبَتكُْمْ 
َ
أ

ولئَكَِ يدَْعُونَ إلِيَ ال
ُ
عْجَبَكُمْ أ

َ
ُ يدَْعُو إلِيَ الجْنََّةِ وَالمَْغْفرَِةِ مُشْركِ  وَلوَْ أ ارِ وَاللََّّ نَّ

رُونَ   ﴾221بإِذِنْهِِ وَيُبَي نُِ آيَاتهِِ للِنَّاسِ لعََلَّهُمْ يَتَذَكَّ

 N’épousez pas les païennes tant que celles-ci 
n’ont pas adhéré à la vraie foi. Une esclave 
croyante est préférable à une femme libre mais 
idolâtre, quand bien même cette dernière vous 
plairait. Et ne mariez pas vos filles aux païens tant 
que ceux-ci n’ont pas embrassé la vraie foi. Un 
esclave croyant est préférable à un homme libre 
mais idolâtre, quand bien même ce dernier vous 
plairait. Les païens vous appellent en effet à 
suivre une voie menant en Enfer, tandis qu’Allah, 
par un effet de Sa grâce, vous appelle à suivre la 
voie menant au Paradis et à Son pardon. Allah 
expose clairement Ses enseignements aux 
hommes afin de les inciter à les méditer. [La 



 

92 

Vache, 2 : 221]. Ainsi, Allah - le Très-Haut - a 
interdit aux musulmans d'épouser des femmes 
associatrices, qu'il s'agisse d'adoratrices d'idoles, 
de djinns, d'anges ou autres, jusqu'à ce qu'elles 
croient avec sincérité en l'adoration d'Allah seul, 
croient au Messager (sur lui la paix et le salut) 
dans ce qu'il a apporté, et suivent sa voie. Il a 
également interdit de donner en mariage des 
femmes musulmanes à des hommes 
associateurs, jusqu'à ce qu'ils croient avec 
sincérité en l'adoration d'Allah seul, croient au 
Messager (sur lui la paix et le salut), et le suivent. 

Et Allah — Gloire à Lui — a informé que 
l'esclave croyante est meilleure que la femme 
libre polythéiste, même si elle séduit celui qui la 
regarde et écoute ses paroles par sa beauté et 
son éloquence. De même, l'esclave croyant est 
meilleur que l'homme libre polythéiste, même s'il 
impressionne celui qui l'écoute et le regarde par 
sa beauté, son éloquence, son courage, et 
d'autres qualités. Ensuite, Il a clarifié les raisons 
de cette préférence par Sa parole, Gloire à Lui : 

ارِ ﴿... ولئَكَِ يدَْعُونَ إلِيَ النَّ
ُ
 ﴾ ...أ

 Les païens vous appellent en effet à suivre 
une voie menant en Enfer [Sourate Al-Baqarah 



 

93 

(La Vache) : 2/221]. Cela signifie : les 
associateurs et les assiciatrices, car ils sont des 
appelants à l'Enfer par leurs paroles, leurs 
actions, leur conduite et leurs mœurs. Quant aux 
croyants et aux croyantes, ils sont des appelants 
au Paradis par leurs mœurs, leurs actions et leur 
conduite. Comment ceux-ci pourraient-ils être 
comparés à ceux-là ? 

Quant à la prière pour les polythéistes, Allah, 
Glorifié et Élevé soit-Il, a dit au sujet des 
hypocrites : 

إنَِّهُمْ كَفَرُوا ﴿ قَبرْهِِ  تَقُمْ علَىَ  وَلاَ  بدًَا 
َ
أ مِنهُْمْ مَاتَ  حَد  

َ
أ ِ علَىَ 

وَلاَ تصَُل 
ِ وَرَسُولهِِ وَمَاتوُا وهَُمْ فَاسِقُونَ   ﴾ 84باِللََّّ

 N’accomplis jamais la prière funèbre sur la 
dépouille de l’un d’entre eux et ne te recueille 
jamais sur sa tombe. Ils ont en effet renié Allah et 
Son Messager et sont morts en impies. [Sourate 
At-Tawbah (Le Repentir) : 9/84] Il est clairement 
indiqué par Allah, Exalté soit-Il, dans ce verset 
noble que l'hypocrite et le mécréant ne doivent 
pas bénéficier de prière mortuaire en raison de 
leur mécréance envers Allah et Son Messager. 
De même, on ne doit pas prier derrière eux, ni les 
désigner comme imams pour les musulmans, en 



 

94 

raison de leur mécréance, de leur manque de 
fiabilité, et de l'hostilité profonde qui existe entre 
eux et les musulmans. En effet, ils ne font pas 
partie des gens de la prière et de l'adoration, car 
la mécréance et le polythéisme ne laissent 
subsister aucune œuvre. Nous demandons à 
Allah la protection contre cela. Quant à la 
consommation des sacrifices des polythéistes, 
Allah, - Glorifié et Élevé soit-Il - a expliqué 
l'interdiction de la bête trouvée morte et des 
sacrifices des polythéistes : 

يَاطِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لفَسِْقٌ وَإِنَّ الشَّ ِ عَلَيهِْ  ا لمَْ يذُْكَرِ اسْمُ اللََّّ وا مِمَّ
كُلُ

ْ
وَلاَ تأَ

طَعْتُمُوهُمْ إنَِّكُمْ لمَُشْرِكُونَ 
َ
وْليَِائهِِمْ ليُِجَادلِوُكُمْ وَإِنْ أ

َ
 ﴾ 121ليَُوحُونَ إلِيَ أ

 Gardez-vous de manger des bêtes sur 
lesquelles le nom d’Allah n’a pas été prononcé, 
car vous commettriez une grave transgression. 
Les démons inspirent à leurs suppôts des 
arguments fallacieux qu’ils vous opposent. Si 
vous les écoutez, vous tomberez certainement 
dans l’idolâtrie. [Sourate Al-An'âm (Les Bestiaux) 
: 6/121]. Allah, Glorifié et Exalté soit-Il, a interdit 
aux musulmans de consommer la bête trouvée 
morte et l'animal sacrifié par un polythéiste, car il 
est impur. Son sacrifice est considéré comme une 
bête morte, même s'il invoque le nom d'Allah 



 

95 

dessus, car son invocation est nulle et sans effet 
; elle est une adoration, et le polythéisme annule 
et invalide l'adoration, jusqu'à ce que le 
polythéiste se repente auprès d'Allah, le Très-
Haut. Et Allah, - Glorifié et Élevé soit-Il - a permis 
la nourriture des Gens du Livre dans Sa parole, 
Exalté soit-Il : 

وتوُا الكِْتَابَ حِلٌّ لكَُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لهَُمْ ﴿...
ُ
َّذِينَ أ  ﴾ ...وَطَعَامُ ال

 ...de même que vous sont autorisées les bêtes 
égorgées par les gens du Livre, qui peuvent eux-
mêmes consommer les animaux que vous avez 
sacrifiés... [Sourate Al-Mâ`idah (La Table Servie) 
: 5/5]. Parce qu'ils se réclament d'une religion 
céleste et prétendent être des adeptes de Moïse 
et de Jésus, bien qu'ils mentent à ce sujet, et 
qu'Allah a abrogé et annulé leur religion en 
envoyant Muhammad (qu'Allah le couvre d'éloges 
et le préserve) à l'humanité entière. Cependant, 
Allah — exalté et glorifié soit-Il — a rendu licite 
pour nous la nourriture des Gens du Livre et leurs 
femmes, pour une sagesse profonde et des 
secrets préservés, que les savants ont clarifiés, 
contrairement aux polythéistes parmi les 
adorateurs des idoles et des morts, qu'ils soient 
prophètes, saints ou autres, car leur religion n'a 
pas de fondement, ni de doute à son sujet, mais 



 

96 

elle est fausse dès son origine, de sorte que leur 
sacrifice est considéré comme une bête morte, et 
il n'est pas permis de le consommer. 

Quant à la parole d'une personne à son 
interlocuteur : "Un djinn t'a atteint", "Un djinn t'a 
pris", "Un démon t'a emporté", et des expressions 
similaires, cela relève de l'insulte et de l'injure, ce 
qui est interdit entre musulmans, tout comme les 
autres formes d'insultes et d'injures. Cela ne 
relève pas du polythéisme, sauf si celui qui le dit 
croit que les djinns agissent sur les gens sans la 
permission et la volonté d'Allah. Quiconque croit 
cela à propos des djinns ou d'autres créatures est 
mécréant en raison de cette croyance, car Allah - 
Gloire et Pureté à Lui - est le Souverain de toute 
chose, le Tout-Puissant, Celui qui est bénéfique 
et nuisible. Rien n'existe sans Sa permission, Sa 
volonté et Sa prédestination antérieure, comme Il 
- Exalté soit-Il - a ordonné à Son Prophète, paix 
et bénédictions sur lui, d'informer les gens de ce 
principe fondamental : 

عْلَمُ ﴿
َ
أ كُنتُْ  وَلوَْ   ُ اللََّّ شَاءَ  مَا  َّا  إلِ ا  ضَرًّ وَلاَ  نَفْعًا  لنَِفْسِي  مْلكُِ 

َ
أ لاَ  قلُْ 

ا نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ لقَِوْم  
َّ ناَ إلِ

َ
وءُ إنِْ أ نيَِ السُّ الغَْيبَْ لاَسْتَكْثَرتُْ مِنَ الخْيَرِْ وَمَا مَسَّ

 ﴾188يؤُْمِنُونَ 



 

97 

 Dis : « Je ne peux obtenir un bien pour moi-
même ou me prémunir contre un mal que si Allah 
le veut. Si d’ailleurs je connaissais l’avenir, je me 
serais procuré tout le bien que je désire et 
préservé de tout mal. Je ne suis qu’un homme 
venu avertir et faire une heureuse annonce aux 
croyants. » [Les Murailles, 7 : 188]. Si le Maître 
de la création et le meilleur d'entre eux - الصلاة  عليه  
 ne possède ni bénéfice ni préjudice pour - والسلام
lui-même, si ce n'est par la volonté d'Allah, qu'en 
est-il des autres créatures ?! Et les versets à ce 
sujet sont nombreux. 

Quant à interroger les devins, les charlatans, 
les astrologues et leurs semblables, ceux qui 
prétendent connaître les choses de l’invisible, 
cela est une abomination et n'est pas permis. Les 
croire est encore plus grave et plus abominable, 
c'est même une branche de la mécréance ; en 
raison de la parole du Prophète (paix et salut 
d'Allah sur lui) : 

افًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيءٍ؛ لَمْ تُقْبلَْ لَهُ صَلََةٌ أَرْبَعِينَ يَومًا«.   »مَنْ أَتَى عَرَّ

 « Quiconque se rend auprès d'un voyant et 
l'interroge sur quoi que ce soit, sa prière n'est pas 
acceptée durant quarante jours. » Rapporté par 
Mouslim dans son Sahih. Dans son recueil 



 

98 

authentique également, d'après Mu'âwiyah ibn Al-
Hakam As-Sulamî (qu'Allah l'agrée) : 

انِ وَسُؤَالهِِم«. »أَنَّ النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم نَهَى   عَنْ إتِْيَانِ الكُهَّ

 Le Prophète (sur lui la paix et le salut) a interdit 
de consulter les devins et de les interroger. 

Et les auteurs des Sunan rapportent que le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

دٍ صلى الله عليه وسلم«.  قَهُ بمَِا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَفَرَ بمَِا أُنزِْلَ عَلَى مُحَمَّ  »مَنْ أَتَى كَاهِنًا، فَصَدَّ

 Quiconque se rend chez un voyant et déclare 
véridique ce qu'il dit, alors assurément il a mécru 
en ce qui a été révélé à Muhammad (paix et salut 
sur lui). Et les hadiths allant dans ce sens sont 
nombreux. Il est impératif pour les musulmans de 
se garder de consulter les devins, les voyants et 
tous les charlatans qui prétendent connaître 
l'invisible et qui trompent les musulmans, que ce 
soit sous le nom de la médecine ou autre, en 
raison de l'interdiction et de la mise en garde du 
Prophète (sur lui la paix et le salut) à ce sujet. 
Cela inclut : ce que certaines personnes 
prétendent sous le nom de médecine, des choses 
de l'invisible, lorsqu'ils sentent le turban du 
malade, ou le voile de la malade, ou quelque 
chose de similaire, et disent : ce malade ou cette 



 

99 

malade a fait ceci, a accompli cela, des choses de 
l'invisible qui n'ont aucune indication dans le 
turban du malade ou autre. Le but est de tromper 
le public, afin qu'ils disent : il est connaisseur en 
médecine, des types de maladies et de leurs 
causes. Il se peut qu'ils leur donnent quelque 
chose comme des médicaments, et il se peut que 
cela coïncide avec une guérison par la volonté de 
Dieu, et ils pensent alors que c'est grâce à ses 
remèdes. Et peut-être que la maladie est causée 
par certains djinns et démons qui servent ce 
prétendu médecin, et qui l'informent de certaines 
choses cachées auxquelles ils ont accès. Il se fie 
à cela et satisfait les djinns et les démons par des 
actes de culte qui leur conviennent, alors ils 
s'éloignent de ce malade et abandonnent le mal 
dont ils l'avaient affligé. Ceci est quelque chose 
de bien connu à propos des djinns et des démons 
et de ceux qui les utilisent. 

Il est également impératif pour les musulmans 
de se garder de cela, de se conseiller 
mutuellement de l'abandonner, de s'en remettre à 
Allah (Glorifié soit-Il) et de placer leur confiance 
en Lui dans toutes les affaires. Il n'y a pas de mal 
à recourir aux incantations légales et aux 
médicaments licites, ainsi qu'à se faire soigner 
par des médecins qui examinent le malade et 
s'assurent de sa maladie par des causes 



 

100 

tangibles et raisonnables. Il a été 
authentiquement rapporté que le Prophète (paix 
et salut d'Allah sur lui) a dit : 

 »مَا أَنزَْلَ الُلَّه دَاءً إلََِّ أَنزَْلَ لَهُ شِفَاءً، عَلمَِهُ مَنْ علمِه، وَجَهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ«. 

 “ Allah n'a pas fait descendre une maladie, 
sans avoir créé son remède. Certains les 
connaitront et d'autres les ignoreront. ”. Et il a dit 
(qu'Allah le couvre d'éloges et le préserve) : 

.»
ِ
اءَ برَََأَ بإِذِْنِ اللَّه  »لكُِلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ، فإذَِا أُصِيبَ دَوَاءٌ الدَّ

 “ Pour chaque maladie, il y a un remède. 
Lorsque le remède atteint la maladie, elle guérit 
par la permission d'Allah. ”. Et il a dit (qu'Allah le 
couvre d'éloges et le préserve) : 

، تَدَاوَوا وَلََ تَدَاوَوا بحَِرَامٍ«.
ِ
 »عِبَادَ اللَّه

 Ô serviteurs d’Allah, soignez-vous, mais ne 
vous soignez pas par le biais de ce qui est illicite. 
Et les hadiths allant dans ce sens sont nombreux. 

Nous demandons à Allah, Glorifié et Élevé soit-
Il, de réformer les conditions de tous les 
musulmans, de guérir leurs cœurs et leurs corps 
de tout mal, de les unir sur la guidée, et de nous 
protéger, ainsi qu'eux, des tentations 
trompeuses, de l'obéissance au diable et à ses 



 

101 

alliés. Certes, Il est Omnipotent sur toute chose, 
et il n'y a de force ni de puissance qu'en Allah, le 
Très Haut, l'Immense. 

Que la paix, le salut et la bénédiction soient sur 
Son serviteur et Messager, notre Prophète 
Muḥammad, sa famille et ses Compagnons. 

 

 

*** 

  



 

102 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La quatrième lettre : 

Sur le jugement de l'adoration par des 

prières et invocations innovées et 

polythéistes 

De ‘Abd Al ʽAzîz Ibn ʽAbd Allâh Ibn Bâz à 
l'honorable frère (.........), qu'Allah le guide vers 
tout bien, Amîn. 

Que la paix soit sur vous ainsi que la 
miséricorde d'Allah et Ses bénédictions. 

Ceci étant dit : J'ai bien reçu votre noble lettre, 
qu'Allah vous guide par elle, et ce qu'elle 
contenait comme information qu'il y a dans votre 
pays des gens qui s'accrochent à des pratiques 
non fondées par Allah, certaines étant innovantes 
et d'autres associées au polythéisme, et ils 
attribuent cela à l'Émir des croyants : Ali ibn Abi 
Talib, qu'Allah l'agrée, et à d'autres. Ils récitent 
ces invocations dans les assemblées de dhikr, ou 
dans les mosquées après la prière du Maghrib, 
prétendant qu'elles sont un moyen de se 
rapprocher d'Allah, en disant : « Par Allah, ô 
hommes de Dieu, aidez-nous par l'aide d'Allah, et 
soyez notre soutien par Allah. » Et comme ils 



 

103 

disent : Ô pôles, ô maîtres, répondez, ô vous qui 
nous apportez secours, intercédez auprès 
d'Allah, voici votre serviteur debout, et à votre 
porte attaché, craignant son insuffisance, 
secourez-nous, ô Messager d'Allah, je n'ai nul 
autre que vous vers qui me tourner, et c'est de 
vous que provient la demande, et vous êtes les 
gens d'Allah, par Hamza, le maître des martyrs, 
et qui parmi vous nous apporte secours, 
secourez-nous, ô Messager d'Allah. Et comme ils 
disent : Ô Allah, prie sur celui que Tu as fait la 
cause de la révélation de Tes secrets majestueux 
et l'éclat de Tes lumières de miséricorde, 
devenant ainsi le représentant de la présence 
divine et le successeur de Tes secrets essentiels. 

Votre désir d'explication sur ce qu'est 
l'innovation (« Al-Bid‘ah »), ce qu'est l'association 
(« Shirk »), et si la prière derrière un imam qui 
invoque par cette prière est valide, tout cela était 
connu. 

La réponse est la suivante : La louange 
appartient à Allah, Lui seul. Que la prière et la paix 
soient sur celui après qui il n'y a plus de Prophète, 
ainsi que sur sa famille, ses Compagnons et 
quiconque est guidé par sa guidance jusqu'au 
Jour de la Rétribution. 



 

104 

Quant à ce qui suit : Sache – qu'Allah te guide 
– qu'Allah, Gloire à Lui, n'a créé les créatures et 
n'a envoyé les Messagers – paix et salut sur eux 
– que pour qu'Il soit adoré seul, sans associé, en 
dehors de tout autre, comme Il a dit : 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour 
qu’ils M’adorent. [Qui Éparpillent, 51 : 56]. 

Et l'adoration, comme cela a été 
précédemment expliqué, consiste à obéir à Allah, 
Gloire à Lui, et à Son Messager Muhammad, paix 
et bénédictions soient sur lui, en accomplissant 
ce qu'Allah et Son Messager ont ordonné, et en 
s'abstenant de ce qu'Allah et Son Messager ont 
interdit, avec foi en Allah et en Son Messager, et 
en vouant à Allah une sincérité dans l'action, avec 
un amour suprême pour Allah et une soumission 
totale à Lui Seul, Exalté soit-Il, sans associer 
quiconque à Lui ; comme Allah le Très Haut a dit: 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 Ton Seigneur a ordonné que Lui seul soit 
adoré... [Sourate Al-Isrâ` (Le Voyage Nocturne : 
17/23] C'est-à-dire : Il a ordonné et recommandé 



 

105 

qu'Il soit adoré Seul. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

ِ العَْالمَِينَ ﴿ ِ رَب  حْمَنِ الرَّحِيمِ   2الحْمَْدُ لِلََّّ ِينِ   3الرَّ إيَِّاكَ   4مَالكِِ يوَمِْ الد 
 ﴾5نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نسَْتَعِينُ 

 Louange à Allah, Seigneur de la Création, 

 le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux, 

 Maître souverain du Jour de la rétribution. 

 C’est Toi seul que nous adorons et de Toi seul 
que nous implorons aide. [Sourate Al-Fâtiḥah 
(L’Ouverture) : 1/2-5]. Allah, Exalté soit-Il, a 
clarifié à travers ces versets qu'Il est le Seul qui 
mérite d'être adoré et qu'Il est le Seul dont on doit 
chercher l'aide. Et Il, Glorifié et Sublime soit-Il, a 
dit : 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخۡلصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
ِ   2إنَِّآ أ لاَ لِلََّّ

َ
أ

ِينُ ٱلخۡاَلصَُِۚ   ﴾ ...ٱلد 

 Nous t’avons révélé le Livre de vérité. Adore 
donc Allah en Lui vouant un culte sans partage. 

 Allah seul, en effet, est digne d’être adoré... 
[Les Groupes, 39 : 2-3], Et Il a dit, Exalté soit-Il : 



 

106 

ِينَ وَلوَْ كَرهَِ الكَْافرُِونَ ﴿ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد   ﴾14فَادْعُوا اللََّّ

 Invoquez donc Allah en Lui vouant un culte 
exclusif et sincère, n’en déplaise aux mécréants ! 
[Le Pardonneur, 40 : 14]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

ِ فَلاَ تدَْعُوا مَعَ ﴿ نَّ المَْسَاجِدَ لِلََّّ
َ
حَدًاوَأ

َ
ِ أ  ﴾ 18اللََّّ

 Les mosquées étant exclusivement 
consacrées au culte d’Allah, n’y vénérez nul autre 
que Lui. [Les Djinns, 72 : 18], Les versets à ce 
sujet sont nombreux, et tous indiquent l'obligation 
de vouer un culte exclusif à Allah. 

Il est bien connu que l'invocation sous toutes 
ses formes est une adoration. Il n'est donc permis 
à personne d'invoquer autre que son Seigneur, ni 
de chercher aide ou secours qu'auprès de Lui, 
conformément à ces nobles versets et à ce qui en 
découle. En dehors des affaires ordinaires et des 
causes tangibles que la créature vivante et 
présente est capable de gérer, cela ne relève pas 
de l'adoration. En effet, il est permis, selon le texte 
et le consensus, qu'une personne demande l'aide 
d'un être humain vivant et capable dans les 
affaires ordinaires qu'il peut accomplir ; comme 
demander son aide ou son secours pour 
repousser le mal de son enfant, de son serviteur, 



 

107 

de son chien, ou toute chose semblable. Comme 
lorsqu'une personne demande l'aide d'un être 
humain vivant et présent, ou absent, par des 
moyens tangibles tels que la correspondance ou 
autres, pour construire sa maison, réparer sa 
voiture, ou toute chose semblable, Et parmi cela, 
il y a le fait de demander secours à ses 
compagnons lors du Jihad et de la guerre, et ainsi 
de suite. Et de ce chapitre : La parole d'Allah, 
Élevé soit-Il, dans l'histoire de Moïse (sur lui la 
paix) : 

...﴿ ِ هِ َّذِي مِنْ عَدُو  َّذِي مِنْ شِيعَتهِِ علَىَ ال  ﴾ ...فَاسْتَغَاثهَُ ال

 Le premier l’appela au secours contre son 
adversaire [Le Récit, 28 : 15]. 

Quant à la demande de secours aux morts, aux 
djinns, aux anges, aux arbres et aux pierres, cela 
relève du polythéisme majeur, et c'est du même 
genre que les actes des premiers polythéistes 
avec leurs divinités, telles que Al-‘Uzzâ, Al-Lât et 
autres. De même, demander secours et 
assistance à ceux que l'on croit être des alliés 
parmi les vivants pour ce qui ne peut être 
accompli que par Allah, comme la guérison des 
malades, la guidance des cœurs, l'entrée au 
Paradis, le salut de l'Enfer, et des choses 



 

108 

semblables. 

Les versets précédents et ceux qui sont dans 
leur signification, ainsi que les hadiths, indiquent 
tous l'obligation de tourner les cœurs vers Allah 
dans toutes les affaires et de vouer un culte 
exclusif à Allah, Seul, car les serviteurs ont été 
créés pour cela et ont reçu cet ordre - comme cela 
a été mentionné dans les versets - et comme 
dans la parole de Allah (Glorifié soit-Il) : 

َ وَلاَ تشُْرِكُوا بهِِ شَيئًْا ﴿  ﴾ ...وَاعْبُدُوا اللََّّ

 Adorez Allah sans rien Lui associer... [Les 
Femmes, 4 : 36]. et Sa parole, Gloire et Pureté à 
Lui : 

ِينَ ﴿ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 un livre leur ordonnant simplement d’adorer 
Allah en Lui vouant un culte exclusif et sincère... 
[La Preuve Évidente, 98 : 5]. Et la parole du 
Prophète (qu'Allah le couvre d'éloges et le 
préserve) dans un hadith de Mu'âdh (qu'Allah 
l'agrée) : 

 عَلَى العِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلََ يُشْرِكُوا بهِِ شَيئًْا«. 
ِ
 »حَقُّ اللَّه



 

109 

 « Le droit d'Allah sur les serviteurs est qu'ils 
L'adorent et qu'ils ne Lui associent rien, ni 
personne. » Unanimement Reconnu Authentique 
[Rapporté par Al-Boukhârî et Mouslim]. et la 
parole du Prophète (sur lui la paix et le salut) dans 
le hadith d'Ibn Mas'ûd (qu'Allah l'agrée) : 

ا؛ دَخَلَ النَّارَ«.  »مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو للِهِ ندًِّ

 Quiconque meurt en invoquant un égal à Allah 
entrera en Enfer. Rapporté par Al Bukhârî. Et 
dans les deux Sahihs, d'après le hadith d'Ibn 
'Abbâs (qu'Allah les agrée tous les deux), lorsque 
le Prophète صلى الله عليه وسلم envoya Mu'âdh (qu'Allah l'agrée) 
au Yémen, il lui a dit : 

لَ مَا تَدْعُوهُم إلَِيهِ شَهَادَةِ أَنْ لََ إلِهَ  »إنَِّكَ تَأْتيِ قَومًا أَهْلَ كتَِابٍ، فَلْيَكُنْ أَوَّ

 إلََِّ الُلَّه«.

 « Tu vas te rendre chez un peuple des gens 
du Livre. Fais donc en sorte que la première 
chose à laquelle tu les invites soit d’attester qu’il 
n’y a aucune divinité [digne d’adoration] excepté 
Allah. » Et dans une [autre] narration : 

 .»
ِ
 »اُدْعُهُمْ إلَِى شَهَادَةِ أَنْ لََ إلِهَ إلََِّ الُلَّه وَأَنِّي رَسُولُ اللَّه

 « Invite-les à attester qu’il n’y a aucune divinité 
[digne d’adoration] excepté Allah et que je suis le 



 

110 

Messager d’Allah. » Et dans une version chez Al-
Bukhârî : 

دُوا الَلَّه«. لَ مَا تَدْعُوهُم إلَِى أَنْ يُوَحِّ  »فَلْيَكُنْ أَوَّ

 Fais donc en sorte que la première chose à 
laquelle tu les invites soit de vouer un culte 
exclusif à Allah. Et dans le Sahîh de Muslim, 
d'après Târiq ibn Uchaym Al Achja’î (qu’Allah 
l'agrée), le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

وَ  مَالُهُ  حَرُمَ  ؛ 
ِ
اللَّه دُونِ  منِ  يُعْبَدُ  بمَِا  وَكَفَرَ  الُلَّه،  إلََِّ  إلِهَ  لََ  قَالَ:  دَمُهُ، »مَنْ 

 جَلَّ جَلََلُهُ«.
ِ
 وَحِسَابهُُ عَلَى اللَّه

 Quiconque dit : " Il n'y a aucune divinité [digne 
d'adoration] excepté Allah et mécroit en tout ce 
qui est adoré en dehors d'Allah, alors son argent 
et son sang sont sacrés, et son jugement 
incombe à Allah, Glorieux et Majestueux soit-Il. Et 
les hadiths allant dans ce sens sont nombreux. 

Et ce monothéisme est l'essence de la religion 
de l'Islam, le fondement de la foi, le sommet de 
l'affaire, et le plus important des devoirs. C'est la 
sagesse dans la création des deux charges, et la 
sagesse dans l'envoi de tous les messagers — 
paix sur eux —, comme l'indiquent les versets 
précédents, parmi lesquels : Sa parole, Exalté 
soit-Il : 



 

111 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour 
qu’ils M’adorent. [Qui éparpillent : 56]. Et parmi 
les preuves de cela également, il y a Sa parole - 
Glorifié et Exalté soit-Il - : 

اغُوتَ ﴿ َ وَاجْتَنبُِوا الطَّ نِ اعْبُدُوا اللََّّ
َ
ة  رَسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدْ بَعَثنَْا فيِ كُل 

 Nous avons suscité à chaque peuple un 
Messager qui l’a exhorté à adorer Allah et à fuir 
les fausses divinités... [Sourate An-Naḥl (Les 
Abeilles) : 16/36]. De même quant à Sa parole, 
Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté : 

ناَ ﴿
َ
أ َّا  إلِ إلِهََ  لاَ  نَّهُ 

َ
أ إلِيَْهِ  نوُحِي  َّا  إلِ رَسُول   مِنْ  قَبلْكَِ  مِنْ  رسَْلنَْا 

َ
أ وَمَا 
 ﴾ 25فَاعْبُدُونِ 

 Nous n’avons envoyé avant toi nul Messager 
sans lui révéler qu’il n’est de divinité en droit d’être 
adorée qu’Allah qui, seul, doit être vénéré. 
Sourate Al-Anbiyâ` (Les Prophètes) - Coran : 
21/28. Et Il (Exalté et Magnifié soit-Il) a dit à 
propos de Noé, Houd, Sâlih et Chouaïb (que la 
paix et le salut d’Allah soit sur eux), qu’ils dirent à 
leurs peuples : 



 

112 

َ مَا لكَُمْ مِنْ إلِهَ  غَيرُْهُ ﴿...  ﴾ ...اعْبُدُوا اللََّّ

 « ...adorez Allah ! Vous n’avez d’autre divinité 
que Lui... » [Sourate Al-A'râf (Les parties hautes 
[de la Muraille]) : 7/59]. Et tel est l'appel de tous 
les Messagers, comme l'indiquent les deux 
versets précédents. Les ennemis des Messagers 
ont reconnu que les Messagers leur ont ordonné 
de vouer une adoration exclusive à Allah et de 
renoncer aux divinités adorées en dehors de Lui, 
comme Allah, Glorifié et Exalté soit-Il, l'a dit dans 
l'histoire de 'Ād, qu'ils ont dit à Hūd (sur lui la 
paix): 

َ وحَْدَهُ وَنذََرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آباَؤُناَ ﴿... جِئتَْنَا لنَِعْبُدَ اللََّّ
َ
 ﴾ ...أ

 « Es-tu venu nous appeler à adorer Allah seul 
et à délaisser les divinités que vénéraient nos 
ancêtres ? » [Les Murailles, 7 : 70]. Et Il a dit, 
Gloire et Pureté à Lui, à propos de Qouraych 
lorsque notre Prophète Mohammed صلى الله عليه وسلم les a 
appelés à vouer l'adoration exclusivement à 
Allah, et à abandonner ce qu'ils adorent en 
dehors de Lui, que ce soit les anges, les saints, 
les statues, les arbres, et autres : 

جَعَلَ الآْلهَِةَ إلِهًَا وَاحِدًا إنَِّ هَذَا لشََيْءٌ عُجَابٌ ﴿
َ
 ﴾5أ



 

113 

 « Réduira-t-il les divinités à un seul dieu ? 
Voilà chose bien étrange ! » [Sâd, 38 : 5]. Allah, 
Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, a dit à 
leur sujet : 

ُ يسَْتَكْبرُِونَ ﴿ َّا اللََّّ هُمْ كَانوُا إذَِا قيِلَ لهَُمْ لاَ إلِهََ إلِ ئنَِّا لتََاركُِوٓاْ   35إنَِّ
َ
وَيقَُولوُنَ أ

جۡنُونِۭ   ﴾36ءَالهَِتنَِا لشَِاعِرٖ مَّ

 Lorsqu’il leur était dit qu’Allah seul est en droit 
d’être adoré, ils affichaient une fierté démesurée, 

 disant : « Allons-nous renoncer à nos divinités 
sur la parole d’un poète possédé ? » [Les Rangés, 
37 : 35-36]. Et les versets indiquant ce sens sont 
nombreux. 

Et à partir des versets et des hadiths que nous 
avons mentionnés, il t'apparaît clairement — 
qu'Allah me guide ainsi que toi vers la 
compréhension de la religion et la clairvoyance 
concernant le droit du Seigneur des mondes — 
que ces invocations et types de demande de 
secours — que tu as exposés dans ta question — 
relèvent toutes du polythéisme majeur ; car elles 
constituent une adoration vouée à autre qu'Allah 
et une demande de choses que seul Lui peut 
accomplir, adressée aux morts et aux absents. 
Cela est plus abominable que le polythéisme des 



 

114 

anciens, car les anciens n'associaient qu'en 
période de prospérité. Quant aux moments de 
détresse, ils vouent un culte exclusif à Allah, car 
ils savent que Lui - Gloire et Pureté à Lui - est le 
seul capable de les délivrer de l'adversité, comme 
Il l'a dit dans Son Livre clair à propos de ces 
polythéistes : 

﴿ ِ بَر 
َٰهُمۡ إلِيَ ٱلۡ ا نَجَّى ِينَ فَلَمَّ َ مُخۡلصِِينَ لهَُ ٱلد  فَإذَِا رَكبُِواْ فيِ ٱلفُۡلۡكِ دَعَوُاْ ٱللََّّ

 ﴾ 65إذَِا هُمۡ يشُۡرِكُونَ 

 Lorsqu’ils sont en mer, à bord de leurs 
vaisseaux, c’est Allah seul qu’ils implorent. Mais 
une fois qu’Il les a ramenés sains et saufs à bon 
port, voilà que de nouveau ils Lui associent 
d’autres divinités, [L'Araignée, 29 : 65]. Allah, 
Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, leur 
adressa la parole dans un autre verset : 

نَجَّىَٰكُمۡ ﴿ ا  ۖۡ فَلَمَّ إيَِّاهُ َّآ  إلِ ٱلبَۡحۡرِ ضَلَّ مَن تدَۡعُونَ  رُّ فيِ  كُمُ ٱلضُّ وَإِذَا مَسَّ
عۡرَضۡتُمَۡۚ وكََانَ ٱلإۡنِسََٰنُ كَفُورًا 

َ
ِ أ بَر 

 ﴾ 67إلِيَ ٱلۡ

 Lorsque vous courez un danger en mer, vous 
oubliez les fausses divinités que vous invoquiez, 
vos prières se tournant exclusivement vers le 
Seigneur. Mais dès qu’Il vous a ramenés sains et 
saufs à terre, vous vous détournez de Lui. 



 

115 

L’homme est par nature ingrat. [Sourate Al-Isrâ` 
(Le Voyage Nocturne : 17/67] 

Si l'un de ces polythéistes contemporains disait 
: « Nous ne prétendons pas que ceux-là nous 
apportent des bienfaits par eux-mêmes, 
guérissent nos malades par eux-mêmes, nous 
soient utiles par eux-mêmes, ou nous nuisent par 
eux-mêmes, mais nous cherchons leur 
intercession auprès d'Allah, Exalté soit-Il, pour 
cela ? » 

La réponse : Il faut lui dire : C'est là l'intention 
des premiers mécréants et leur objectif. Leur 
intention n'était pas que leurs divinités créent, 
pourvoient, profitent ou nuisent par elles-mêmes, 
car cela est contredit par ce qu'Allah a mentionné 
à leur sujet dans le Coran. Ils cherchaient plutôt 
leur intercession, leur prestige, et qu'elles les 
rapprochent d'Allah, comme Allah, Exalté soit-Il, 
l'a dit : 

ؤُلاَءِٓ ﴿ هََٰٓ وَيقَُولوُنَ  ينَفَعُهُمۡ  وَلاَ  هُمۡ  يضَُرُّ لاَ  مَا   ِ ٱللََّّ دُونِ  مِن  وَيَعۡبُدُونَ 
 ِ  ﴾ ...شُفَعََٰٓؤُناَ عِندَ ٱللََّّ

 Ils adorent, en dehors d’Allah, des divinités qui 
ne peuvent ni leur nuire, ni leur être utiles, 
prétendant que celles-ci sont leurs intercesseurs 



 

116 

auprès d’Allah... Sourate Yoûnous (Jonas) - 
Coran : 10/18. Allah, à Lui la Puissance et la 
Grandeur, leur répondit par Sa parole : 

رۡضِِۚ سُبۡحََٰنَهُۥ ﴿...
َ
َٰتِ وَلاَ فيِ ٱلأۡ مََٰوَ َ بمَِا لاَ يَعۡلَمُ فيِ ٱلسَّ تنَُب ـِ ُونَ ٱللََّّ

َ
قلُۡ أ

ا يشُۡرِكُونَ   ﴾وَتعَََٰلىََٰ عَمَّ

 « Dis-leur : « Auriez-vous la prétention 
d’apprendre à Allah ce dont Il ignorerait jusqu’ici 
l’existence dans les cieux et sur la terre ? » Gloire 
à Lui ! Il est bien au-dessus de ces divinités qu’ils 
Lui associent. » Sourate Yoûnous (Jonas) - Coran 
: 10/18. Il a clairement indiqué - Gloire à Lui - qu'il 
n'existe dans les cieux ni sur la terre aucun 
intercesseur auprès de Lui dans le sens que les 
polythéistes l'entendent. Ce dont Allah ne connaît 
pas l'existence n'existe pas, car rien ne se cache 
à Lui. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

ٱلحۡكَِيمِ  ﴿ عَزيِزِ 
ٱلۡ  ِ مِنَ ٱللََّّ ٱلكِۡتََٰبِ  ٱلكِۡتََٰبَ   1تنَزِيلُ  إلِيَۡكَ  نزَلنَۡآ 

َ
أ إنَِّآ 

ِينَ  َّهُ ٱلد  َ مُخۡلصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ خَذُواْ    2بٱِلحۡقَ  َّذِينَ ٱتَّ ِينُ ٱلخۡاَلصَُِۚ وَٱل ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ
َ
أ

وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ  
َ
ٓۦ أ َ يَحۡكُمُ بَيۡنَهُمۡ مِن دُونهِِ ِ زُلفَۡىَٰٓ إنَِّ ٱللََّّ بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  إلِ

ارٞ  َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ  ﴾ 3فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَخۡتَلفُِونََۗ إنَِّ ٱللََّّ

 Le Coran est une révélation d’Allah, le Tout-
Puissant, l’infiniment Sage. 



 

117 

 Nous t’avons révélé le Livre de vérité. Adore 
donc Allah en Lui vouant un culte sans partage. 

 Allah seul, en effet, est digne d’être adoré. 
Quant à ceux qui prennent des maîtres en dehors 
de Lui, prétendant qu’ils ne vénèrent ces fausses 
divinités que pour se rapprocher du Seigneur par 
leur intermédiaire, qu’ils sachent qu’Allah 
tranchera leurs différends. Allah ne saurait guider 
les mécréants qui mentent obstinément. [Les 
Groupes, 39 : 1-3]. 

Le sens de la religion ici est : l'adoration, qui 
est : l'obéissance à Allah et à Son Messager (que 
la paix et les bénédictions d'Allah soient sur lui) - 
comme mentionné précédemment -, et cela inclut 
: l'invocation, la demande de secours, la crainte, 
l'espoir, le sacrifice et le vœu, ainsi que la prière, 
le jeûne, et tout ce qu'Allah et Son Messager ont 
ordonné. Il a clarifié, Gloire et Pureté à Lui, que 
l'adoration doit Lui être vouée exclusivement, et 
qu'il incombe aux serviteurs de la Lui vouer 
sincèrement, Majesté et Grandeur à Lui, car Son 
ordre au Prophète (qu'Allah le couvre d'éloges et 
le préserve) de Lui vouer une adoration sincère 
est un ordre pour tous les membres de cette 
communauté. 

Ensuite, Allah, Puissant et Majestueux, a 



 

118 

clarifié cela au sujet des mécréants en disant : 

﴿... ِ ٱللََّّ إلِيَ  بُِونآَ  ليُِقَر  َّا  إلِ نَعۡبُدُهُمۡ  مَا  وۡليَِاءَٓ 
َ
أ ٓۦ  دُونهِِ مِن  خَذُواْ  ٱتَّ َّذِينَ  وَٱل

 ﴾ ...زُلفَۡىَٰٓ 

 Quant à ceux qui prennent des maîtres en 
dehors de Lui, prétendant qu’ils ne vénèrent ces 
fausses divinités que pour se rapprocher du 
Seigneur par leur intermédiaire [Les Groupes : 3] 
Allah (Glorifié soit-Il) leur répondit par Sa parole : 

َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ ﴿... َ يَحكُۡمُ بيَۡنَهُمۡ فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَخۡتَلفُِونََۗ إنَِّ ٱللََّّ إنَِّ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ

 qu’Allah tranchera leurs différends. Allah ne 
saurait guider les mécréants qui mentent 
obstinément. [Les groupes : 3] Allah, Exalté soit-
Il, a informé dans ce verset noble que les 
mécréants n'ont adoré les protecteurs en dehors 
de Lui que pour qu'ils les rapprochent davantage 
d'Allah ; et tel est le but des mécréants, tant dans 
le passé qu'aujourd'hui. Allah a réfuté cela par Sa 
parole : 

َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ ﴿... َ يَحكُۡمُ بيَۡنَهُمۡ فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَخۡتَلفُِونََۗ إنَِّ ٱللََّّ إنَِّ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ



 

119 

 qu’Allah tranchera leurs différends. Allah ne 
saurait guider les mécréants qui mentent 
obstinément. [Les groupes : 3] Allah, Glorifié soit-
Il, a clairement exposé le mensonge de leur 
prétention selon laquelle leurs divinités les 
rapprochent d'Allah, et leur mécréance par 
l'adoration qu'ils leur ont consacrée. Ainsi, 
quiconque possède le moindre discernement sait 
que la mécréance des premiers polythéistes 
résidait dans le fait qu'ils prenaient les prophètes, 
les saints, les arbres, les pierres, et d'autres 
créatures comme intercesseurs entre eux et 
Allah. Ils croient qu'ils satisfont leurs besoins sans 
Sa permission et Sa satisfaction, Gloire et Pureté 
à Lui et qu'Il soit Exalté, tout comme les ministres 
intercèdent auprès des rois. Ils L'ont comparé — 
Gloire à Sa Majesté — aux rois et aux dirigeants. 
Et ils ont dit : « De même que celui qui a besoin 
du roi et du chef se fait intercéder auprès de lui 
par ses proches et ses ministres, ainsi nous nous 
rapprochons d'Allah par l'adoration de Ses 
prophètes et de Ses saints. » Et cela est parmi les 
plus vaines des faussetés, car Lui — Gloire à Lui 
— n'a pas de semblable, et Il ne peut être 
comparé à Ses créatures. Personne n'intercède 
auprès de Lui sans Sa permission pour 
l'intercession, et Il n'accorde cette permission 
qu'aux gens du monothéisme. Il est — Gloire à 



 

120 

Lui et Exalté soit-Il — Omnipotent sur toute chose, 
Omniscient de toute chose, et Il est le Plus 
Miséricordieux des miséricordieux. Il ne craint 
personne et n'a peur de personne, car Lui — 
Gloire à Lui — est le Dominateur au-dessus de 
Ses serviteurs, et Il dispose d'eux comme Il le 
veut. Contrairement aux rois et aux dirigeants, ils 
ne peuvent pas tout accomplir seuls, c'est 
pourquoi ils ont besoin de ceux qui les assistent 
dans ce qu'ils ne peuvent pas faire ; de leurs 
ministres, de leurs proches et de leurs soldats. Ils 
ont également besoin que leurs besoins soient 
transmis par ceux dont ils ignorent les nécessités, 
et ont donc besoin de ceux qui les apaisent et les 
satisfont parmi leurs ministres et leurs proches. 
Le Seigneur, exalté soit Sa majesté, est - glorifié 
soit-Il - Celui qui se passe de l'ensemble de Sa 
création. Il est plus miséricordieux envers eux que 
leurs propres mères. Il est le Juge équitable, qui 
place les choses à leur juste place, selon Sa 
sagesse, Sa science et Sa puissance. Il n'est pas 
permis de Le comparer à Sa création d'aucune 
manière. C'est pourquoi Il a clairement indiqué 
dans Son Livre que les polythéistes ont reconnu 
qu'Il est le Créateur, le Pourvoyeur, l'Agenceur, et 
qu'Il est Celui qui répond à l'appel du désespéré, 
dissipe le mal, fait vivre et mourir, etc. parmi Ses 
actes (Glorifié et Élevé soit-Il). La dispute entre 



 

121 

les polythéistes et les Messagers portait sur le 
culte exclusif voué à Allah, Seul, comme Il 
(Glorifié et Exalté soit-Il) a dit : 

﴿ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولنَُّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ
َ
 ﴾ ...وَلئَنِ سَأ

 Si tu leur demandes qui les a créés, ils 
répondront assurément : « C’est Allah ! » [Az-
Zukhruf, 87.] Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

بصََٰۡرَ وَمَن ﴿
َ
مۡعَ وَٱلأۡ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قلُۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

َۚ فسََيَقُولوُنَ يُخرۡجُِ ٱلۡحَيَّ مِنَ ٱلمَۡي تِِ وَيخُۡرِجُ   مۡرَ
َ
حَي ِ وَمَن يدَُب رُِ ٱلأۡ

ٱلمَۡي تَِ مِنَ ٱلۡ
فَلاَ تَتَّقُونَ 

َ
َۚ فَقُلۡ أ ُ  ﴾31ٱللََّّ

 Demande-leur : « Qui vous dispense les 
bienfaits du ciel et de la terre ? Qui vous a 
accordé l’ouïe et la vue ? Qui tire le vivant du mort 
et le mort du vivant ? Qui règle la marche de 
l’univers ? » « C’est Allah », répondront-ils. Dis-
leur: « N’allez-vous donc pas Le craindre ? » 
[Jonas, 10 : 31]. et les versets allant dans ce sens 
sont nombreux. 

Il a été précédemment mentionné : les versets 
indiquant que le différend entre les Messagers et 
les nations réside uniquement dans le fait de 
vouer un culte exclusif à Allah, Seul, comme Il 



 

122 

(Glorifié soit-Il) a dit : 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 Nous avons suscité à chaque peuple un 
Messager qui l’a exhorté à adorer Allah et à fuir 
les fausses divinités... [Sourate An-Naḥl (Les 
Abeilles) : 16/36]. Et ce qui est venu dans le sens 
de ces versets. Et Il a expliqué — Gloire à Lui — 
en de nombreux endroits de Son Noble Livre 
l'importance de l'intercession, et Il a dit, Exalté 
soit-Il : 

َّا بإِذِۡنهِِ ﴿... ٓۥ إلِ َّذِي يشَۡفَعُ عِندَهُ  ﴾ ...مَن ذَا ٱل

 Qui donc pourrait intercéder auprès de Lui 
sans Sa permission ? [La Vache, 2 : 255]. Il 
(Exalté et Magnifié soit-Il) a dit : 

ن ﴿
َ
أ بَعۡدِ  مِنَۢ  َّا  إلِ شَيۡـ ًا  شَفََٰعَتُهُمۡ  تُغۡنيِ  لاَ  َٰتِ  مََٰوَ ٱلسَّ فيِ  لَكٖ  مَّ ِن  م  وَكَم 

ُ لمَِن يشََاءُٓ وَيرَۡضَيَٰٓ  ذَنَ ٱللََّّ
ۡ
 ﴾26يأَ

 Que d’anges dans les cieux qui ne sauraient 
intercéder que si Allah le leur permet et 
uniquement en faveur de ceux dont Il est satisfait. 
[L’Étoile, 53 : 26]. 



 

123 

Et il a dit en décrivant les Anges : 

ِنۡ خَشۡيَتهِۦِ مُشۡفقُِونَ ﴿... َّا لمَِنِ ٱرۡتضََيَٰ وهَُم م   ﴾ وَلاَ يشَۡفَعُونَ إلِ

 Ils n’intercèdent qu’avec Sa permission et sont 
remplis de crainte envers Lui. [Les Prophètes : 
28]. 

Et Il (Glorifié et Élevé soit-Il) a informé qu'Il 
n'agrée pas l'ingratitude de Ses serviteurs, mais 
qu'Il agrée leur reconnaissance ; et la 
reconnaissance consiste en Son unicité et 
l'obéissance à Ses commandements. Il (Exalté et 
Magnifié soit-Il) a dit : 

وَإِن  ﴿  ۡۖ ٱلۡكُفۡرَ لعِِبَادهِِ  يرَۡضَيَٰ  وَلاَ  عَنكُمۡۖۡ  غَنيٌِّ   َ ٱللََّّ فَإنَِّ  تكَۡفُرُواْ  إنِ 
 ﴾ ...تشَۡكُرُواْ يرَۡضَهُ لكَُمۡ 

 Si vous refusez de croire, sachez qu’Allah 
peut parfaitement se passer de votre foi et qu’Il 
ne saurait accepter l’impiété de Ses serviteurs. Si, 
au contraire, vous vous montrez reconnaissants, 
Il vous en saura gré... [Les Groupes, 39 : 7]. 

Et Al-Boukhari a rapporté dans son Sahîh 
d'après Abû Hurayrah (qu'Allah l'agrée) qui a dit : 
"Ô Messager d'Allah ! Qui sera la personne la plus 



 

124 

digne de ton intercession ?" Il répondit : 

 »مَنْ قَالَ: لََ إلِهَ إلََِّ الُلَّه خَالصًِا منِْ قَلْبهِِ«.

 Quiconque dit : "Il n'y a aucune divinité [digne 
d'adoration] excepté Allah" sincèrement et du 
fond de son cœur. Ou il a alors dit : 

 »منِْ نفَْسِهِ«.

 De Sa personne. 
Dans le Sahih, d'après Anas (qu'Allah l'agrée), 

le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

لَ كُلُّ   نبَيٍِّ دَعْوَتَهُ، وَإنِِّي اخْتبَأَْتُ دَعْوَتيِ »لكُِلِّ نبَيٍِّ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابةٌَ، فَتَعَجَّ

تيِ لََ يُشْرِكُ  نَائِلَةٌ إنِْ شَاءَ الُلَّه مَنْ مَاتَ منِْ أُمَّ فَهِيَ  الْقِيَامَةِ،  يَوْمَ  تيِ  مَُّ
ِ

شَفَاعَةً لأ

 شَيئًْا«. 
ِ
 باِللَّه

 « Chaque prophète a une invocation exaucée, 
et chaque prophète s'est empressé d'utiliser son 
invocation, mais j'ai réservé mon invocation 
comme intercession pour ma communauté au 
Jour de la Résurrection. Elle atteindra, si Allah le 
veut, quiconque de ma communauté meurt sans 
associer quoi que ce soit à Allah. » Et les hadiths 
allant dans ce sens sont nombreux. 

Et tout ce que nous avons mentionné des 



 

125 

versets et des hadiths indique que l'adoration est 
un droit qui appartient à Allah, Seul, et qu'il n'est 
pas permis de consacrer un acte de dévotion à 
autre qu'Allah, ni aux prophètes ni à d'autres. Et 
l'intercession appartient à Allah, Glorifié et Exalté 
soit-Il, comme Il l'a dit : 

فََٰعَةُ جَمِيعٗا ﴿ ِ ٱلشَّ َّ ِ  ﴾ ...قلُ للَّ 

 Dis : « Nul ne peut intercéder sans 
l’autorisation d’Allah... [Les Groupes : 44]. Et 
personne ne la mérite qu'après qu'Il ait donné la 
permission à l'intercesseur et qu'Il soit satisfait de 
celui pour qui l'intercession est faite. Et Il, Glorifié 
soit-Il, n'agrée que le monothéisme - comme 
mentionné précédemment -. En conséquence, les 
polythéistes n'ont aucune part dans l'intercession, 
et Allah a clarifié cela dans Ses paroles : 

َٰفِعِينَ ﴿  ﴾48فَمَا تنَفَعُهُمۡ شَفََٰعَةُ ٱلشَّ

 Ils ne pourront bénéficier d’aucune 
intercession. [Le Revêtu d'un manteau, 74 : 48]. 
Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

َٰلمِِينَ مِنۡ حَمِيمٖ وَلاَ شَفِيعٖ يُطَاعُ ﴿...  ﴾مَا للِظَّ



 

126 

 Les impies ne pourront alors bénéficier ni de 
l’aide d’un proche compagnon, ni d’une 
quelconque intercession. [Sourate Ghâfir (Le 
Pardonneur) : 40/18]. 

Il est bien connu que l'injustice, lorsqu'elle est 
mentionnée sans restriction, désigne l'association 
faite à Allah, Exalté soit-Il, comme Il a dit : 

َٰلمُِونَ ﴿... َٰفرُِونَ هُمُ ٱلظَّ  ﴾وَٱلۡكَ

 ...Ce sont, en vérité, les mécréants qui sont 
injustes envers eux-mêmes. [La Vache, 2 : 254]. 
Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

رۡكَ لظَُلۡمٌ عَظِيمٞ ﴿... ِ  ﴾إنَِّ ٱلش 

 « ...car tu commettrais une grave injustice. » 
[Luqmân, 31 : 13] 

Quant à ce que vous avez mentionné dans la 
question : de la parole de certains soufis dans les 
mosquées et ailleurs : "Ô Allah, prie sur celui que 
Tu as fait la cause de la révélation de Tes secrets 
majestueux et l'éclat de Tes lumières de 
miséricorde, devenant ainsi le représentant de la 
présence divine et le successeur de Tes secrets 
essentiels... etc. 



 

127 

La réponse est la suivante : il convient de dire 
que ces propos et leurs semblables font partie de 
l'affectation et de l'excès, contre lesquels notre 
Prophète Muhammad صلى الله عليه وسلم a mis en garde, comme 
rapporté par Muslim dans le Sahîh d'après 
'Abdullah ibn Mas'ûd (qu'Allah l'agrée), le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 

 »هَلَكَ المُتنََطِّعُونَ« قَالَهَا ثَلََثًا.

 « Les exagérateurs courent à leur perte ! » Il 
le répéta à trois reprises. 

L'imam Al Khattâbî (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a dit : Le terme « At-Tanattu’ » 
(=l'excès) désigne : celui qui s'approfondit dans 
une chose, se forçant à en chercher les détails ; 
selon les méthodes des théologiens qui 
s'immiscent dans ce qui ne les concerne pas, 
s'aventurant dans ce que leur intellect ne peut 
atteindre. 

Abû Al Sa'âdât Ibn Al Athîr a dit : Ceux qui 
s'excèdent dans leurs paroles, parlant du fond de 
leur gorge. Le terme est dérivé de « an-nat’ », qui 
désigne le palais osseux dans la bouche. Il a 
ensuite été utilisé pour désigner toute parole et 
geste extrêmes. 



 

128 

Et par ce qu'ont mentionné ces deux éminents 
imams parmi les imams de la langue, il devient 
clair pour vous et pour quiconque a le moindre 
discernement, que cette manière de prier et de 
saluer sur notre Prophète et Seigneur, le 
Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut), fait 
partie de l'affectation et de l'excès qui sont 
interdits. Il est prescrit au musulman dans ce 
domaine de rechercher la manière authentique 
transmise du Messager d'Allah (paix et salut 
d'Allah sur lui) concernant la description de la 
prière et de la salutation sur lui, et cela suffit 
amplement sans recourir à autre chose. 

Et parmi cela : ce qui est rapporté par Al-
Boukhârî et Mouslim dans les deux Sahihs 
d'après Ka'b ibn 'Ujrah (qu'Allah l'agrée), que les 
Compagnons (qu'Allah les agrée) ont dit : « Ô 
Messager d'Allah ! Allah nous a ordonné de prier 
sur toi ; comment devons-nous prier sur toi ? » Il 
répondit : 

دٍ كَمَا صَلَّيتَْ عَلَى إبِرَاهِيمَ   دٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّ »قُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّ

دٍ كَمَا   دٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّ وَعَلَى آلِ إبِرَاهِيمَ، إنَِّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّ

 نَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ«. بَارَكْتَ عَلَى إبِرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إبِرَاهِيمَ إِ 

 « Dites : Ô Allah ! Prie sur Mohammed et sur 



 

129 

la famille de Mohammed comme Tu as prié sur 
Abraham et sur la famille d'Abraham, Tu es certes 
digne de louange et de glorification. Et bénis 
Mohammed et la famille de Mohammed comme 
Tu as béni Abraham et la famille d'Abraham, Tu 
es certes digne de louange et de glorification. » 

Et dans les deux recueils authentiques, d'après 
Abû Humayd As-Sâ‘idî (qu'Allah l'agrée), ils ont 
dit : « Ô Messager d'Allah ! Comment devons-
nous prier sur toi ? » Il a dit : 

تهِِ كَمَا صَلَّيتَْ عَلَى آلِ  يَّ دٍ وَعَلَى أَزْوَاجِهِ وَذُرِّ »قُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّ

آلِ  عَلَى  بَارَكْتَ  كَمَا  تهِِ  يَّ وَذُرِّ أَزْوَاجِهِ  وَعَلَى  دٍ  مُحَمَّ عَلَى  وَبَارِكْ  إبِرَاهِيمَ، 

 إبِرَاهِيمَ، إنَِّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ«. 

 « Dites : Ô Allah ! Prie sur Mohammed et sur 
ses épouses et sa descendance comme Tu as 
prié sur la famille d'Abraham. Bénis Mohammed 
et ses épouses et sa descendance comme Tu as 
béni la famille d'Abraham, Tu es certes digne de 
louange et de glorification. » 

Dans le recueil authentique de Muslim, d'après 
Abû Mas'ûd al-Ansârî (qu'Allah l'agrée), il a dit : « 
Bashîr ibn Sa'd a dit : " Ô Messager d'Allah ! Allah 
nous a ordonné de prier sur toi ; comment 
devons-nous prier sur toi ? " Il se tut, puis dit : » 



 

130 

آلِ  عَلَى  صَلَّيتَْ  كَمَا  دٍ؛  مُحَمَّ آلِ  وَعَلَى  دٍ  مُحَمَّ عَلَى  صَلِّ  اللَّهُمَّ  »قُولُوا: 

دٍ؛ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آلِ إبِرَاهِيمَ فيِ   دٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّ إبِرَاهِيمَ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّ

لََمُ كَمَا عَ   لمِتُم«. العَالَمِينَ، إنَِّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَالسَّ

 « Dites : Ô Allah ! Prie sur Mohammed et sur 
la famille de Mohammed comme Tu as prié sur la 
famille d'Abraham. Et bénis Mohammed et la 
famille de Mohammed comme Tu as béni la 
famille d'Abraham à travers l'univers, Tu es certes 
digne de louange et de glorification. Et la paix 
comme vous l'avez appris. » 

Ces expressions et leurs semblables, ainsi que 
d'autres qui ont été authentiquement rapportées 
du Prophète صلى الله عليه وسلم, sont celles que le musulman doit 
utiliser dans ses prières et salutations sur le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم. En effet, le Prophète صلى الله عليه وسلم est le 
plus savant des hommes quant à ce qui convient 
d'être utilisé à son égard, tout comme il est le plus 
savant des hommes quant à ce qui doit être utilisé 
à l'égard de son Seigneur parmi les expressions. 

Quant aux expressions affectées et innovées, 
et aux expressions susceptibles de porter un sens 
incorrect, comme celles mentionnées dans la 
question, il ne convient pas de les utiliser en 
raison de leur affectation et parce qu'elles 



 

131 

peuvent être interprétées avec des significations 
erronées, tout en étant contraires aux 
expressions choisies par le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم et 
qu'il a recommandées à sa communauté. Il est le 
plus savant des créatures, le plus sincère et le 
plus éloigné de l'affectation. Que les prières et la 
paix les plus excellentes de son Seigneur soient 
sur lui. 

J'espère que ce que nous avons mentionné 
comme preuves pour clarifier la réalité du 
monothéisme, la réalité du polythéisme, et la 
différence entre ce sur quoi étaient les premiers 
polythéistes et les polythéistes ultérieurs dans ce 
domaine, ainsi que pour clarifier la manière légale 
de prier sur le Messager d'Allah (qu'Allah le 
couvre d'éloges et le préserve), sera suffisant et 
convaincant pour le chercheur de vérité. Quant à 
celui qui n'a aucun désir de connaître la vérité, il 
suit ses passions. Allah (Glorifié et Élevé soit-Il) a 
dit : 

نِ ﴿ مِمَّ ضَلُّ 
َ
أ وَمَنۡ  هۡوَاءَٓهُمَۡۚ 

َ
أ يتََّبعُِونَ  نَّمَا 

َ
أ فٱَعۡلَمۡ  لكََ  يسَۡتَجِيبُواْ  َّمۡ  ل فَإنِ 

َٰلمِِينَ  َ لاَ يَهۡدِي ٱلقَۡوۡمَ ٱلظَّ َِۚ إنَِّ ٱللََّّ ِنَ ٱللََّّ َٰهُ بغَِيۡرِ هُدٗى م  بَعَ هَوَى  ﴾50ٱتَّ

 S’ils sont incapables de relever ce défi, sache 
qu’ils suivent simplement leurs passions. Or, qui 



 

132 

est plus égaré que celui qui obéit à ses passions 
sans suivre une sûre direction venant d’Allah ? 
Allah, en vérité, ne saurait guider les impies. [Le 
Récit, 28 : 50]. 

Dans ce verset noble, Allah, Exalté soit-Il, a 
clarifié que les gens, par rapport à ce qu'Il a 
envoyé avec Son Prophète Muhammad صلى الله عليه وسلم en 
termes de guidée et de religion de vérité, se 
divisent en deux catégories : 

L'un des deux : obéissant à Allah et à Son 
Messager. 

Et le second : celui qui suit ses passions ; 
ensuite, Allah (Glorifié soit-Il) a informé qu'il n'y a 
personne plus égaré que celui qui suit ses 
passions sans guidée d'Allah. 

Nous demandons à Allah, Glorifié et Élevé soit-
Il, de nous préserver de suivre les passions, et 
qu'Il fasse de nous, de vous, et de tous nos frères 
ceux qui répondent à l'appel d'Allah et de Son 
Messager (sur lui la paix et le salut), ceux qui 
vénèrent Sa Loi, et qui mettent en garde contre 
tout ce qui contredit Sa Loi parmi les innovations 
et les passions. Il est certes Très Généreux et 
Noble. 



 

133 

Qu'Allah prie sur Son serviteur et Messager, 
notre Prophète Muḥammad, ainsi que sur sa 
famille, ses Compagnons et ceux qui le suivront 
de la meilleure des manières jusqu'au Jour du 
Jugement. 

 

*** 

  



 

134 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La cinquième lettre : 

Jugement sur la célébration de la 

naissance du Prophète (sur lui la paix et le 

salut) et d'autres anniversaires 

Louange à Allah, que Ses éloges soient sur le 
Messager d'Allah, sa famille, ses Compagnons et 
quiconque a été guidé par sa guidance. 

Ceci étant dit : La question concernant le 
jugement de la célébration de l'anniversaire de la 
naissance du Prophète صلى الله عليه وسلم, le fait de se lever en 
son honneur durant cette célébration, de lui 
adresser le salut, et d'autres pratiques effectuées 
lors des anniversaires, a été posée à plusieurs 
reprises. 

La réponse est qu'il n'est pas permis de 
célébrer la naissance du Prophète (sur lui la paix 
et le salut) ni celle d'un autre, car cela fait partie 
des innovations introduites dans la religion. En 
effet, le Prophète (sur lui la paix et le salut) ne l'a 
pas fait, ni ses califes bien guidés, ni aucun des 
Compagnons (qu'Allah les agrée), ni ceux qui les 
ont suivis avec bienfaisance durant les siècles de 
vertu. Ils étaient les plus savants en matière de 



 

135 

Tradition, les plus parfaits dans leur amour pour 
le Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut), et 
les plus assidus dans le suivi de sa législation 
parmi ceux qui sont venus après eux. Et Allah 
(Glorifié et Élevé soit-Il) a dit dans Son Livre 
explicite : 

...﴿ ْ َٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فخَُذُوهُ وَمَا نَهَىَٰكُمۡ عَنۡهُ فٱَنتَهُوا  ﴾ ...وَمَآ ءَاتىَ

 Ce que le Messager vous donne, acceptez-le, 
et ce qu’il vous défend, abstenez-vous en. 

[Sourate Al-Ḥachr (Le Rassemblement) : 59/7]. 
Il (Exalté et Magnifié soit Sa Majesté) a dit : 

يصُِيبَهُمۡ ﴿... وۡ 
َ
أ فتِۡنَةٌ  تصُِيبَهُمۡ  ن 

َ
أ ٓۦ  ِ مۡرهِ

َ
أ عَنۡ  يُخَالفُِونَ  َّذِينَ  ٱل فَلۡيَحۡذَرِ 

ليِمٌ 
َ
 ﴾ عَذَابٌ أ

 Que ceux qui transgressent Ses ordres 
prennent garde, car ils pourraient subir une 
terrible épreuve ou un douloureux châtiment. [La 
Lumière, 24 : 63] et Il a dit, Gloire et Pureté à Lui: 

َ وَٱليَۡوۡمَ ﴿ سۡوَةٌ حَسَنَةٞ ل مَِن كَانَ يرَجُۡواْ ٱللََّّ
ُ
ِ أ لَّقَدۡ كَانَ لكَُمۡ فيِ رَسُولِ ٱللََّّ

 َ  ﴾ 21كَثيِرٗاٱلۡأٓخِرَ وَذَكَرَ ٱللََّّ



 

136 

 Vous avez un bel exemple à suivre dans le 
Messager d’Allah, exemple édifiant pour 
quiconque espère la récompense d’Allah ici-bas 
et dans l’au-delà, et invoque fréquemment Son 
nom. [Les Coalisés, 33: 21], Et Il a dit, Exalté soit-
Il : 

بَعُوهُم بإِحِۡسََٰنٖ ﴿ َّذِينَ ٱتَّ نصَارِ وَٱل
َ
لوُنَ مِنَ ٱلمُۡهََٰجِرِينَ وَٱلأۡ وَّ

َ
َٰبقُِونَ ٱلأۡ وَٱلسَّ

نهََٰۡرُ خََٰلدِِينَ 
َ
َٰتٖ تَجرِۡي تَحۡتَهَا ٱلأۡ عَدَّ لهَُمۡ جَنَّ

َ
ُ عَنۡهُمۡ وَرَضُواْ عَنۡهُ وَأ ضِيَ ٱللََّّ رَّ

َٰلكَِ ٱلفَۡوۡزُ ٱلۡعَظِي  بدَٗاَۚ ذَ
َ
 ﴾100مُ فيِهَآ أ

 Les tout premiers croyants parmi ceux qui ont 
émigré et ceux qui leur ont apporté leur soutien, 
ainsi que ceux qui ont fidèlement suivi leur voie, 
sont entièrement satisfaits d’Allah qui Lui-même 
est satisfait d’eux. Il leur a préparé des jardins 
traversés de rivières où ils demeureront à jamais. 
Voilà le bonheur suprême. [Le Repentir, 9 : 100]. 
Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

وَرَضِيتُ ﴿... نعِۡمَتيِ  عَلَيۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ ديِنَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلۡتُ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 

 ﴾ ...لكَُمُ ٱلإۡسِۡلََٰمَ ديِنٗا 

 Aujourd’hui, J’ai parachevé votre religion, Je 
vous ai comblés de Mes bienfaits et J’agrée pour 
vous l’islam comme religion. [Sourate Al-Mâ`idah 



 

137 

(La Table Servie) : 5/3]. et les versets allant dans 
ce sens sont nombreux. Et il est établi de manière 
authentique que le Prophète (sur lui la paix et le 
salut) a dit : 

 .»  »مَنْ أَحْدَثَ فيِ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيسَْ منِهُ فَهُوَ رَدٌّ

 « Quiconque apporte une chose nouvelle dans 
notre affaire-ci qui n'en fait pas partie, alors elle 
sera rejetée. » C'est-à-dire : Non acceptée, Et 
dans un autre hadith, il a dit : 

كُوا   تَمَسَّ بَعدِي،  منِْ  المَهْدِيَّينَ  اشِدِينَ  الرَّ الخُلَفَاءِ  وَسُنَّةِ  بسُِنَّتيِ  »عَلَيكُم 

اكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأمُُورِ، فَإنَِّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بدِْعَةٌ   وا عَلَيهَا باِلنَّوَاجِذِ، وَإيَِّ بهَِا، وَعَضُّ

 وَكُلَّ بدِْعَةٍ ضَلََلةٌ«. 

 « Attachez-vous à ma Tradition et à la 
Tradition des Califes droits et bien-guidés après 
moi. Saisissez-la et mordez-y avec les molaires. 
Prenez garde aux nouvelles affaires, car toute 
nouvelle affaire est une innovation et toute 
innovation est un égarement. » Dans ces deux 
hadiths, il y a une mise en garde sévère contre 
l'introduction des innovations et leur mise en 
pratique. 

L'organisation de telles célébrations de mawlid 
laisse entendre qu'Allah — Exalté soit-Il — n'a 



 

138 

pas parachevé la religion pour cette 
communauté, et que le Messager — paix et 
bénédiction d'Allah soient sur lui — n'a pas 
transmis ce que la communauté devait accomplir, 
jusqu'à ce que ces derniers venus introduisent 
dans la législation divine ce qu'Il n'a pas autorisé 
; prétendant que cela les rapproche d'Allah. Et 
cela, sans aucun doute, représente un grand 
danger et une objection envers Allah, Exalté soit-
Il, et envers Son Messager صلى الله عليه وسلم. Allah, Exalté soit-Il, 
a parachevé pour Ses serviteurs la religion et a 
parfait sur eux Sa grâce. Le Messager صلى الله عليه وسلم a 
transmis le message de manière claire et n'a 
laissé aucun chemin menant au Paradis et 
éloignant de l'Enfer sans l'expliquer à la 
communauté, comme cela est établi dans le 
ḥadith authentique rapporté par 'Abdullah ibn 
'Amr (qu'Allah soit satisfait de lui) qui a dit : Le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 

تهَُ عَلَى خَيرِ مَا يَعْلَمُهُ لَهُم،  ا عَلَيهِ أَن يَدُلَّ أُمَّ »مَا بَعَثَ الُلَّه منِ نبَيٍِ إلََِّ كَانَ حَقًّ

 وَيُنْذِرَهُمْ شَرَّ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ«. 

 Allah n’a envoyé aucun Prophète sans qu’il ne 
soit de son devoir de guider sa communauté vers 
le meilleur de ce qu’il sait pour eux, et de les 
avertir du pire de ce qu’il sait pour eux. Rapporté 



 

139 

par Mouslim dans son recueil authentique. 
Il est bien connu que notre Prophète (paix et 

salut d'Allah sur lui) est le meilleur des Prophètes 
et le dernier, et le plus complet en termes de 
transmission et de conseil. Si la célébration des 
anniversaires faisait partie de la religion agréée 
par Allah (Exalté soit-Il), le Messager (paix et salut 
d'Allah sur lui) l'aurait clarifiée à la communauté, 
l'aurait pratiquée de son vivant, ou ses 
Compagnons (qu'Allah les agrée) l'auraient faite. 
Puisque rien de tout cela n'a eu lieu, il est su que 
cela ne fait pas partie de l'Islam, mais plutôt des 
innovations contre lesquelles le Messager (paix et 
salut d'Allah sur lui) a mis en garde sa 
communauté, comme cela a été mentionné dans 
les hadiths. Et les versets et les hadiths dans ce 
domaine sont nombreux. 

Un groupe de savants a clairement exprimé sa 
désapprobation des célébrations de la naissance 
du Prophète et a mis en garde contre celles-ci, en 
se basant sur les preuves mentionnées et 
d'autres encore. Cependant, certains savants 
plus contemporains ont divergé en les autorisant, 
à condition qu'elles ne contiennent rien de 
répréhensible, comme l'exagération dans la 
vénération du Messager d'Allah (sur lui la paix et 
le salut), le mélange des femmes et des hommes, 



 

140 

l'utilisation d'instruments de divertissement, et 
d'autres pratiques désapprouvées par la loi 
islamique pure. Ils ont pensé que cela faisait 
partie des bonnes innovations. 

La règle légale est de renvoyer ce sur quoi les 
gens sont en désaccord au Livre d’Allah et à la 
Sunna de Son Messager Muhammad صلى الله عليه وسلم, comme 
Allah, Glorifié et Élevé soit-Il, a dit : 

مۡرِ مِنكُمۡۖۡ ﴿
َ
وْليِ ٱلأۡ

ُ
طِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأ

َ
َ وَأ طِيعُواْ ٱللََّّ

َ
أ َّذِينَ ءَامَنُوٓاْ  هَا ٱل يُّ

َ
أ يََٰٓ

ِ وَٱليَۡوۡمِ   ِ وَٱلرَّسُولِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ بٱِللََّّ وهُ إلِيَ ٱللََّّ فَإنِ تنَََٰزعَۡتُمۡ فيِ شَيۡءٖ فرَُدُّ
حۡسَ 

َ
َٰلكَِ خَيۡرٞ وَأ ويِلاًٱلۡأٓخِرِِۚ ذَ

ۡ
 ﴾ 59نُ تأَ

 Vous qui croyez ! Obéissez à Allah, obéissez 
au Messager et à ceux d’entre vous qui exercent 
l’autorité. En cas de désaccord, vous devrez vous 
en remettre au jugement d’Allah et du Messager, 
si vous croyez vraiment en Allah et au Jour 
dernier. Voilà la meilleure conduite à adopter, 
celle dont les suites seront les plus heureuses. 
[Les Femmes, 4 : 59]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

﴿ ِ ٓۥ إلِيَ ٱللََّّ  ﴾ ...وَمَا ٱخۡتَلفَۡتُمۡ فيِهِ مِن شَيۡءٖ فحَُكۡمُهُ

 Chacun de vos différends devra être soumis 
au jugement d’Allah ... [La Consultation, 42 : 10]. 



 

141 

Nous avons renvoyé cette question, à savoir : 
la célébration des anniversaires, au Livre d'Allah 
le Très Haut, et nous y avons trouvé qu'il nous 
ordonne de suivre le Messager صلى الله عليه وسلم dans ce qu'il a 
apporté, et nous met en garde contre ce qu'il a 
interdit. Il nous informe qu'Allah — le Très Haut 
— a parachevé pour cette communauté sa 
religion, et cette célébration n'est pas parmi ce 
que le Messager صلى الله عليه وسلم a apporté ; par conséquent, 
elle ne fait pas partie de la religion qu'Allah a 
parachevée pour nous, et dans laquelle Il nous a 
ordonné de suivre le Messager. 

Nous avons également examiné cela à la 
lumière de la Tradition du Prophète (sur lui la paix 
et le salut) ; nous n'y avons trouvé ni qu'il l'ait fait, 
ni qu'il l'ait ordonné, ni que ses Compagnons 
(qu'Allah les agrée) l'aient pratiqué ; nous avons 
donc compris que cela ne fait pas partie de la 
religion, mais qu'il s'agit d'une innovation 
introduite, et d'une imitation des gens du Livre, les 
Juifs et les Chrétiens, dans leurs fêtes. 

Ainsi, il devient clair pour quiconque possède 
un minimum de discernement et un désir de 
vérité, et qui recherche celle-ci avec équité, que 
la célébration des anniversaires ne fait pas partie 
de la religion de l'Islam, mais qu'elle est plutôt une 



 

142 

des innovations réprouvées, qu'Allah, Exalté soit-
Il, et Son Messager (sur lui la paix et le salut) ont 
ordonné de délaisser et de se méfier. De même, 
il ne convient pas à la personne douée de raison 
de se laisser tromper par le grand nombre de 
gens qui le font dans divers pays, car la vérité ne 
se reconnaît pas par le nombre de ceux qui la 
pratiquent, mais plutôt par les preuves légales, 
comme Allah, Exalté soit-Il, a dit à propos des 
Juifs et des Chrétiens : 

مَانيُِّهُمَۡۗ قلُۡ ﴿
َ
وۡ نصَََٰرَىَٰٰۗ تلِۡكَ أ

َ
َّا مَن كَانَ هُودًا أ وَقَالوُاْ لنَ يدَۡخُلَ ٱلجَۡنَّةَ إلِ

 ﴾ 111هَاتوُاْ برُۡهََٰنَكُمۡ إنِ كُنتُمۡ صََٰدِقيِنَ 

 « Nul, en dehors des juifs et des chrétiens, 
n’entrera au Paradis », affirment-ils. Vaines 
chimères ! Réponds-leur : « Apportez-en la 
preuve, si vous êtes sincères. » [La Vache, 2 : 
111], Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

﴿ ِ رضِْ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبيِلِ اللََّّ
َ
كْثَرَ مَنْ فيِ الأْ

َ
 ﴾ ...وَإِنْ تطُِعْ أ

 Si tu obéissais à la plus grande partie des 
habitants de la terre, ils te détourneraient de la 
voie d’Allah... [Les Bestiaux, 6 : 116]. 

Ensuite, la plupart de ces célébrations des 



 

143 

mawlids, bien qu'étant des innovations, ne sont 
pas exemptes d'autres abominations ; comme le 
mélange des femmes et des hommes, l'utilisation 
de chants et d'instruments de musique, la 
consommation d'alcool et de drogues, et d'autres 
maux similaires. Il peut y avoir des cas encore 
plus graves, à savoir le polythéisme majeur, qui 
se manifeste par l'excès dans l'adoration du 
Messager d'Allah (paix et bénédictions d'Allah 
soient sur lui) ou d'autres saints, en les invoquant, 
en sollicitant leur secours, en leur demandant 
assistance, et en croyant qu'ils connaissent 
l'invisible. Ce sont là des actes de mécréance que 
beaucoup de gens commettent lors de la 
célébration de la naissance du Prophète (paix et 
bénédictions d'Allah soient sur lui) ou d'autres 
qu'ils appellent saints. Il a été authentiquement 
rapporté que le Messager d'Allah (paix et 
bénédictions d'Allah soient sur lui) a dit : 

ينِ«.  ينِ، فَإنَِّمَا أَهْلَكَ مَن كَانَ قَبْلَكُم الغُلُوَّ فيِ الدِّ  »إيَِّاكُم وَالغُلُوُّ فيِ الدِّ

 Prenez garde à l’exagération dans la religion, 
car ce qui a fait périr ceux qui étaient avant vous 
est l’exagération dans la religion. et il a dit صلى الله عليه وسلم : 

 
ِ
»لََ تُطْرُونيِ كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، إنَِّمَا أَنَا عَبدٌ، فَقُولُوا: عَبدُ اللَّه



 

144 

 وَرَسُولُه«. 

 « Ne m’encensez pas comme les chrétiens 
l’ont fait avec le fils de Marie ! Je ne suis qu’un 
serviteur, dites plutôt : Le serviteur d’Allah et Son 
Messager ! » Rapporté par Al-Bukhârî dans son 
Sahîh, d'après le hadith de 'Omar (qu'Allah 
l'agrée). 

Et parmi les choses surprenantes et 
incroyables : beaucoup de gens s'activent et 
s'efforcent à assister à ces célébrations innovées, 
les défendent, mais négligent ce qu'Allah leur a 
imposé, à savoir la présence aux prières du 
vendredi et aux prières en groupe, sans y prêter 
attention, ni considérer qu'ils ont commis une 
grande abomination. Il ne fait aucun doute que 
cela provient de la faiblesse de la foi, du manque 
de clairvoyance, et de l'accumulation sur les 
cœurs de divers péchés et désobéissances. Nous 
demandons à Allah la protection pour nous et 
pour tous les musulmans. 

Et parmi cela : certains pensent que le 
Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) 
assiste à la célébration de l'anniversaire de sa 
naissance ; c'est pourquoi ils se lèvent pour 
l'accueillir et le saluer. Ceci est l'un des plus 
grands mensonges et l’une des plus laides 



 

145 

ignorances, car le Messager (sur lui la paix et le 
salut) ne sortira pas de sa tombe avant le Jour de 
la Résurrection, il n'entre en contact avec 
personne, et n'assiste pas à leurs 
rassemblements. En vérité, il demeure dans sa 
tombe jusqu'au Jour de la Résurrection, et son 
âme est dans les plus hauts degrés auprès de son 
Seigneur dans la demeure de la dignité, comme 
Allah, Gloire et Pureté à Lui, a dit : 

 ﴾16ثُمَّ إنَِّكُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِ تُبعَْثُونَ  15ثُمَّ إنَِّكُمْ بَعْدَ ذَلكَِ لمََي تُِونَ ﴿

 Vous serez ensuite appelés à mourir, 

 avant d’être rendus à la vie le Jour de la 
résurrection. [Sourate Al-Mou`minoûn (Les 
Croyants) : 23/15-16]. 

Et le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

عٍ«. لُ مُشَفَّ لُ شَافعٍِ، وَأَوًّ لُ مَنْ يَنشَْقُّ عَنهُْ القَبرُْ يَومَ القِياَمَةِ، وَأَنَا أَوَّ  »أَنَا أَوَّ

 « Je suis le premier dont la tombe s'ouvrira au 
Jour de la Résurrection, et je suis le premier qui 
intercédera et le premier à qui on demandera 
d'intercéder. » Sur lui de la part de son Seigneur 
la meilleure prière et le meilleur salut. 

Ces deux versets bénis, le hadith noble, et ce 



 

146 

qui est venu dans leur sens parmi les versets et 
les hadiths : tous indiquent que le Prophète (sur 
lui la paix et le salut) et les autres morts ne sortent 
de leurs tombes que le Jour de la Résurrection. 
C'est une question sur laquelle les savants 
musulmans sont unanimes ; il n'y a pas de 
divergence entre eux à ce sujet. Il convient à 
chaque musulman de prêter attention à ces 
affaires et de se méfier de ce que les ignorants et 
leurs semblables ont introduit comme innovations 
et superstitions, pour lesquelles Allah n'a révélé 
aucune autorité. Allah est Celui dont on implore 
l'aide, en Lui nous plaçons notre confiance, et il 
n'y a de force ni de puissance qu'en Lui. 

Quant à la prière et la salutation sur le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم, elles sont parmi les 
meilleures manières de se rapprocher et parmi 
les bonnes œuvres, comme Allah - Élevé soit-Il - 
a dit : 

َّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيۡهِ ﴿ هَا ٱل يُّ
َ
أ َۚ يََٰٓ ِ بِي  ونَ علَىَ ٱلنَّ

َ وَمَلََٰٓئكَِتَهُۥ يصَُلُّ إنَِّ ٱللََّّ
 ﴾56وَسَل مُِواْ تسَۡليِمًا 

 Allah et Ses anges bénissent le Prophète. 
Vous qui croyez ! Bénissez-le et saluez-le vous 
aussi ! [Les Coalisés, 33: 56]. Et le Prophète صلى الله عليه وسلم a 



 

147 

dit : 

 »مَنْ صَلَّى عَلَيَّ وَاحِدَةً؛ صَلَّى الُلَّه عَلَيهِ بهَِا عَشْرًا«. 

 « Quiconque prie sur moi une fois, Allah prie 
sur lui dix fois. » Elle est légiférée à toute heure, 
et fortement recommandée à la fin de chaque 
prière, voire obligatoire selon un groupe de 
savants dans le dernier Tachahud de chaque 
prière. Et son caractère fortement recommandé 
est confirmé en de nombreux endroits ; 
notamment après l'appel à la prière, lors de la 
mention de son nom (sur lui la paix et le salut), 
ainsi que durant le jour du Vendredi et sa nuit, 
comme l'indiquent de nombreux hadiths. 

Nous demandons à Allah de nous accorder 
ainsi qu'à tous les musulmans la compréhension 
de Sa religion et la fermeté sur celle-ci, et qu'Il 
accorde à tous de suivre la Sunna et de se méfier 
de l'innovation. Il est certes Très Généreux. 

Que la prière et le salut d’Allah soient sur notre 
Prophète Muhammad, ainsi que sur sa famille et 
ses Compagnons. 

*** 

  



 

148 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La sixième lettre : 

Le jugement de la célébration de la Nuit 

de l'Isra et du Miraj 

Louange à Allah, que Ses éloges soient sur le 
Messager d'Allah, qu'Il le préserve lui, ainsi que 
sa famille et ses Compagnons. 

Ceci étant dit : Il ne fait aucun doute que le 
Voyage Nocturne et l'Ascension (Al Isrâ' Wal 
Mi'râj) sont parmi les grands signes d'Allah, 
prouvant la véracité de Son Messager 
Muhammad (paix et salut sur lui) et la grandeur 
de sa position auprès d'Allah -Glorifié et Exalté 
soit-Il-. Ils sont également des preuves de la 
puissance éclatante d'Allah et de Sa 
transcendance -Exalté soit-Il- au-dessus de toute 
Sa création, comme Allah -Le Très Haut- l'a dit : 

ٱلمَۡسۡجِدِ  ﴿ إلِيَ  ٱلحۡرََامِ  ٱلمَۡسۡجِدِ  ِنَ  م  ليَۡلاٗ  بعَِبۡدِهۦِ  سۡرَىَٰ 
َ
أ َّذِيٓ  ٱل سُبۡحََٰنَ 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ  َۚ إنَِّهُۥ هُوَ ٱلسَّ َّذِي بََٰرَكۡنَا حَوۡلهَُۥ لنُِرِيَهُۥ مِنۡ ءَايََٰتنَِآ قۡصَا ٱل
َ
 ﴾ 1ٱلأۡ

 Gloire à Celui qui, de nuit, fit voyager Son 
serviteur de la Mosquée sacrée de la Mecque à 
la Mosquée éloignée de Jérusalem, dont Il a béni 
les alentours, afin de lui montrer certains de Ses 



 

149 

signes. Il est, en vérité, Celui qui entend tout et 
voit tout. [Le Voyage Nocturne, 17 : 1]. 

Il est rapporté de manière continue que le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a été élevé aux cieux, et que 
les portes lui ont été ouvertes jusqu'à ce qu'il 
dépasse le septième ciel. Son Seigneur, exalté 
soit-Il, lui a parlé de ce qu'Il voulait et lui a prescrit 
les cinq prières. Allah, exalté soit-Il, les avait 
d'abord imposées au nombre de cinquante, mais 
notre Prophète Muḥammad صلى الله عليه وسلم n'a cessé de 
revenir vers Lui et de Lui demander un 
allègement, jusqu'à ce qu'Il les réduise à cinq. 
Elles sont donc cinq en obligation, mais cinquante 
en récompense, car une bonne action est 
multipliée par dix. Louange et gratitude à Allah 
pour toutes Ses faveurs. 

Et cette nuit où a eu lieu l'Isra et le Mi'raj, il 
n'existe pas de hadiths authentiques qui la 
désignent précisément, que ce soit en Rajab ou à 
un autre moment. Tout ce qui a été rapporté 
concernant sa désignation n'est pas établi de 
manière fiable du Prophète صلى الله عليه وسلم selon les savants 
du hadith. Allah, dans Sa sagesse infinie, a voulu 
que les gens l'oublient. Même si sa désignation 
était établie, il ne serait pas permis aux 
musulmans de la consacrer à une quelconque 



 

150 

forme d'adoration, ni de la célébrer ; car le 
Prophète صلى الله عليه وسلم et ses Compagnons (qu'Allah les 
agrée) ne l'ont ni célébrée, ni consacrée à quoi 
que ce soit. Si la célébration de cette nuit avait été 
légiférée, le Prophète صلى الله عليه وسلم l'aurait clarifiée à la 
communauté, soit par la parole, soit par l'action. 
Si cela avait eu lieu, cela aurait été connu et 
répandu, et les Compagnons (qu'Allah les agrée) 
nous l'auraient transmis, car ils ont transmis de 
leur Prophète صلى الله عليه وسلم tout ce dont la communauté a 
besoin, et ils n'ont rien négligé de la religion. En 
effet, ils sont les premiers à toute bonne action. Si 
la célébration de cette nuit avait été légiférée, ils 
auraient été les premiers à la pratiquer. Le 
Prophète صلى الله عليه وسلم est le plus sincère des hommes 
envers les hommes, et il a transmis le message 
de manière parfaite, et a accompli la mission qui 
lui a été confiée. Si la vénération de cette nuit et 
sa célébration faisaient partie de la religion 
d'Allah, le Prophète صلى الله عليه وسلم ne l'aurait pas négligée ni 
cachée. Puisque rien de cela n'a eu lieu, il est 
donc connu que la célébration et la vénération de 
cette nuit ne font en rien partie de l'Islam. Allah a 
parachevé pour cette communauté sa religion, et 
a complété sur elle Sa grâce, et Il a blâmé ceux 
qui introduisent dans la religion ce qu'Allah n'a 
pas autorisé, comme Il l'a dit — Exalté et Élevé 
soit-Il — dans Son Livre clair : 



 

151 

وَرَضِيتُ ﴿... نعِۡمَتيِ  عَلَيۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ ديِنَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلۡتُ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 

 ﴾ ...لكَُمُ ٱلإۡسِۡلََٰمَ ديِنٗا 

 Aujourd’hui, J’ai parachevé votre religion, Je 
vous ai comblés de Mes bienfaits et J’agrée pour 
vous l’islam comme religion. [La Table Servie, 5 : 
3] Il (Exalté et Magnifié soit Sa Majesté) a dit : 

َۚ وَلوَۡلاَ كَلمَِةُ ﴿ ُ ذَنَۢ بهِِ ٱللََّّ
ۡ
ِينِ مَا لمَۡ يأَ ِنَ ٱلد  لهَُم م  مۡ لهَُمۡ شُرَكََٰٓؤُاْ شَرَعُواْ 

َ
أ

ليِمٞ 
َ
َٰلمِِينَ لهَُمۡ عَذَابٌ أ  ﴾ 21ٱلفَۡصۡلِ لقَُضِيَ بيَۡنَهُمَۡۗ وَإِنَّ ٱلظَّ

 Auraient-ils des divinités qui leur auraient 
prescrit un culte qu’Allah n’a pas établi ? Sans un 
décret de ton Seigneur, leur sort aurait déjà été 
réglé. En vérité, les impies sont voués à de 
douloureux tourments. [La Consultation, 42 : 21]. 

Il est établi d'après le Messager d'Allah (paix et 
salut sur lui) dans les hadiths authentiques : la 
mise en garde contre les innovations, et la 
déclaration explicite qu'elles sont un égarement ; 
pour alerter la communauté sur la gravité de leur 
danger, et pour les dissuader de les commettre, 
notamment : ce qui est rapporté dans les deux 
Sahihs d'après Aïcha (qu'Allah soit satisfait d'elle) 
concernant le Prophète (paix et salut sur lui) qui a 
dit : 



 

152 

 .»  »مَنْ أَحْدَثَ فيِ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيسَْ منِهُْ؛ فَهُوَ رَدٌّ

 " Quiconque apporte à notre religion ce qui 
n'en fait pas partie, le verra rejeté ! " Et dans une 
version chez Mouslim : 

 .»  »مَنْ عَمِلَ عَمَلًَ لَيسَْ عَلَيهِ أَمْرَنَا؛ فَهُوَ رَدٌّ

 Quiconque accomplit une œuvre qui n'est pas 
conforme à notre voie, la verra rejetée. Et dans le 
Sahîh de Muslim, Jâbir (qu’Allah l’agrée) a dit : Le 
Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم disait dans son sermon le jour 
du Vendredi : 

دٍ صلى الله عليه وسلم،  مُحَمَّ هَدْيُ  الهَدْيِ  وَخَيرَ   ،
ِ
كتَِابُ اللَّه الحَدِيثِ  خَيرَ  فَإنَِّ  بَعْدَ،  »أَمَا 

 وَشَرَّ الأمُُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ بدِْعَةٍ ضَلََلَةٌ«.

 « Ceci étant dit : Le meilleur discours est le 
Livre d'Allah, la meilleure guidée est celle de 
Muhammad (paix et salut sur lui) et les pires 
affaires sont les nouvelles. Et toute innovation est 
un égarement. » An-Nassâ'î a ajouté avec une 
bonne chaîne : 

 »وَكُلَّ ضَلََلَةٍ فيِ النَّارِ«. 

 « Et tout égarement est voué à l'Enfer. » Dans 
les Sunan, d'après Al 'Irbâd ibn Sâriyah (qu'Allah 



 

153 

l'agrée), il a dit : « Le Messager d'Allah (paix et 
salut d'Allah sur lui) nous a fait un sermon 
éloquent qui a fait frémir les cœurs et fait pleurer 
les yeux. Nous avons dit : "Ô Messager d'Allah ! 
C'est comme si c'était le sermon de quelqu'un qui 
fait ses adieux. Fais-nous donc une 
recommandation." Il a dit : 

مَنْ  فَإنَِّهُ  عَبدٌ،  عَلَيكُم  رَ  تَأَمَّ وَإنِْ  وَالطَّاعَةِ  معِ  وَالسَّ  
ِ
اللَّه بتِقَْوَى  »أُوصِيكُم 

اشِدِينَ   الرَّ الخلُفَاءِ  وَسُنَّةِ  بسُِنَّتيِ  فَعَلَيكُم  كَثيِرًا،  اخْتلََِفًا  فَسَيرََى  منِْكُم  يَعِشْ 

كُوا بهَِا وَعَضُّ  وا عَلَيهَْا باِلنَّوَاجِذِ، وَإيَِّاكُم وَمُحْدَثَاتِ المَهْدِيِّينَ منِْ بَعْدِي، تَمَسَّ

 الأمُُورِ، فَإنَِّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بدِْعَةٍ وَكُلَّ بدِْعَةٍ ضَلََلَةٌ«. 

 « Je vous recommande la crainte d'Allah, 
l'écoute et l'obéissance, même si c'est un esclave 
qui vous dirige. En effet, quiconque vivra parmi 
vous verra de nombreuses divergences. 
Attachez-vous donc à ma Tradition et à celle des 
Califes droits et bien-guidés après moi. 
Accrochez-vous y et mordez-la à pleines dents. 
Prenez garde aux nouvelles affaires, car toute 
nouvelle affaire est une innovation et toute 
innovation est un égarement. » Et les hadiths 
allant dans ce sens sont nombreux. 

Il a été établi par les compagnons du Messager 
d'Allah (sur lui la paix et le salut), et par les pieux 
prédécesseurs après eux, la mise en garde 



 

154 

contre les innovations et la dissuasion de celles-
ci ; et cela parce qu'elles constituent un ajout dans 
la religion, une législation non autorisée par Allah, 
et une imitation des ennemis d'Allah parmi les 
Juifs et les Chrétiens dans leurs ajouts à leur 
religion et leurs innovations non autorisées par 
Allah. En outre, elles impliquent une diminution de 
la religion islamique et une accusation 
d'imperfection, ce qui est connu pour entraîner 
une grande corruption, une réprobation flagrante, 
et une opposition à la parole d'Allah, Exalté soit-
Il: 

كۡمَلۡتُ لكَُمۡ ديِنَكُمۡ ﴿...
َ
 ﴾ ...ٱليَۡوۡمَ أ

 …Aujourd’hui, J’ai parachevé votre religion… 
[La Table Servie, 5 : 3] La divergence explicite 
avec les hadiths du Messager - paix et salut sur 
lui - qui mettent en garde contre les innovations et 
en dissuadent. 

Cela dit, j'espère que les preuves que nous 
avons mentionnées seront suffisantes et 
convaincantes pour le chercheur de vérité dans la 
dénonciation de cette innovation ; je veux dire : 
l'innovation de la célébration de la Nuit de l'Isra et 
du Miraj, et la mise en garde contre elle, car elle 
ne fait en rien partie de la religion de l'Islam. 



 

155 

Et en raison de l'obligation qu'Allah a imposée 
de conseiller les musulmans, d'exposer ce 
qu'Allah a légiféré pour eux en matière de religion, 
et de l'interdiction de cacher la science, j'ai décidé 
d'avertir mes frères musulmans au sujet de cette 
innovation, qui s'est répandue dans de 
nombreuses contrées, au point que certains la 
considèrent comme faisant partie de la religion. 

Et c'est à Allah que nous demandons 
d'améliorer la condition de tous les musulmans, 
de leur accorder la compréhension de la religion, 
de nous accorder ainsi qu'à eux de nous attacher 
à la vérité et de persévérer sur celle-ci, et de 
délaisser ce qui lui est contraire. Il est le Maître 
de cela et Capable de tout. 

Que la paix, le salut et la bénédiction soient sur 
Son serviteur et Messager, notre Prophète 
Muḥammad, sa famille et ses Compagnons. 

 

*** 

  



 

156 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La septième lettre : 

Le jugement sur la célébration de la nuit 

de la mi-Chaabane 

La Louange est à Allah qui a complété pour 
nous la religion, a parfait sur nous le bienfait. Que 
la prière et la paix soient sur Son Prophète et 
Messager, Muhammad, le Prophète du repentir et 
de la miséricorde. 

Ceci étant dit : Assurément, Allah (Élevé soit-
Il) a dit à cet égard : 

وَرَضِيتُ ﴿... نعِۡمَتيِ  عَلَيۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ ديِنَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلۡتُ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 

 ﴾ ...لكَُمُ ٱلإۡسِۡلََٰمَ ديِنٗا 

 Aujourd’hui, J’ai parachevé votre religion, Je 
vous ai comblés de Mes bienfaits et J’agrée pour 
vous l’islam comme religion. [La Table Servie, 5 : 
3] Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

﴿ ُ ذَنَۢ بهِِ ٱللََّّ
ۡ
ِينِ مَا لمَۡ يأَ ِنَ ٱلد  مۡ لهَُمۡ شُرَكََٰٓؤُاْ شَرَعُواْ لهَُم م 

َ
 ﴾ ...أ

 Auraient-ils des divinités qui leur auraient 
prescrit un culte qu’Allah n’a pas établi ?... [La 



 

157 

Consultation, 42 : 21]. Dans les deux recueils 
authentiques, d'après 'Aïcha (qu'Allah l'agrée) : 
Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

 .»  »مَنْ أَحْدَثَ فيِ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيسَْ منِهُْ؛ فَهُوَ رَدٌّ

 « Quiconque apporte une chose nouvelle dans 
notre affaire-ci qui n'en fait pas partie, alors elle 
sera rejetée. » Et dans le Sahîh de Muslim, 
d'après Jâbir (qu'Allah l'agrée), le Prophète صلى الله عليه وسلم 
disait dans le sermon du vendredi : 

دٍ صَلَّى  ، وَخَيرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّ
ِ
ا بَعْدُ: فَإنَِّ خَيرَ الحَدِيثِ كتَِابُ اللَّه »أَمَّ

 الُلَّه عَلَيهِ وَسَلَّمَ، وَشَرَّ الأمُُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ بدِْعَةٍ ضَلََلَةٌ«. 

 « Ceci étant dit : Le meilleur discours est le 
Livre d'Allah, la meilleure guidée est celle de 
Muhammad (paix et salut sur lui) et les pires 
affaires sont les nouvelles. Et toute innovation est 
un égarement. » Les versets et les hadiths sur ce 
sujet sont nombreux, et ils indiquent clairement 
qu'Allah — Exalté et Élevé soit-Il — a parachevé 
pour cette communauté sa religion, et a complété 
sur elle Sa grâce. Il n'a rappelé à Lui Son 
Prophète — paix et bénédiction d'Allah soient sur 
lui — qu'après qu'il ait transmis le message de 
manière claire et explicite, et qu'il ait expliqué à la 
communauté tout ce qu'Allah a légiféré pour elle 



 

158 

en termes de paroles et d'actes. Le Prophète صلى الله عليه وسلم a 
clarifié que tout ce que les gens introduisent 
après lui et attribuent à la religion de l'Islam, que 
ce soit des paroles ou des actes, est une 
innovation rejetée sur celui qui l'a introduite, 
même si son intention était bonne. Les 
Compagnons du Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم ont compris 
cette affaire, tout comme les savants de l'Islam 
après eux, et ils ont dénoncé les innovations et 
mis en garde contre elles, comme cela a été 
mentionné par tous ceux qui ont écrit sur la 
vénération de la Sunna et la dénonciation de 
l'innovation, tels qu'Ibn Waḍḍâḥ, At-Tartûshî, Abû 
Shâma, et d'autres. 

Parmi les innovations introduites par certaines 
personnes figure l'innovation de la célébration de 
la nuit de la mi-Cha‘bân et la spécification de son 
jour pour le jeûne, sans qu'il n'existe de preuves 
sur laquelle il soit permis de se baser. Des hadiths 
faibles ont été rapportés concernant son mérite, 
sur lesquels il n'est pas permis de se fier. 

Quant à ce qui a été rapporté sur le mérite de 
la prière en elle ; tout cela est fabriqué, comme 
l'ont souligné de nombreux savants, et certains de 
leurs propos seront mentionnés, si Allah le veut. 

Il a également été rapporté des récits de 



 

159 

certains pieux prédécesseurs parmi les gens du 
Shâm et d'autres. 

Ce sur quoi la majorité des savants s'accorde, 
c'est que la célébration de cette occasion est une 
innovation, et que les hadiths rapportés sur ses 
mérites sont tous faibles, certains étant même 
fabriqués. Parmi ceux qui ont attiré l'attention sur 
cela, il y a le Hafiz Ibn Rajab dans son livre : « 
Laṭâ'if al-Maʽârif », entre autres. Il est bien connu 
que les hadiths faibles ne sont utilisés que dans 
les actes d'adoration dont le fondement a été 
établi par des preuves authentiques. Quant à la 
célébration de la nuit de la mi-Cha'bân, elle n'a 
pas de fondement authentique, même pour 
s'appuyer sur des hadiths faibles. Cette noble 
règle a été mentionnée par l'imam Abou Al-
ʽAbbâs, Shaykh Al-Islâm Ibn Taymiyya, qu'Allah 
lui fasse miséricorde. 

Je te rapporte, ô lecteur, ce que certains 
savants ont dit à ce sujet, afin que tu sois bien 
informé à cet égard. 

Les savants — qu’Allah leur fasse miséricorde 
— sont unanimes sur le fait qu’il est obligatoire de 
renvoyer les questions sur lesquelles les gens 
sont en désaccord au Livre d’Allah, Glorifié et 
Élevé soit-Il, et à la Sunna de Son Messager صلى الله عليه وسلم. 



 

160 

Ce qu’ils ont jugé, ou l’un d’eux, constitue la Loi 
qu’il est obligatoire de suivre, et ce qui leur est 
contraire doit être rejeté. Ce qui n’est pas 
mentionné dans ces deux sources parmi les actes 
d’adoration est une innovation qu’il n’est pas 
permis de pratiquer, encore moins d’y appeler ou 
de la promouvoir. Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

مۡرِ مِنكُمۡۖۡ ﴿
َ
وْليِ ٱلأۡ

ُ
طِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأ

َ
َ وَأ طِيعُواْ ٱللََّّ

َ
أ َّذِينَ ءَامَنُوٓاْ  هَا ٱل يُّ

َ
أ يََٰٓ

ِ وَٱليَۡوۡمِ   ِ وَٱلرَّسُولِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ بٱِللََّّ وهُ إلِيَ ٱللََّّ فَإنِ تنَََٰزعَۡتُمۡ فيِ شَيۡءٖ فرَُدُّ
حۡسَ 

َ
َٰلكَِ خَيۡرٞ وَأ ويِلاًٱلۡأٓخِرِِۚ ذَ

ۡ
 ﴾ 59نُ تأَ

 Vous qui croyez ! Obéissez à Allah, obéissez 
au Messager et à ceux d’entre vous qui exercent 
l’autorité. En cas de désaccord, vous devrez vous 
en remettre au jugement d’Allah et du Messager, 
si vous croyez vraiment en Allah et au Jour 
dernier. Voilà la meilleure conduite à adopter, 
celle dont les suites seront les plus heureuses. 
[Les Femmes, 4 : 59]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

ِ وَ ﴿ ٓۥ إلِيَ ٱللََّّ  ﴾ ...مَا ٱخۡتَلفَۡتُمۡ فيِهِ مِن شَيۡءٖ فحَُكۡمُهُ

 Chacun de vos différends devra être soumis 
au jugement d’Allah... [La Consultation, 42 : 10]. 
Et Il a dit, Exalté soit-Il : 



 

161 

لكَُمۡ ﴿ وَيَغۡفرِۡ   ُ ٱللََّّ يُحۡببِۡكُمُ  فٱَتَّبعُِونيِ   َ ٱللََّّ تُحِبُّونَ  كُنتُمۡ  إنِ  قلُۡ 
 ﴾ ...ذُنوُبكَُمۡ 

 « Dis : « Si vous aimez véritablement Allah, 
suivez-moi ! Allah vous aimera et vous 
pardonnera vos péchés... » » [Sourate : La 
Famille d'Imrân, 3 : 31] Il (Exalté et Magnifié soit 
Sa Majesté) a dit : 

ِمُوكَ فيِمَا شَجَرَ بيَۡنَهُمۡ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فيِٓ ﴿ فَلاَ وَرَب كَِ لاَ يؤُۡمِنُونَ حَتَّيَٰ يُحكَ 
ا قَضَيۡتَ وَيسَُل مُِواْ تسَۡليِمٗا  ِمَّ نفُسِهِمۡ حَرجَٗا م 

َ
 ﴾65أ

 Par ton Seigneur ! Ils ne seront pas croyants 
tant qu’ils ne porteront pas devant toi leurs 
différends et n’accepteront pas sans rancœur ton 
jugement, se soumettant entièrement à ta 
décision. [Les femmes, 4 : 65] Et les versets 
concernant ce sujet sont nombreux, et ils 
établissent clairement l'obligation de renvoyer les 
questions de divergence au Livre d'Allah et à la 
Sunna, ainsi que l'obligation de se satisfaire de 
leur jugement, car cela est la condition de la foi, 
et c'est ce qu'il y a de meilleur pour les serviteurs 
ici-bas et dans l'au-delà, et dont les 
conséquences sont les plus heureuses. 

Al-Ḥâfiẓ Ibn Rajab (qu'Allah lui fasse 



 

162 

miséricorde) a dit dans son livre : (Laṭâ'if al-
Ma'ârif) à propos de cette question — après un 
discours précédent — ce qui suit : 

« La nuit du mi-sha‘bân était grandement 
vénérée par les successeurs parmi les gens du 
Shâm, tels que Khâlid ibn Ma‘dân, Makḥûl, 
Luqmân ibn ‘Âmir et d'autres. Ils s'y adonnaient 
avec ferveur dans l'adoration, et c'est d'eux que 
les gens ont appris son mérite et son importance. 
» On a dit qu'ils avaient reçu à ce sujet des 
traditions israélites. Lorsque cela devint célèbre 
parmi eux dans les contrées, les opinions à ce 
sujet se divisèrent : certains les acceptèrent et les 
rejoignirent dans leur vénération, parmi eux un 
groupe de dévots de Bassora et d'autres. La 
majorité des savants du Hijaz, parmi lesquels 
'Atâ' et Ibn Abî Mulayka, ont désapprouvé cela. 
'Abd al-Rahmân Ibn Zayd Ibn Aslam l'a rapporté 
des légistes de Médine, et c'est l'avis des 
disciples de Mâlik et d'autres. Ils ont dit : "Tout 
cela est une innovation. 

Les savants de la région du Sham ont divergé 
quant à la manière de sa veillée, en deux avis 
différents : 

Le premier : il est recommandé de la veiller en 
groupe dans les mosquées. Khâlid ibn Ma'dân, 



 

163 

Luqmân ibn 'Âmir et d'autres revêtaient leurs plus 
beaux habits, se parfumaient et se mettaient du 
khôl, et passaient cette nuit-là en prière dans la 
mosquée. Ishâq ibn Râhawayh les a rejoints dans 
cette pratique. Il a dit au sujet de son 
accomplissement en groupe dans les mosquées 
: « Ce n'est pas une innovation. » Cela a été 
rapporté par Harb al-Kirmânî dans ses questions. 

Le second : il est réprouvé de se rassembler 
dans les mosquées pour la prière en groupe, les 
récits et les invocations, mais il n'est pas réprouvé 
qu'un homme y prie pour lui-même. C'est l'avis 
d'Al-Awzâ'î, l'imam des gens du Shâm, leur juriste 
et leur savant, et c'est ce qui est le plus proche, si 
Allah le veut. Jusqu'à ce qu'il dise : « On ne 
connaît pas de parole de l'imam Ahmad 
concernant la nuit de la mi-Sha‘bân, et il en 
découle deux versions sur la recommandation de 
la veillée de cette nuit, similaires aux deux 
versions sur la veillée des nuits de fête. Dans une 
version, il n'a pas recommandé de la veiller en 
groupe, car cela n'a pas été transmis du Prophète 
(paix et salut sur lui) ni de ses Compagnons. » Et 
il l’a recommandée (dans une version), en raison 
de l’acte de ʽAbd Ar-Raḥmân ibn Yazîd ibn Al-
Aswad, qui était parmi les Tâbiʽîn. De même, pour 
la prière de la nuit de la mi-Shaʽbân, rien n’a été 



 

164 

authentifié à ce sujet venant du Prophète صلى الله عليه وسلم ni de 
ses Compagnons. Cependant, cela a été rapporté 
de la part d’un groupe de Tâbiʽîn, parmi les 
éminents juristes du Shâm. 

Le propos de Al Hâfiz Ibn Rajab (qu'Allah lui 
fasse miséricorde) est ainsi conclu, et il y déclare 
explicitement qu'il n'a rien été authentifié venant 
du Prophète (paix et salut sur lui) ni de ses 
Compagnons (qu'Allah soit satisfait d'eux) 
concernant la nuit de la mi-Sha‘bân. 

Quant à ce qu'a choisi Al-Awza'i - qu'Allah lui 
fasse miséricorde - concernant la 
recommandation de se lever pour elle 
individuellement, et le choix de l'historien Ibn 
Rajab pour cet avis, cela est étrange et faible ; car 
toute chose dont le caractère légitime n'est pas 
établi par des preuves légales, il n'est alors pas 
permis au musulman de l'introduire dans la 
religion d'Allah, qu'il le fasse individuellement ou 
en groupe, qu'il le cache ou le rende public ; en 
raison de la parole générale du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

 .»  »مَنْ عَمِلَ عَمَلًَ لَيسَْ عَلَيهِ أَمْرُنَا؛ فَهُوَ رَدٌّ

 Quiconque accomplit une œuvre qui n'est pas 
conforme à notre voie, la verra rejetée. Et d'autres 



 

165 

preuves indiquant la dénonciation des 
innovations et la mise en garde contre celles-ci. 

Et l'imam Abû Bakr At-Tartûshî — qu'Allah lui 
fasse miséricorde — a dit dans son livre : « Al-
Ḥawâdith Wa Al-Bidaʽ » ce qui suit : 

« Ibn Waddâh rapporte de Zayd ibn Aslam : 
"Nous n'avons connu aucun de nos anciens ni de 
nos juristes qui prêtait attention à la mi-Sha‘bân, 
ni qui prêtait attention au hadith de Makḥûl, ni qui 
voyait en elle une supériorité par rapport aux 
autres jours." » 

Il a été dit à Ibn Abî Mulaykah : "Ziyâd An-
Namirî dit : « La récompense de la nuit de la mi-
Cha'ban est comme celle de la nuit de la Destinée 
», Il dit : " Si je l'avais entendu et que j'avais un 
bâton en main, je l'aurais frappé. Ziyâd était un 
conteur, fin de citation. 

Dans le livre « Al-Fawâ'id al-Majmû'a », l'érudit 
Ash-Shawkânî (qu'Allah lui fasse miséricorde) a 
dit ce qui suit : 

« Hadith : « Ô Ali, quiconque prie cent unités 
de prière la nuit du milieu de Sha'ban, en récitant 
dans chaque unité l'Ouverture du Livre et "Dis : Il 
est Allah, l'Unique" dix fois, Allah exaucera tous 
ses besoins » etc. C'est un sujet fabriqué, et dans 



 

166 

ses termes explicites concernant la récompense 
que reçoit celui qui l'accomplit, il n'y a aucun 
doute pour une personne dotée de discernement 
quant à son caractère fabriqué. Ses narrateurs 
sont inconnus, et il a été rapporté par une 
deuxième et une troisième voie, toutes fabriquées 
et dont les narrateurs sont inconnus. Il a dit dans 
« Al-Moukhtasar » : Le hadith concernant la prière 
de la mi-Cha'bân est faux. Et selon Ibn Hibbân, 
d'après le hadith de 'Ali : « Lorsque vient la nuit 
de la mi-Cha'bân, veillez sa nuit et jeûnez son jour 
», [ce hadith est] faible. Et il a été dit dans « Al 
La'ali » : « Cent unités de prière à la mi-Sha'ban 
avec la récitation de la sourate Al-Ikhlas dix fois » 
malgré sa grande vertu, selon Ad-Daylami et 
d'autres, est un hadith fabriqué, et la majorité de 
ses narrateurs dans les trois chaînes sont des 
inconnus faibles. Il a dit : « Et douze unités de 
prière avec sincérité trente fois. » (Ceci est 
inventé), « et quatorze unités de prière » (Ceci est 
inventé). 

Ce hadith a trompé un groupe de juristes, 
comme l'auteur de l'« Iḥyâ’ » et d'autres, ainsi que 
certains exégètes. La prière de cette nuit — je 
veux dire : la nuit du quinze de Sha‘bân — a été 
rapportée de différentes manières, toutes fausses 
et fabriquées. Cela n'est pas en contradiction 



 

167 

avec le récit de Tirmidhî du hadith de ʽÂ’ishah 
(qu'Allah l'agrée) concernant la visite du Prophète 
 au cimetière de Baqî‘ et la descente du صلى الله عليه وسلم
Seigneur, Béni et Exalté soit-Il, la nuit du quinze 
de Sha‘bân au ciel le plus bas, et qu'Il pardonne 
à plus de personnes que le nombre de poils des 
moutons de la tribu de Kalb. Car le discours porte 
uniquement sur cette prière inventée pour cette 
nuit. Bien que ce hadith de ʽÂ’ishah présente une 
faiblesse et une discontinuité, de même que le 
hadith d’Ali mentionné précédemment 
concernant sa prière nocturne, cela n'empêche 
pas que cette prière soit considérée comme 
inventée, malgré sa faiblesse comme nous 
l'avons mentionné. Fin de la citation. 

Al-Hâfidh Al-'Irâqî a dit : « Le hadith concernant 
la prière de la nuit de la mi-mois est forgé sur le 
Prophète (paix et salut sur lui) et est un mensonge 
à son égard. » L'imam An-Nawawî a dit dans son 
livre : (Al-Majmû‘) : « La prière connue sous le 
nom de Salât Ar-Raghâ'ib, qui consiste en douze 
unités de prière entre le Maghrib et l'Ishâ', la nuit 
du premier vendredi de Rajab, et la prière de la 
nuit du milieu de Sha‘bân de cent unités, ces deux 
prières sont des innovations blâmables. Il ne faut 
pas se laisser tromper par leur mention dans le 
livre : (Qût al-Qulûb) et (Ihyâ’ ‘Ulûm ad-Dîn), ni par 



 

168 

le hadith mentionné à leur sujet, car tout cela est 
faux. Il ne faut pas non plus se laisser tromper par 
certains imams qui, par méprise, ont écrit des 
feuillets recommandant ces prières, car ils se sont 
trompés à ce sujet. » 

Et le Cheikh, l'imam Abû Muhammad 'Abd Ar-
Rahmân Ibn Ismâ'îl Al-Maqdisî a composé un 
précieux ouvrage pour les réfuter, dans lequel il a 
excellé et fait preuve de compétence. Les paroles 
des gens de science sur cette question sont très 
nombreuses ; si nous devions rapporter tout ce 
que nous avons trouvé à ce sujet, notre discours 
serait interminable. Ce que nous avons 
mentionné devrait suffire et convaincre celui qui 
recherche la vérité. 

Et à travers ce qui précède des versets, des 
hadiths et des paroles des savants : il devient clair 
pour celui qui cherche la vérité que célébrer la nuit 
du quinze de Sha‘bân par la prière ou autre, et 
consacrer son jour au jeûne, est une innovation 
blâmable selon la plupart des savants, et n'a 
aucun fondement dans la législation purifiée, 
mais c'est quelque chose qui est apparu dans 
l'Islam après l'époque des Compagnons (qu'Allah 
les agrée). Il suffit à celui qui cherche la vérité 
dans ce domaine et d'autres, la parole d'Allah, 



 

169 

exalté soit-Il : 

كۡمَلۡتُ لكَُمۡ ديِنَكُمۡ ﴿...
َ
 ﴾ ...ٱليَۡوۡمَ أ

 …Aujourd’hui, J’ai parachevé votre religion… 
[Sourate Al-Mâ`idah (La Table Servie) : 5/3]. Et ce 
qui est venu dans le sens de ces versets, et la 
parole du Prophète (qu'Allah le couvre d'éloges et 
le préserve) : 

 .»  »مَنْ أَحْدَثَ فيِ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيسَْ منِهُْ فَهُوَ رَدٌّ

 « Quiconque apporte une chose nouvelle dans 
notre affaire-ci qui n'en fait pas partie, alors elle 
sera rejetée. » Et ce qui est venu dans le même 
sens des hadiths. 

Dans le Sahih Mouslim d’après Abû Houreira 
(qu'Allah soit satisfait de lui), le Messager d’Allah 
que la paix et la salut de Dieu soit sur lui a dit : 

يَامِ  وا يَوْمَهَا باِلصِّ يَاليِ، وَلََ تَخُصُّ وا لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ بقِِيَامٍ منِْ بيَْنِ اللَّ »لََ تَخُصُّ

امِ، إلََِّ أَنْ يَكُونَ فيِ صَوْمٍ يَصُومُهُ أَحَدُكُمْ«.   منِْ بيَنِْ الْأيََّ

 « Ne distinguez pas la nuit du vendredi par 
une prière parmi les nuits, et ne distinguez pas 
son jour par le jeûne parmi les jours, sauf s’il s’agit 



 

170 

d’un jeûne que l’un d’entre vous a l’habitude de 
faire. » Si la spécificité d'une nuit par une 
adoration particulière était permise, la nuit du 
Vendredi aurait été plus digne que les autres, car 
son jour est le meilleur jour sur lequel le soleil 
s'est levé, selon les hadiths authentiques du 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم. Lorsque le Prophète صلى الله عليه وسلم a mis 
en garde contre le fait de spécifier cette nuit par 
des prières parmi les autres nuits, cela indique 
qu'il est encore plus interdit de spécifier d'autres 
nuits par des actes d'adoration, sauf s'il existe une 
preuve authentique qui justifie cette spécificité. 

Et lorsque la Nuit du Destin et les nuits de 
Ramaḍân doivent être observées par la prière 
nocturne et l'effort, le Prophète صلى الله عليه وسلم a attiré 
l'attention sur cela et a encouragé la communauté 
à les observer, et il l'a fait lui-même, comme 
rapporté dans les deux Sahihs du Prophète صلى الله عليه وسلم qui 
a dit : 

مَ منِْ ذَنبْهِِ، وَمَنْ قَامَ لَيْلَةَ  »مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إيِمَانًا وَاحْتسَِابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّ

مَ منِْ ذَنبْهِِ«. الْقَدْرِ إيِمَانًا   وَاحْتسَِابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّ

 Quiconque veille [le mois de] Ramadân avec 
foi et espoir [en la récompense divine], ses 
péchés précédents lui seront pardonnés, et 
quiconque veille la Nuit du Destin avec foi et 



 

171 

espoir en la récompense divine, ses péchés 
précédents lui seront pardonnés. Si la nuit du 
milieu de Sha’bân, ou la nuit du premier vendredi 
de Rajab, ou la nuit de l’Isra et du Mi’raj devait 
être spécifiquement consacrée à une célébration 
ou à une forme d’adoration, le Prophète صلى الله عليه وسلم aurait 
guidé la communauté à ce sujet, ou l’aurait fait lui-
même. Si cela avait eu lieu, les Compagnons 
(qu’Allah les agrée) l’auraient transmis à la 
communauté et ne l’auraient pas caché, car ils 
sont les meilleurs des gens et les plus sincères 
après les prophètes (sur eux la paix et le salut). 
Qu’Allah soit satisfait des Compagnons du 
Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم et qu’Il les agrée. 

Il a été établi précédemment, d'après les 
paroles des savants, qu'il n'a été rapporté ni du 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم, ni de ses Compagnons 
(qu'Allah les agrée) quoi que ce soit concernant 
le mérite de la nuit du premier vendredi de Rajab, 
ni de la nuit du milieu de Sha’bân. Il est donc 
connu que les célébrer est une innovation 
introduite dans l'Islam, et de même, les spécifier 
par une quelconque adoration est une innovation 
blâmable. Ainsi, la nuit du vingt-sept de Rajab, 
que certaines personnes croient être la nuit de 
l'Isra et du Mi'raj, ne doit pas être spécifiquement 
consacrée à une quelconque pratique cultuelle, 
pas plus qu'il n'est permis de la célébrer ; en 



 

172 

raison des preuves précédentes, et ce même si 
elle était connue, alors que l'avis correct des 
savants est qu'elle n'est pas connue. Et ceux qui 
disent que c'est la nuit du vingt-sept de Rajab, 
leur parole est fausse et n'a aucun fondement 
dans les hadiths authentiques. A certes bien parlé 
celui qui a dit : 

Et les meilleures affaires sont celles passées 
sur la guidée... et les pires affaires sont les 
créations nouvelles les innovations. 

Et c'est à Allah Seul que nous demandons qu'Il 
nous accorde, ainsi qu'à tous les musulmans, de 
nous attacher à la Sunna et de nous y affermir, et 
de nous garder de ce qui lui est contraire. Il est 
certes Très Généreux. 

Que la paix et le salut soient sur son serviteur 
et messager, notre Prophète Muḥammad, sa 
famille et l'ensemble de ses Compagnons. 

 

*** 

  



 

173 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La huitième lettre : 

Avertissement important sur le 

mensonge du testament attribué 

Du Shaykh Aḥmad, Serviteur du Ḥaram 

Al-Nabawî Al-Sharîf 

De 'Abd Al 'Azîz Ibn 'AbdiLlah Ibn Bâz à ceux 
parmi les musulmans qui en prendront 
connaissance, qu'Allah les préserve par l'Islam, et 
qu'Il nous protège, ainsi qu'eux, du mal des 
calomnies des ignorants et des insensés, Amîn. 

Que la paix soit sur vous ainsi que la 
miséricorde d'Allah et Ses bénédictions. 

Ceci étant dit : j'ai pris connaissance d'une 
parole attribuée à Cheikh Ahmed, le serviteur du 
Noble Sanctuaire Prophétique, intitulée : « Ceci 
est une recommandation de Médine par Cheikh 
Ahmed, le serviteur du Noble Sanctuaire 
Prophétique », dans laquelle il a dit : 

« J'étais éveillé la nuit d'un vendredi, récitant le 
Noble Coran. Après avoir terminé la lecture des 
Noms majestueux d'Allah, je me suis préparé à 
dormir. J'ai alors vu le Prophète à l'apparence 



 

174 

radieuse, le Messager d'Allah (qu'Allah le couvre 
d'éloges et le préserve), qui est venu avec les 
versets coraniques et les nobles lois ; miséricorde 
pour l'univers, notre maître Mouḥammad 
(qu'Allah le couvre d'éloges et le préserve). Il m'a 
dit : Ô Cheikh Aḥmad, j'ai répondu : Me voici, ô 
Messager d'Allah, ô la plus noble des créatures 
d'Allah. » Il m'a dit : « Je suis honteux des 
mauvaises actions des gens, et je n'ai pas pu 
rencontrer mon Seigneur ni les Anges ; car entre 
ce vendredi-ci et le prochain, cent soixante mille 
sont morts en dehors de la religion de l'Islam » - 
puis il a mentionné certaines des désobéissances 
dans lesquelles les gens sont tombés. Ensuite, il 
a dit : "Cette recommandation est une miséricorde 
pour eux de la part de l'Omnipotent, le Tout-
Puissant. Puis, il a mentionné certains des signes 
de l'Heure, jusqu'à ce qu'il dise : - Informe-les, ô 
Cheikh Ahmed, de ce testament ; car il est 
transmis par la plume du destin depuis la Tablette 
Préservée, et quiconque l'écrit et l'envoie d'un 
pays à un autre, ou d'un endroit à un autre, se 
verra construire un palais au Paradis, et celui qui 
ne l'écrit pas et ne l'envoie pas sera privé de mon 
intercession le Jour du Jugement. Et quiconque 
l'écrit et est pauvre, Allah l'enrichira, ou s'il est 
endetté, Allah règlera sa dette, ou s'il a un péché, 
Allah lui pardonnera ainsi qu'à ses parents par la 



 

175 

bénédiction de ce testament. Et quiconque parmi 
les serviteurs d'Allah ne l'écrit pas, son visage 
sera noirci dans ce monde et dans l'au-delà, Il a 
dit : « Par Allah, le Tout-Puissant, trois fois, c'est 
la vérité, et si je mens, que je quitte ce monde en 
dehors de l'Islam. Quiconque y croit sera sauvé 
du châtiment du Feu, et quiconque la dément a 
mécru. » 

Ceci est le résumé de ce qui se trouve dans le 
testament mensonger attribué au Messager 
d'Allah (paix et salut sur lui). Nous avons entendu 
ce testament mensonger de nombreuses fois 
depuis plusieurs années, il est diffusé parmi les 
gens de temps à autre et promu parmi beaucoup 
de gens du commun, avec des variations dans 
ses termes. Et le menteur prétend qu'il a vu le 
Prophète صلى الله عليه وسلم en rêve, et qu'il lui a confié cette 
recommandation. Dans cette dernière publication 
que nous avons mentionnée pour toi, cher 
lecteur, l'imposteur a affirmé qu'il a vu le Prophète 
 alors qu'il se préparait à dormir, ce qui signifie صلى الله عليه وسلم
qu'il l'a vu à l'état d'éveil ! 

Cet imposteur a prétendu dans ce testament 
de nombreuses choses qui sont parmi les 
mensonges les plus évidents et les faussetés les 
plus claires. Je m'apprête à te les signaler dans 



 

176 

cet écrit, si Allah le veut. J'ai déjà attiré l'attention 
sur elles dans les années passées, et j'ai expliqué 
aux gens qu'elles sont parmi les mensonges les 
plus évidents et les faussetés les plus claires. 
Lorsque j'ai pris connaissance de cette dernière 
publication, j'ai hésité à écrire à son sujet, tant sa 
fausseté est manifeste et tant l'audace de son 
inventeur à mentir est grande. Je ne pensais pas 
que sa fausseté pourrait tromper quiconque ayant 
le moindre discernement ou une nature saine. 
Mais beaucoup de frères m'ont informé qu'elle a 
été largement acceptée par beaucoup de gens, 
qu'ils l'ont échangée entre eux et que certains 
l'ont crue ; c'est pourquoi j'ai jugé nécessaire pour 
des personnes comme moi d'écrire à ce sujet, afin 
de démontrer sa fausseté et qu'elle est forgée 
contre le Messager d'Allah (paix et salut sur lui) 
pour que nul ne soit trompé par celle-ci. Et 
quiconque parmi les gens de science et de foi, ou 
ceux dotés d'une nature saine et d'un esprit juste, 
y réfléchit, reconnaîtra que c'est un mensonge et 
une imposture sous de nombreux aspects. 

J'ai interrogé certains proches du cheikh 
Aḥmad à qui cette calomnie est attribuée, au sujet 
de ce testament, et ils m'ont répondu : "C'est un 
mensonge attribué au cheikh Aḥmad, et il ne l'a 
jamais prononcé." Et le cheikh Aḥmad mentionné 



 

177 

est décédé depuis un certain temps. Même si 
nous supposons que le cheikh Aḥmad mentionné, 
ou quelqu'un de plus grand que lui, prétend avoir 
vu le Prophète صلى الله عليه وسلم en rêve ou à l'état d'éveil, et qu'il 
lui a donné ce conseil, nous saurions avec 
certitude qu'il ment, ou que celui qui lui a dit cela 
est un diable, et non le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم, pour 
de nombreuses raisons, parmi lesquelles : 

Premièrement : Le Messager d'Allah (sur lui la 
paix et le salut) ne peut être vu à l'état d'éveil 
après son décès (sur lui la paix et le salut). 
Quiconque parmi les ignorants des soufis prétend 
le voir à l'état d'éveil, ou qu'il assiste à la 
célébration de sa naissance, ou quelque chose 
de semblable, a commis une erreur des plus 
graves, a été trompé au plus haut point, et est 
tombé dans une grande méprise, contredisant le 
Livre, la Sunna et le consensus des savants. En 
effet, les morts ne sortent de leurs tombes que le 
Jour de la Résurrection, et non dans ce bas 
monde. Et quiconque dit le contraire est un 
menteur évident, ou un égaré trompé, n'ayant pas 
connu la vérité que les pieux prédécesseurs ont 
reconnue, et sur laquelle les compagnons du 
Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) et 
leurs successeurs bienfaisants ont cheminé. 
Allah, le Très Haut, a dit : 



 

178 

َٰلكَِ لمََي تُِونَ ﴿  ﴾16ثُمَّ إنَِّكُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِ تُبعَْثُونَ  15ثُمَّ إنَِّكُم بَعۡدَ ذَ

 Vous serez ensuite appelés à mourir, 

 avant d’être rendus à la vie le Jour de la 
résurrection. [Les Croyants, 23 : 15-16]. Et le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

عٍ«.  لُ مُشَفَّ لُ شَافعٍِ وَأَوَّ لُ مَنْ تَنشَْقُّ عَنهُْ الْأرَْضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَنَا أَوَّ  »أَنَا أَوَّ

 « Je suis le premier pour qui la terre se fendra 
au Jour de la Résurrection, et je suis le premier 
qui intercédera et le premier à qui on demandera 
d'intercéder. » Et les versets et les hadiths dans 
ce sens sont nombreux. 

Deuxièmement : le Messager d'Allah (sur lui la 
paix et le salut) ne dit rien qui soit contraire à la 
vérité, ni de son vivant ni après sa mort. Ce 
testament contredit manifestement sa législation, 
et cela pour de nombreuses raisons, comme il 
sera expliqué. Il (sur lui la paix et le salut) peut 
être vu en rêve. Et quiconque le voit en rêve sous 
ses traits nobles l’a réellement vu, car le diable ne 
prend pas son apparence, comme cela est 
rapporté dans le ḥadith authentique et noble. 
Cependant, toute l'importance réside dans la foi 
de celui qui le voit, sa sincérité, son intégrité, sa 
rigueur, sa piété et sa fidélité, et s'il a vu le 



 

179 

Prophète صلى الله عليه وسلم sous ses véritables traits ou sous 
d'autres. 

Si un hadith du Prophète (paix et salut d’Allah 
sur lui) est rapporté durant sa vie par une voie 
autre que celle des transmetteurs fiables, justes 
et précis, il ne peut être pris en considération ni 
utilisé comme preuve. De même, s'il est rapporté 
par des transmetteurs fiables et précis, mais qu'il 
contredit le récit de ceux qui ont plus de mémoire 
et sont plus dignes de confiance, et qu'il est 
impossible de concilier les deux récits, alors l'un 
d'eux est abrogé et ne doit pas être appliqué, 
tandis que l'autre est abrogeant et doit être 
appliqué, lorsque cela est possible selon ses 
conditions. Si la conciliation ou l'abrogation n'est 
pas possible, il est obligatoire de rejeter le récit de 
celui qui mémorise moins et qui est de moindre 
justice, et de le juger comme étant isolé et non 
applicable. 

Comment pourrait-il en être autrement pour un 
testament dont on ne connaît ni l'auteur qui l'a 
transmis du Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم, ni son intégrité 
et sa fiabilité ? Dans ce cas, il est légitime de le 
rejeter et de ne pas y prêter attention, même s'il 
ne contenait rien qui contredise la loi sacrée. Que 
dire alors si le testament contient de nombreux 



 

180 

éléments qui prouvent sa fausseté, qu'il est 
mensongèrement attribué au Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم, 
et qu'il inclut l'instauration d'une religion qu'Allah 
n'a pas autorisée ?! 

et le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

أْ مَقْعَدَهُ منَِ النَّارِ«.   »مَنْ قَالَ عَلَيَّ مَا لَمْ أَقُلْ؛ فَلْيتََـبَوَّ

 Quiconque dit sur moi ce que je n'ai pas dit, 
qu'il prépare alors sa place en Enfer. Et l'inventeur 
de ce testament a attribué au Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم 
des paroles qu'il n'a jamais prononcées, mentant 
sur lui d'un mensonge flagrant et grave. Il mérite 
donc pleinement cette terrible menace, et il en est 
digne s'il ne se hâte pas de se repentir et de 
révéler aux gens le mensonge de ce testament 
attribué au Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم. En effet, 
quiconque diffuse une fausseté parmi les gens et 
l'attribue à la religion, son repentir n'est valide que 
s'il le proclame et le manifeste, afin que les gens 
sachent qu'il s'est rétracté de son mensonge et 
qu'il s'est démenti lui-même, conformément à la 
parole d'Allah, Glorifié et Exalté soit-Il : 

َٰهُ ﴿ بَيَّنَّ بَعۡدِ مَا  وَٱلهُۡدَىَٰ مِنَۢ  نزَلنَۡا مِنَ ٱلبَۡي نََِٰتِ 
َ
أ َّذِينَ يكَۡتُمُونَ مَآ  إنَِّ ٱل

َٰعِنُونَ  ُ وَيَلۡعَنُهُمُ ٱللَّ وْلََٰٓئكَِ يلَۡعَنُهُمُ ٱللََّّ
ُ
َّذِينَ تاَبوُاْ    159للِنَّاسِ فيِ ٱلۡكِتََٰبِ أ َّا ٱل إلِ



 

181 

وَّابُ ٱلرَّحِيمُ  ناَ ٱلتَّ
َ
توُبُ عَلَيۡهِمۡ وَأ

َ
وْلََٰٓئكَِ أ

ُ
صۡلحَُواْ وَبَيَّنُواْ فأَ

َ
 ﴾160وَأ

 Ceux qui dissimulent les preuves éclatantes et 
la religion que Nous avons révélées aux hommes, 
et clairement exposées dans les Ecritures, sont 
maudits d’Allah et de l’ensemble de la Création, 

 à l’exception de ceux qui se repentent, 
s’amendent et finissent par révéler ce qu’ils 
avaient dissimulé. De ces hommes et de ces 
femmes, J’accepterai le repentir. Je suis en effet 
le Très Miséricordieux, Celui qui accepte toujours 
le repentir de Ses serviteurs. [Sourate Al-Baqarah 
(La Vache) : 2/159, 160]. Dans ce verset noble, 
Allah – exalté soit-Il – clarifie que quiconque 
dissimule une partie de la vérité, son repentir ne 
sera accepté qu'après avoir rectifié et clarifié. 
Allah – exalté soit-Il – a parachevé pour Ses 
serviteurs la religion, et a complété Sa grâce sur 
eux en envoyant Son Messager Muhammad (paix 
et salut sur lui), et par ce qu'Il lui a révélé de la 
législation complète. Il ne l'a rappelé à Lui 
qu'après avoir parachevé et clarifié, comme Il l'a 
dit, glorifié soit-Il. 

وَرَضِيتُ ﴿... نعِۡمَتيِ  عَلَيۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ ديِنَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلۡتُ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 

 ﴾ ...لكَُمُ ٱلإۡسِۡلََٰمَ ديِنٗا 



 

182 

 Aujourd’hui, J’ai parachevé votre religion, Je 
vous ai comblés de Mes bienfaits et J’agrée pour 
vous l’islam comme religion. [La Table Servie : 3]. 

Et l'inventeur de ce testament est apparu au 
quatorzième siècle, cherchant à embrouiller les 
gens avec une nouvelle religion, qui entraînerait 
l'entrée au paradis pour ceux qui suivent sa 
législation, et la privation du Paradis et l'entrée en 
Enfer pour ceux qui ne la suivent pas. Il veut faire 
de cette recommandation qu'il a inventée quelque 
chose de plus grand et de meilleur que le Coran, 
prétendant que quiconque l'écrit et l'envoie d'un 
pays à un autre, ou d'un endroit à un autre, se 
verra construire un palais au paradis, et que celui 
qui ne l'écrit pas et ne l'envoie pas sera privé de 
l'intercession du Prophète صلى الله عليه وسلم le Jour du Jugement. 
C'est là l'un des mensonges les plus odieux et 
l'une des preuves les plus évidentes de la 
fausseté de ce testament, du manque de pudeur 
de son imposteur et de son audace à mentir. En 
effet, celui qui a écrit le Noble Coran et l'a envoyé 
d'un pays à un autre, ou d'un endroit à un autre, 
n'obtient pas ce mérite s'il ne met pas en pratique 
le Coran. Comment alors celui qui rédige cette 
calomnie et la transmet d'un pays à un autre 
pourrait-il obtenir un tel mérite ? Et quiconque n'a 
pas écrit le Coran ni ne l'a envoyé d'un pays à un 



 

183 

autre, ne sera pas privé de l'intercession du 
Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) s'il est 
croyant en lui et suit sa législation. Cette seule 
calomnie dans ce testament suffit à elle seule 
pour prouver sa fausseté et le mensonge de celui 
qui la diffuse, ainsi que son impudence, sa 
stupidité et son éloignement de la connaissance 
de ce que le Messager صلى الله عليه وسلم a apporté comme 
guidance. 

Dans ce testament — en plus de ce qui a été 
mentionné — il y a d'autres éléments, tous 
indiquant sa fausseté et son mensonge. Même si 
son inventeur jurait mille fois ou plus sur sa 
véracité, même s'il invoquait sur lui-même le plus 
grand des châtiments et la plus sévère des 
punitions en prétendant être véridique, il ne serait 
pas véridique, et cela ne serait pas vrai. En vérité, 
par Allah, puis par Allah, c'est l'un des plus grands 
et des plus odieux mensonges. Nous témoignons 
devant Allah, Gloire et Pureté à Lui, et devant les 
anges qui nous entourent. Et quiconque parmi les 
musulmans prend connaissance de cet écrit — un 
témoignage avec lequel nous rencontrerons notre 
Seigneur, Glorifié et Exalté soit-Il — : que ce 
testament est un mensonge et une calomnie 
contre le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم. Qu'Allah couvre de 
honte celui qui l'a forgé et le traite selon ce qu'il 



 

184 

mérite. 

Outre ce qui a été mentionné précédemment, 
de nombreux éléments de son texte prouvent le 
mensonge et la fausseté de ce testament ; parmi 
eux : 

Le premier point : sa déclaration : {( Car de 
vendredi à vendredi, cent soixante mille sont 
morts en dehors de la religion de l'Islam )} ; car 
cela relève de la science de l'invisible, et le 
Prophète (sur lui la paix et le salut) n'a plus reçu 
de révélation après sa mort, et même de son 
vivant, il ne connaissait pas l'invisible, alors 
comment après sa mort ; comme le dit Allah le 
Très-Haut : 

عۡلَمُ ٱلۡغَيۡبَ ﴿
َ
ِ وَلآَ أ قُولُ لكَُمۡ عِندِي خَزَائٓنُِ ٱللََّّ

َ
َّآ أ  ﴾ ...قلُ ل

 Dis-leur : « Je ne prétends nullement posséder 
les trésors d’Allah, ni connaître les mystères... » 
[Les Bestiaux, 6 : 50] Ainsi que Sa parole, Elevé 
soit-Il : 

﴿ ُ َّا ٱللََّّ رۡضِ ٱلۡغَيۡبَ إلِ
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ َّا يَعۡلَمُ مَن فيِ ٱلسَّ  ﴾ ...قلُ ل

 Dis encore : « Nul parmi ceux qui peuplent les 
cieux et la terre ne connaît les mystères dont seul 



 

185 

Allah a connaissance... » [Les Fourmis, 27 : 65]. 
Et dans un hadith authentique d'après le Prophète 
 : qui a dit صلى الله عليه وسلم

! أَصْحَابيِ أَصْحَابيِ،  »يُذَادُ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي يَوْمَ القِيَامَةِ، فَأَقُولُ: يَا رَبِّ

الحُِ:  الصَّ العَبْدُ  قَالَ  كَمَا  فَأَقُولُ  بَعْدَكَ،  أَحْدَثُوا  مَا  تَدْرِي  لََ  إنَِّكَ  ليِ:  فَيقَُالُ 

ا  شَهِيدٗا  عَلَيۡهِمۡ   وَكُنتُ ﴿ ا   فيِهِمۡۖۡ   دُمۡتُ   مَّ يۡتنَيِ  فَلَمَّ نتَ   كُنتَ   توََفَّ
َ
  ٱلرَّقيِبَ   أ

نتَ  عَلَيۡهِمَۡۚ 
َ
 [«. 117]المائدة:   ﴾ شَهِيدٌ  شَيۡءٖ  كُل ِ  علَىََٰ  وَأ

 « Des hommes seront écartés de mon Bassin 
au Jour de la Résurrection, alors je dirai : "Ô 
Seigneur ! Mes Compagnons, mes Compagnons 
!" On me dira : "Certes, tu ne sais pas ce qu'ils ont 
innové après toi." Alors, je dirai comme a dit le 
serviteur vertueux : {Je fus témoin contre eux 
aussi longtemps que j'étais présent parmi eux ; et 
lorsque Tu as repris mon âme, alors Tu as été le 
Surveillant de leurs agissements, et Tu es témoin 
de toute chose.} [Al-Ma'ida : 117] » 

Le deuxième point : parmi les éléments 
prouvant la fausseté de ce testament et qu'il s'agit 
d'un mensonge, il y a cette affirmation : « Et 
quiconque l'écrit et est pauvre, Allah l'enrichira, 
ou s'il est endetté, Allah règlera sa dette, ou s'il a 
un péché, Allah lui pardonnera ainsi qu'à ses 
parents par la bénédiction de ce testament », et 



 

186 

ainsi de suite. C'est là l'un des plus grands 
mensonges et l'une des preuves les plus 
évidentes de la fausseté de son imposteur, ainsi 
que de son manque de pudeur envers Allah et 
Ses serviteurs. En effet, ces trois choses ne 
s'obtiennent pas simplement en écrivant le Noble 
Coran, comment alors pourraient-elles 
s'appliquer à celui qui a rédigé ce testament 
fallacieux ? Ce vilain ne cherche qu'à tromper les 
gens et à les attacher à ce conseil, afin qu'ils 
l'écrivent et s'accrochent à ce mérite prétendu, 
tout en délaissant les causes qu'Allah a légiférées 
pour Ses serviteurs, les conduisant à la richesse, 
au règlement de la dette, et au pardon des 
péchés. Nous cherchons refuge auprès d'Allah 
contre les causes de l'abandon, l'obéissance aux 
passions et à Satan. 

Le troisième point : parmi les éléments 
prouvant la fausseté de ce testament, il y a sa 
déclaration : « Et quiconque parmi les serviteurs 
d'Allah ne l'écrit pas, son visage sera noirci dans 
ce monde et dans l'au-delà. » Ceci est également 
l'un des mensonges les plus odieux et l'une des 
preuves les plus évidentes de la fausseté de ce 
testament et du mensonge de son inventeur. 
Comment un esprit sensé pourrait-il accepter 
qu'un homme inconnu du quatorzième siècle ait 



 

187 

rédigé ce testament en l'attribuant 
mensongèrement au Prophète صلى الله عليه وسلم, prétendant que 
celui qui ne l'écrit pas aura le visage noirci dans 
ce monde et dans l'au-delà, tandis que celui qui 
l'écrit deviendra riche après avoir été pauvre, sera 
libéré de ses dettes accumulées, et verra ses 
péchés pardonnés !! 

Gloire à Toi ! Ceci est un mensonge manifeste 
! Et les preuves ainsi que la réalité témoignent de 
la fausseté de cet imposteur, de son audace 
envers Allah, et de son manque de pudeur envers 
Allah et les gens. En effet, il y a de nombreuses 
nations qui ne l'ont pas écrit, et leurs visages ne 
sont pas devenus noirs. Et ici, il y a une multitude 
que seul Allah peut dénombrer, qui l'ont écrit de 
nombreuses fois, pourtant leur dette n'a pas été 
réglée et leur pauvreté n'a pas disparu. Nous 
cherchons refuge auprès d'Allah contre les 
déviations des cœurs et la rouille des péchés. Ce 
sont des caractéristiques et des rétributions que 
la loi sacrée n'a pas prévues pour celui qui a écrit 
le meilleur et le plus grand des livres, à savoir le 
Coran. Comment pourraient-elles alors 
s'appliquer à celui qui a rédigé un testament 
mensonger, rempli de faussetés et de 
nombreuses phrases de divers types de 
mécréance ? Gloire à Allah ! Quelle patience Il a 



 

188 

envers celui qui ose mentir à Son sujet. 

Le quatrième point : parmi les éléments 
indiquant que ce testament est des plus faux et 
des plus évidents mensonges, il y a sa 
déclaration : « Et quiconque y croit sera sauvé du 
châtiment du Feu, et quiconque la dément a 
mécru. » Et cela aussi fait partie des plus grandes 
audaces envers le mensonge, et des plus viles 
faussetés. Cet imposteur invite tout le monde à 
croire en son mensonge, prétendant qu'ainsi ils 
échapperont au châtiment de l'Enfer, et que celui 
qui le dément devient mécréant. Par Allah, cet 
imposteur a proféré un énorme mensonge contre 
Allah, et a, par Allah, dit autre chose que la Vérité. 
En effet, celui qui y croit est celui qui mérite d'être 
qualifié de mécréant, et non celui qui la dément, 
car c'est une imposture, une fausseté et un 
mensonge sans aucun fondement de vérité. Nous 
témoignons devant Allah que c'est un mensonge, 
et que son auteur est un imposteur, cherchant à 
légiférer pour les gens ce qu'Allah n'a pas 
autorisé, et à introduire dans leur religion ce qui 
n'en fait pas partie. Or, Allah a parachevé et 
complété la religion pour cette communauté 
quatorze siècles avant cette imposture. Faites 
attention : ô lecteurs et frères, et prenez garde à 
croire à de telles calomnies, et qu'elles ne 



 

189 

trouvent pas de succès parmi vous. Car la vérité 
est accompagnée de lumière et ne se confond 
pas pour celui qui la cherche. Cherchez la vérité 
avec ses preuves, et interrogez les gens de 
science sur ce qui vous est obscur. Ne vous 
laissez pas tromper par les serments des 
menteurs, car Iblis le maudit a juré à vos parents 
Adam et Ève qu'il était pour eux un conseiller 
sincère, alors qu'il est le plus grand des traîtres et 
le plus menteur des menteurs, comme Allah l'a 
rapporté à son sujet en disant, exalté soit-Il : 

َٰصِحِينَ ﴿  ﴾21وَقَاسَمَهُمَآ إنِ يِ لكَُمَا لمَِنَ ٱلنَّ

 Il leur jura : « Je suis pour vous un fidèle 
conseiller. » [Les Murailles, 7 : 21]. Méfiez-vous 
de lui, et méfiez-vous de ses adeptes parmi les 
imposteurs, car combien de serments 
mensongers, de pactes perfides et de paroles 
enjolivées pour séduire et égarer ont-ils à leur 
actif ! Ce que cet imposteur a mentionné 
concernant l'apparition des turpitudes est une 
réalité, et le noble Coran ainsi que la Tradition 
purifiée ont mis en garde contre elles d'une 
grande mise en garde, et en eux se trouvent la 
guidance et la suffisance. 

Quant aux conditions de l'Heure, les hadiths 



 

190 

prophétiques ont clarifié ce qui constitue les 
signes de l'Heure, et le Noble Coran a fait allusion 
à certains d'entre eux. Celui qui souhaite en 
savoir plus les trouvera dans les ouvrages de la 
Sunna et les écrits des gens de science et de foi. 
Les gens n'ont pas besoin de l'explication de cet 
imposteur et de ses tromperies, mêlant le vrai au 
faux. Qu'Allah me protège, vous et tous les 
musulmans, du mal des démons, des épreuves 
des égareurs, des déviations des déviants, et des 
tromperies des ennemis d'Allah, les imposteurs, 
qui veulent éteindre la lumière d'Allah par leurs 
paroles et semer la confusion dans la religion des 
gens. Mais Allah parachèvera Sa lumière et 
soutiendra Sa religion, même si les ennemis 
d'Allah parmi les démons et leurs partisans parmi 
les mécréants et les athées le détestent. Nous 
demandons à Allah d'améliorer la condition des 
musulmans, qu'Il leur accorde de suivre la vérité, 
de persévérer sur celle-ci et de se repentir auprès 
d'Allah, Glorifié soit-Il, de tous les péchés, car Il 
est Celui qui accepte le repentir, le Tout 
Miséricordieux, Capable de tout. Allah nous suffit 
et quel bon garant, et il n'est de force, ni de 
puissance que par Allah, le Très-Haut, le 
Magnifique. 

La louange revient à Allah, Seigneur des 



 

191 

Mondes. Que la paix et le salut soient sur Son 
serviteur et Messager, le véridique et digne de 
confiance, ainsi que sur sa famille, ses 
Compagnons et ceux qui les suivent en toute 
vertu jusqu'au Jour de la Rétribution. 

 

*** 

  



 

192 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La neuvième lettre :  

Le jugement sur la sorcellerie, la 
1divination et ce qui s'y rapporte 

Louange à Allah, Seul, et que la prière et le 
salut soient sur celui dont il n'y a pas de Prophète 
après lui. Ceci étant dit : 

Étant donné la prolifération récente des 
charlatans qui prétendent pratiquer la médecine 
et soignent par la sorcellerie ou la divination, et vu 
la manière dont ils se propagent dans certains 
pays, exploitant la naïveté des gens souvent 
ignorants, j'ai jugé nécessaire, par souci du 
conseil pour Allah et à l'égard de Ses serviteurs, 
de clarifier le grand danger que cela représente 
pour l'Islam et les musulmans. En effet, cela 
implique de s'attacher à autre qu'Allah, Exalté 
soit-Il, et de contredire Son ordre ainsi que celui 
de Son Messager صلى الله عليه وسلم.* 

Donc je dis, implorant l'aide d'Allah, Exalté soit-

 
1 Cette recommandation a été publiée sous le numéro 17 d'un 
fascicule de la Présidence générale des départements de la 
recherche scientifique, de la fatwa, de la Prédication et de 
l'Orientation en l'an 1402 H.* 



 

193 

Il : il y a consensus quant au fait qu'il soit permis 
de se soigner. Le musulman peut consulter un 
médecin spécialisé en maladies internes, en 
chirurgie, en neurologie ou autres, afin qu'il 
diagnostique sa maladie et le traite avec des 
médicaments licites selon la loi islamique, 
conformément à ce qui est connu dans la science 
médicale. Cela relève de la prise des causes 
ordinaires et ne contredit pas la confiance en 
Allah. Allah, Gloire et Pureté à Lui et qu'Il soit 
Exalté, a fait descendre la maladie et a fait 
descendre avec elle le remède ; celui qui le sait, 
le sait, et celui qui l'ignore, l'ignore. Cependant Il 
n'a pas, Exalté soit-Il, placé la guérison de Ses 
serviteurs dans ce qu'Il leur a interdit. 

Il n'est pas permis au malade de se rendre 
chez les voyants qui prétendent connaître les 
choses de l'invisible pour découvrir la nature de 
sa maladie, pas plus qu'il ne lui est permis de les 
croire dans ce qu'ils lui racontent, car ils parlent 
en conjecturant sur l'invisible ou invoquent les 
djinns pour les aider dans leurs desseins. Ceux-
ci sont jugés comme mécréants et égarés s'ils 
prétendent connaître l'invisible. 

Mouslim rapporte dans son Saḥîḥ que le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 



 

194 

افًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ، لَمْ تُقْبلَْ لَهُ صَلََةٌ أَرْبَعِينَ يَوْمًا«.   »مَنْ أَتَى عَرَّ

 "Quiconque se rend auprès d'un voyant et 
l'interroge sur quoi que ce soit, sa prière n'est pas 
acceptée durant quarante jours." 

" Quiconque se rend chez un voyant et déclare 
véridique ce qu'il dit a certes mécru en ce qui a 
été révélé à Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. " 

دٍ صلى الله عليه وسلم«.  قَهُ بمَِا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بمَِا أُنزِْلَ عَلَى مُحَمَّ  »مَنْ أَتَى كَاهِنًا فَصَدَّ

 « Quiconque se rend chez un voyant et 
déclare véridique ce qu'il dit, alors assurément il 
a mécru en ce qui a été révélé à Muhammad صلى الله عليه وسلم. » 
Rapporté par Aboû Dâwoud et les auteurs des 
quatre Sunan, authentifié par Al-Ḥâkim, d'après le 
Prophète صلى الله عليه وسلم avec les termes suivants : 

دٍ  قَهُ بمَِا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بمَِا أُنزِْلَ عَلَى مُحَمَّ افًا أَوْ كَاهِنًا فَصَدَّ »مَنْ أَتَى عَرَّ

 صلى الله عليه وسلم«.

 « Quiconque se rend chez un devin ou un 
voyant et déclare véridique ce qu'il dit, alors 
assurément il a mécru en ce qui a été révélé à 
Muhammad صلى الله عليه وسلم. » 

'Imrân ibn Ḥouṣayn (qu'Allah l'agrée) relate 
que le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 



 

195 

نَ لَهُ، أَوْ سَحَرَ أَوْ سُحِرَ لَهُ،  نَ أَوْ تُكُهِّ »لَيسَْ منَِّا مَنْ تَطَيَّرَ أَوْ تُطُيِّرَ لَهُ، أَوْ تَكَهَّ

دٍ صلى الله عليه وسلم« قَهُ بمَِا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بمَِا أُنزِْلَ عَلَى مُحَمَّ  . وَمَنْ أَتَى كَاهِنًا فَصَدَّ

 " N’est pas des nôtres celui qui consulte les 
augures ou pour qui on les consulte ; celui qui 
consulte un voyant ou pour qui on le consulte ; 
celui qui pratique la sorcellerie ou pour qui on la 
pratique ; et quiconque se rend chez un voyant et 
déclare véridique ce qu'il dit a certes mécru en ce 
qui a été révélé à Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. " Rapporté par 
Al-Bazzâr avec une bonne chaîne. 

Dans ces nobles hadiths, il y a une interdiction 
de se rendre chez les devins, les voyants, les 
sorciers et leurs semblables, de les interroger et 
de les croire, ainsi qu'une menace à cet égard. 

Il n'est pas permis de se laisser tromper par 
leur véracité concernant certaines affaires, ni par 
le grand nombre de personnes qui les consultent, 
car ces gens sont ignorants et il n'est pas permis 
de se laisser tromper par eux. En effet, le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a interdit de se rendre chez 
eux, de les interroger et de les croire ; ceci, en 
raison de la grande abomination, du danger 
immense et des conséquences désastreuses que 
cela implique et parce qu'ils sont des menteurs et 
des pervers. 



 

196 

De même, il y a dans ces hadiths une preuve 
de la mécréance du voyant et du sorcier ; tous 
deux prétendent connaître l'invisible, et c'est de la 
mécréance ; et tous deux n'atteignent leurs 
objectifs qu'en servant les djinns et en les adorant 
en dehors d'Allah, et c'est de la mécréance 
doublée d'associationisme à l'égard d'Allah, 
Gloire et Pureté à Lui. Et celui qui les croit dans 
leur prétention de connaître l'invisible est comme 
eux ; et quiconque reçoit ces choses de ceux qui 
les pratiquent, le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم s'est certes 
désavoué de lui. 

Tout comme il n'est pas permis à un musulman 
de se soumettre à ce qu'ils prétendent être un 
traitement, à l'instar de leurs incantations 
associées à des talismans ou du versement de 
plomb fondu [dans de l'eau afin d'interpréter les 
formes qu'il prend], et autres superstitions qu'ils 
pratiquent. En effet, cela relève de la voyance et 
de la tromperie des gens. Quiconque accepte 
cela les a aidés dans leur fausseté et leur 
mécréance. 

De même, il n'est pas permis à un musulman 
d'aller les voir pour leur demander qui épousera 
son fils ou son proche, ou pour s'enquérir de 
l'amour, de la fidélité ou de l'inimitié et de la 



 

197 

séparation entre les époux et leurs familles, ou de 
choses semblables ; parce que cela fait partie de 
l'Invisible que nul ne connaît excepté Allah, Exalté 
soit-Il. 

Il incombe aux gouvernants, aux responsables 
parmi ceux chargés de recommander le bien et 
d'interdire le blamâble (al-Ḥisbah) ainsi qu'à 
d'autres ayant autorité et pouvoir de réprouver la 
fréquentation des devins, des voyants et de ceux 
qui leur ressemble. Ils doivent aussi empêcher 
quiconque veut s'adonner à de telles pratiques 
dans les marchés et ailleurs, les réprouver de la 
plus grande réprobation, ainsi que de réprouver 
ceux qui se rendent chez eux. 

Et il en est ainsi de la sorcellerie : elle fait partie 
des interdits relevant de la mécréance, comme 
Allah, à Lui la Puissance et la Grandeur, l'a dit à 
propos des deux Anges : 

ۖۡ فَيَتَعَلَّمُونَ ﴿... حَد  حَتَّيَٰ يَقُولآَ إنَِّمَا نَحۡنُ فتِۡنَةٞ فَلاَ تكَۡفُرۡ
َ
وَمَا يُعَل مَِانِ مِنۡ أ

َّا  حَد  إلِ
َ
يِنَ بهِۦِ مِنۡ أ ِقُونَ بهِۦِ بَينَۡ ٱلمَۡرۡءِ وَزَوجِۡهَِۦۚ وَمَا هُم بضَِارٓ  مِنۡهُمَا مَا يُفَر 

َِۚ وَيَتَعَلَّمُونَ  َٰهُ مَا لهَُۥ   بإِذِۡنِ ٱللََّّ هُمۡ وَلاَ يَنفَعُهُمَۡۚ وَلقََدۡ عَلمُِواْ لمََنِ ٱشۡتَرَى مَا يضَُرُّ
نفُسَهُمَۡۚ لوَۡ كَانوُاْ يَعۡلَمُونَ 

َ
ٓۦ أ  ﴾ فيِ ٱلۡأٓخِرَةِ مِنۡ خَلََٰقِٖۚ وَلبَِئۡسَ مَا شَرَوۡاْ بهِِ

 Mais ceux-ci n’initiaient personne à la 



 

198 

sorcellerie avant de le mettre en garde ainsi : « 
Nous n’agissons que pour tenter les hommes, 
prends donc garde de renier la foi en apprenant 
la sorcellerie ! » Auprès de ces deux anges, les 
initiés apprenaient comment séparer l’homme de 
sa femme. Mais leur magie ne saurait nuire aux 
hommes que par la volonté d’Allah. Ce qu’ils 
apprennent ainsi ne leur est d’aucune utilité, leur 
portant seulement préjudice. Ils savent d’ailleurs 
pertinemment que celui qui choisit la sorcellerie 
sera privé de toute félicité dans l’au-delà. Bien 
mauvais choix que celui de ces hommes qui ont 
ainsi vendu leurs âmes à vil prix. Si seulement ils 
en étaient conscients ! [La Vache, 2 : 102]. 

Ces nobles versets indiquent que la sorcellerie 
est une mécréance et que les sorciers séparent 
l’homme de son épouse. Ils montrent également 
que la sorcellerie n’a pas d’effet propre, ni 
bénéfique, ni préjudiciable, mais qu’elle n’agit que 
par la permission d’Allah, dans Sa volonté 
universelle et prédestinée, car Allah, Gloire et 
Pureté à Lui et qu'Il soit Exalté, est Celui qui a 
créé le bien et le mal. 

Tout comme ces nobles versets indiquent que 
ceux qui apprennent la sorcellerie n’acquièrent 
que ce qui leur nuit et ne leur est d’aucune utilité, 



 

199 

et ils n’ont aucune part auprès d’Allah. C’est là 
une terrible menace qui montre l’ampleur de leur 
perte dans ce monde et dans l’au-delà, et qu’ils 
ont vendu leurs âmes à vil prix. C’est pourquoi 
Allah, Exalté soit-Il, les blâme en disant : 

نفُسَهُمَۡۚ لوَۡ كَانوُاْ يَعۡلَمُونَ ﴿...
َ
ٓۦ أ  ﴾ وَلبَِئۡسَ مَا شَرَوۡاْ بهِِ

 Bien mauvais choix que celui de ces hommes 
qui ont ainsi vendu leurs âmes à vil prix. Si 
seulement ils en étaient conscients ! [La Vache, 2 
: 102], Et le terme "ach-chirâ`" signifie ici : "la 
vente". 

Le mal s'est amplifié et la situation s'est 
aggravée par le biais de ces imposteurs ayant 
hérité ces sciences des polythéistes et embrouillé 
les esprits faibles ; c'est à Allah que nous 
appartenons et c'est vers Lui que nous 
retournons, Allah nous suffit et quel bon garant. 

Nous demandons à Allah la préservation et la 
sécurité contre le mal des sorciers, des devins et 
de tous les charlatans. Nous Lui demandons 
également de protéger les musulmans de leur 
mal et d'accorder aux gouvernants musulmans la 
vigilance à leur égard et l'application du jugement 
d'Allah sur eux afin que les serviteurs soient 



 

200 

soulagés de leurs méfaits et de leurs œuvres 
malveillantes. Certes, Il est Généreux et Noble. 

Allah, dans Sa miséricorde et Sa bienveillance 
envers Ses serviteurs, a légiféré pour eux des 
moyens de se prémunir contre le mal de la 
sorcellerie avant qu'il ne se produise, et Il leur a 
clairement indiqué comment le traiter après qu'il 
se soit manifesté, par pure grâce et pour parfaire 
Ses bienfaits sur eux. 

Voici une explication des moyens de se 
prémunir contre le danger de la sorcellerie avant 
qu'elle ne se produise, ainsi que des méthodes 
permises par la loi islamique pour la traiter après 
qu'elle ait eu lieu. L'explication est la suivante : 

Premièrement : ce par quoi on se préserve du 
danger de la sorcellerie avant son apparition ; le 
plus important et le plus bénéfique est de se 
protéger par les rappels légaux, les invocations et 
les formules de protection rapportées. Parmi cela, 
il y a la récitation du verset du Repose-Pied { Âyat 
Al-Koursî } - qui est le plus considérable verset du 
Noble Coran - après chaque prière obligatoire, 
après le salut final, et c'est Sa parole, Exalté soit-
Il : 



 

201 

فيِ ﴿ مَا  َّهُۥ  ل  َۚ نوَۡمٞ وَلاَ  سِنَةٞ  خُذُهُۥ 
ۡ
تأَ لاَ   َۚ ٱلقَۡيُّومُ ٱلۡحَيُّ  هُوَ  َّا  إلِ إلََِٰهَ  لآَ   ُ ٱللََّّ

ا بإِذِۡنهَِِۦۚ يَعۡلَمُ مَا بَينَۡ  
َّ ٓۥ إلِ َّذِي يشَۡفَعُ عِندَهُ رۡضِٰۗ مَن ذَا ٱل

َ
َٰتِ وَمَا فيِ ٱلأۡ مََٰوَ ٱلسَّ

يدِۡيهِمۡ وَمَا خَلفَۡهُمۡۖۡ وَلاَ يُ 
َ
َۚ وَسِعَ كُرۡسِيُّهُ  أ َّا بمَِا شَاءَٓ ٓۦ إلِ ِنۡ عِلۡمِهِ حِيطُونَ بشَِيۡءٖ م 

رۡضَۖۡ وَلاَ يـَ ُودُهُۥ حِفۡظُهُمَاَۚ وهَُوَ ٱلۡعَلىُِّ ٱلۡعَظِيمُ 
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ  ﴾255ٱلسَّ

 Allah ! Il n’est de divinité digne d’être adorée 
que Lui, le Dieu Vivant et Eternel. Il n’est gagné 
ni par le sommeil, ni même par la somnolence. 
Tout ce qui se trouve dans les cieux et sur la terre 
Lui appartient. Qui donc pourrait intercéder 
auprès de Lui sans Sa permission ? Il connaît leur 
avenir comme leur passé, tandis que les hommes 
n’embrassent de Sa science et de Ses mystères 
que ce qu’Il veut bien leur dévoiler. Son Koursi 
embrasse les cieux et la terre dont Il assure la 
pérennité sans aucune difficulté. Il est le Très 
Haut, le Très Glorieux. [La Vache, 2 : 255]. Il en 
est de même de sa lecture au moment du 
coucher, car il a été authentiquement rapporté du 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم qu'il a dit : 

 حَافظٌِ، وَلََ يَقْرَبهُُ شَيْطَانٌ »مَنْ قَرَأَ آيَةَ الْكُرْسِيِّ فيِ لَيْلَةٍ، لَمْ يَزَلْ  
ِ
عَلَيهِْ منَِ اللَّه

 حَتَّى يُصْبحَِ«.

 « Quiconque récite le verset du Marchepied 



 

202 

durant la nuit, un gardien de la part d'Allah veillera 
sur lui et aucun démon ne s'approchera de lui 
jusqu'au matin. » 

Et parmi cela, il y a la récitation de : 

حَدٌ ﴿
َ
ُ أ  ﴾ 1قلُۡ هُوَ ٱللََّّ

 Dis : « Allah est la seule et unique divinité. 

ِ ٱلفَۡلقَِ ﴿ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾1قلُۡ أ

 Dis : « J’implore la protection du Seigneur de 
l’aube, » 

اسِ ﴿ ِ ٱلنَّ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾1قلُۡ أ

 Dis : « J’implore la protection du Seigneur des 
hommes, » [Les Hommes, 114 : 1]. après chaque 
prière obligatoire, et réciter ces trois sourates trois 
fois au début de la journée, après la prière de 
l'Aube, et au début de la nuit, après la prière du 
Maghrib. 

Et parmi cela, il y a la récitation des deux 
versets de la fin de la sourate Al-Baqarah (La 
Vache) au début de la nuit, il s'agit des paroles 
d'Allah, Exalté soit-Il : 



 

203 

﴿ ِ بٱِللََّّ ءَامَنَ  كُلٌّ  وَٱلمُۡؤۡمِنُونََۚ  ب هِۦِ  رَّ مِن  إلِيَۡهِ  نزِلَ 
ُ
أ بمَِآ  ٱلرَّسُولُ  ءَامَنَ 

سَمِعۡنَا   وَقَالوُاْ  رُّسُلهَِِۦۚ  ِن  م  حَدٖ 
َ
أ بَينَۡ  ِقُ  نُفَر  لاَ  وَرُسُلهِۦِ  وَكُتُبهِۦِ  وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ 

 ۡ طَعۡنَاۖۡ غُفۡرَانكََ رَبَّنَا وَإِليَۡكَ ٱل
َ
 ﴾ 285مَصِيرُ وَأ

 Le Messager a cru en ce qui lui a été révélé 
de la part de son Seigneur, de même que les 
croyants, tous ont cru en Allah, en Ses anges, 
Ses Ecritures et Ses Messagers, affirmant : « 
Nous ne faisons aucune différence entre Ses 
Messagers. » Disant encore : « Nous avons 
entendu Tes paroles et nous obéissons à Tes 
ordres. Nous implorons, Seigneur, Ton pardon. 
C’est à Toi que nous retournerons. » jusqu'à la fin 
de la sourate. 

Et il a été authentiquement rapporté du 
Prophète صلى الله عليه وسلم qu'il a dit : 

 »مَنْ قَرَأَ الآيَتيَنِْ منِْ آخِرِ سُورَةِ البقََرَةِ فيِ لَيْلَةٍ كَفَتَاهُ«.

 « Quiconque récite les deux derniers versets 
de la sourate Al-Baqarah (La Vache) durant la 
nuit, ils lui suffiront. » dont le sens est, Allah est 
plus Savant, qu'elles le protègent de tout mal. Et 
parmi cela, il y a le fait de chercher protection par 
« les paroles parfaites d'Allah contre le mal de ce 



 

204 

qu'Il a créé » durant la nuit et le jour, et lors de 
l'établissement en tout lieu, que ce soit dans un 
bâtiment, dans le désert, dans l'air ou en mer, 
selon la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

هُ  اتِ منِ شَرِّ ما خَلَقَ، لَمْ يَضُرَّ  التَّامَّ
ِ
»مَن نزََلَ مَنزِْلًَ فَقالَ: أَعُوذُ بكَِلمَِاتِ اللَّه

 شَيءٌ حتَّى يَرْتَحِلَ منِ مَنزِْلهِِ ذَلكَِ«. 

 « Quiconque s'établit en un endroit puis dit : 
"Je cherche protection par les paroles parfaites 
d'Allah contre le mal de ce qu'Il a créé ", rien ne 
lui nuira jusqu'à ce qu'il quitte cet endroit. » 

Et parmi cela, il y a le fait que le musulman dise 
trois fois, au début de la journée et au début de la 
nuit  : 

مَاءِ، وَهُوَ    الَّذِي لََ يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيءٌ فيِ الأرَْضِ وَلََ فيِ السَّ
ِ
»بسِْمِ اللَّه

مِيعُ العَليِمُ«.   السَّ

 "Au Nom d'Allah, Celui avec le Nom de Qui 
rien ni personne ne peut porter préjudice, ni dans 
le ciel, ni sur la Terre, et Il est Celui qui entend et 
voit tout" 

du fait qu'il est authentiquement rapporté du 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم qu'il encourageait à le faire, 
et que c'est une cause pour se préserver contre 
tout mal. 



 

205 

Deuxièmement : Ce par quoi on traite la 
sorcellerie après qu'elle ait eu lieu, cela se fait 
également par plusieurs moyens : 

En premier lieu : supplier abondamment Allah 
et Lui demander, Gloire et Pureté à Lui, qu'Il 
dissipe le mal et éloigne l'adversité. 

En second lieu : s'efforcer de découvrir 
l'emplacement de la sorcellerie, qu'elle se trouve 
dans la terre, une montagne ou ailleurs ; une fois 
découverte, extraite et détruite, la sorcellerie est 
annulée, et c'est l'un des traitements les plus 
efficaces contre elle. 

En troisième lieu : exorciser ou conjurer le mal 
par la récitation de versets du Coran ou 
d'invocations spécifiques légales (ar-rouqiyah), et 
qui sont nombreuses ; parmi cela : 

Ce qui est établi de la parole du Messager 
d'Allah صلى الله عليه وسلم : 

إلََِّ  شِفَاءَ  لََ  افيِ،  الشَّ أَنتَْ  وَاشْفِ  الْبأَْسَ،  أَذْهِبِ  النَّاسِ،  رَبَّ  »اللَّهُمَّ 

 شِفَاؤُكَ، شِفَاءً لََ يُغَادِرُ سَقَمًا«

 "Ô Allah ! Seigneur des hommes ! Dissipe le 
mal et guéris ; Tu es le Guérisseur, il n'est de 



 

206 

guérison si ce n'est celle que tu accordes, une 
guérison qui ne laisse plus de maladie !" il le dit à 
trois reprises , 

et parmi cela, il y la " rouqyah " par laquelle 
Gabriel (sur lui la paix) a effectué la conjuration 
sur le Prophète صلى الله عليه وسلم et qui est sa parole : 

 أَرْقيِكَ، منِْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِيكَ، وَمنِْ شَرِّ كُلِّ نفَْسٍ أَوْ عَينِْ حَاسِدٍ،  
ِ
»بسِْمِ اللَّه

 أَرْقيِكَ«
ِ
 . الُلَّه يَشْفِيكَ، بسِْمِ اللَّه

 { Au Nom d'Allah ! Je t'exorcise contre toute 
chose qui te nuit, contre le mal de toute âme ou 
contre un œil envieux. Qu'Allah te guérisse ! Au 
Nom d'Allah ! Je t'exorcise ! } et il répète cela trois 
fois. 

Et parmi cela - c'est d'ailleurs un traitement 
bénéfique pour l'homme empêché d'avoir des 
rapports avec sa femme - qu'il agisse comme suit 
: il prend sept feuilles de sidr (le jujubier vert), les 
réduit en poudre avec une pierre ou quelque 
chose de similaire, les met dans un récipient et y 
verse de l'eau en quantité suffisante pour un 
grand lavage. Ensuite, il lit sur l'eau : 

Âyatou-l-Koursî (Le verset du "repose-pieds") 

َٰفرُِونَ ﴿ هَا ٱلۡكَ يُّ
َ
أ  ﴾1قلُۡ يََٰٓ



 

207 

 Dis : « Vous mécréants qui avez rejeté la foi ! 
[Les Mécréants, 109 : 1], et 

حَدٌ ﴿
َ
ُ أ  ﴾ 1قلُۡ هُوَ ٱللََّّ

 Dis : « Allah est la seule et unique divinité. [La 
Sincérité, 112 : 1], et 

ِ ٱلفَۡلقَِ ﴿ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾1قلُۡ أ

 Dis : « J’implore la protection du Seigneur de 
l’aube, » [L'Aube Naissante, 113 : 1], et 

اسِ ﴿ ِ ٱلنَّ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾1قلُۡ أ

 Dis : « J’implore la protection du Seigneur des 
hommes, » [Les Hommes, 114 : 1]. 

et les versets sur la sorcellerie qui se trouvent 
dans la sourate Al-A'râf (Les Parties Hautes [de 
la Muraille]) - Coran : 7, et qui consistent en Sa 
parole, Gloire et Pureté à Lui : 

فكُِونَ ﴿
ۡ
لقِۡ عَصَاكَۖۡ فَإذَِا هِيَ تلَقَۡفُ مَا يأَ

َ
نۡ أ
َ
وحَۡيۡنَآ إلِيََٰ مُوسَيَٰٓ أ

َ
فَوقََعَ   117وَأ

 ﴾119فَغُلبُِواْ هُنَالكَِ وَٱنقَلَبُواْ صََٰغرِيِنَ  118ٱلحۡقَُّ وَبطََلَ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 

 Nous avons alors inspiré à Moïse de jeter son 



 

208 

bâton qui se mit à engloutir leurs artifices. 

 La vérité éclata et leurs manœuvres furent 
démasquées. 

 Ils se retirèrent donc, vaincus et humiliés. [Al 
A'râf, 7 : 117 à 119], 

Les versets de la sourate : « Yoûnous », qui 
sont Sa parole, Gloire et Pureté à Lui : 

عَليِمٖ ﴿ سََٰحِر    ِ
بكِلُ  ٱئۡتُونيِ  فرِعَۡوۡنُ  لهَُم   79وَقَالَ  قَالَ  حَرَةُ  ٱلسَّ جَاءَٓ  ا  فَلَمَّ
لقُۡونَ  نتُم مُّ

َ
لقُۡواْ مَآ أ

َ
وسَيَٰٓ أ ۖۡ إنَِّ   80مُّ حۡرُ ِ لقَۡوۡاْ قَالَ مُوسَيَٰ مَا جِئۡتُم بهِِ ٱلس 

َ
آ أ فَلَمَّ

َ لاَ يصُۡلِ  ٓۥ إنَِّ ٱللََّّ َ سَيُبۡطِلهُُ ُ ٱلحۡقََّ بكِلَمََِٰتهِۦِ   81حُ عَمَلَ ٱلمُۡفۡسِدِينَ ٱللََّّ وَيحُِقُّ ٱللََّّ
 ﴾82وَلوَۡ كَرهَِ ٱلمُۡجۡرِمُونَ 

 Pharaon ordonna : « Faites venir tout ce que 
le pays compte d’habiles magiciens ! » 

 Les magiciens s’étant présentés, Moïse leur 
dit : « Jetez votre sort. » 

 Lorsqu’ils eurent produit leurs artifices, Moïse 
dit : « Ce que vous venez de réaliser n’est que de 
la magie dont Allah annulera certainement les 
effets. Allah ne laisse jamais prospérer l’œuvre 
des êtres malfaisants, » 



 

209 

 mais décrète toujours le triomphe de la vérité, 
n’en déplaise aux criminels. » [Jonas, 10 : 79 à 
82], 

et les versets qui se trouvent dans la Sourate 
Ṭa-Ha : 

لقَۡىَٰ ﴿
َ
لَ مَنۡ أ وَّ

َ
ن نَّكُونَ أ

َ
آ أ ن تلُقِۡىَ وَإِمَّ

َ
آ أ ْۖۡ   65قَالوُاْ يََٰمُوسَيَٰٓ إمَِّ لقُۡوا

َ
قَالَ بلَۡ أ

تسَۡعَىَٰ  نَّهَا 
َ
أ سِحۡرهِمِۡ  مِن  إلِيَۡهِ  يُخَيَّلُ  وعَِصِيُّهُمۡ  حِبَالهُُمۡ  فيِ   66فَإذَِا  وجَۡسَ 

َ
فأَ

وسَيَٰ  علۡىََٰ قُلۡنَا لاَ    67نَفۡسِهۦِ خِيفَةٗ مُّ
َ
نتَ ٱلأۡ

َ
لقِۡ مَا فيِ يمَِينكَِ    68تَخفَۡ إنَِّكَ أ

َ
وَأ

تيََٰ 
َ
احِرُ حَيۡثُ أ ْۖۡ إنَِّمَا صَنَعُواْ كَيۡدُ سََٰحِرٖٖۖ وَلاَ يُفۡلحُِ ٱلسَّ  ﴾ 69تلَقَۡفۡ مَا صَنَعُوٓا

 Puis ils dirent : « Moïse ! Veux-tu jeter ton sort 
en premier ou nous laisser commencer ? » 

 Il répondit : « Soyez les premiers à jeter. » Ils 
jetèrent donc leurs cordes et leurs bâtons qui, par 
l’effet de leur magie, lui donnèrent l’impression de 
ramper. 

 Moïse en fut, au fond de lui, effrayé. 

 Nous l’avons alors rassuré : « Ne crains rien. 
C’est toi qui vas triompher. 

 Jette ce que tu tiens dans la main droite. Il 
engloutira tous leurs artifices qui ne sont que des 



 

210 

tours de magie. Or, l’entreprise des magiciens, où 
qu’ils se trouvent, est vouée à l’échec. » [Sourate 
Ṭa-Ha : 20/65-69]. 

Après avoir lu ce qui a été mentionné sur l'eau, 
on en boit trois gorgées et on se lave avec le 
reste, et c'est ainsi que le mal disparaît, si Allah le 
veut. Et s'il est nécessaire de l'utiliser deux fois ou 
plus, il n'y a pas de mal à cela jusqu'à ce que la 
maladie disparaisse. 

Ces rappels, formules de protection et 
méthodes sont parmi les plus grandes causes 
pour se prémunir du mal de la sorcellerie et 
d'autres genres de maux ; ils sont aussi la plus 
grande arme afin éliminer la sorcellerie après 
qu'elle ait eu lieu ; pour quiconque y est assidu 
avec sincérité, foi, confiance en Allah, en 
comptant sur Lui, et apaisé par ce qu'elles 
indiquent. 

Voilà ce qu'il m'a été donné d'expliquer 
concernant les moyens de se prémunir contre la 
sorcellerie et de la traiter. Et c'est Allah le Maître 
du succès. 

Une question importante se pose ici : quel est 
le statut du traitement de l'envoûtement en ayant 
recours aux sorciers ? Sachant qu'il s'effectue en 



 

211 

se rapprochant des djinns par le sacrifice, ou 
d'autres actes de dévotion, ce n'est pas permis. 
C'est une œuvre de Satan, voire un acte de 
polythéisme majeur ; Il n'est pas permis de traiter 
l'envoûtement en consultant les devins, les 
voyants et les charlatans, ni d'utiliser ce qu'ils 
disent. Ceci, car ils ne sont pas dignes de 
confiance, et parce qu'ils sont des menteurs 
pervers qui prétendent connaître l'Invisible et 
trompent les gens. Le Prophète صلى الله عليه وسلم a mis en garde 
contre le fait de se rendre chez eux, de les 
interroger et de les croire, comme cela a été 
expliqué au début de cette épître, il est donc 
obligatoire de s'en méfier, et il a authentiquement 
été rapporté que le Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم a été 
interrogé au sujet du désenvoûtement (an-
noushrah), il répondit : 

يْطَانِ«  . »هِيَ منِْ عَمَلِ الشَّ

 " Il fait partie des œuvres de Satan ! " Rapporté 
par l'imâm Aḥmad et Aboû Dâwoud avec une 
chaîne de transmission bonne. 

Ce qui est appelé : « Nushrah » ici, c'est le fait 
de défaire la sorcellerie d'une personne 
ensorcelée. Par ses paroles, le Prophète صلى الله عليه وسلم faisait 
référence à la méthode de désenvoûtement 
pratiquée par les gens de la période préislamique, 



 

212 

qui consistait à demander à un sorcier de défaire 
le sort, ou à le défaire par un sort similaire d'un 
autre sorcier. 

Quant à le défaire par la "Rouqiyah", les 
formules légales de protection et les 
médicaments autorisés, il n'y a pas de mal à cela 
comme mentionné précédemment. Le savant Ibn 
Al-Qayyim a mentionné cela, de même que le 
cheikh Abd Al-Raḥman ibn Ḥassan  l'a mentionné 
dans son livre : "Fatḥ Al-Majîd"*(qu'Allah leur 
fasse miséricorde), et d'autres qu'eux, parmi les 
gens de science, l'ont également mentionné. 

Et c'est à Allah que nous demandons de 
préserver les musulmans de tout mal, qu'Il leur 
préserve leur religion, leur accorde la 
compréhension de celle-ci et les préserve de tout 
ce qui contredit Sa législation. 

Qu'Allah prie et préserve Son serviteur et 
Messager Mouḥammad, ainsi que sa famille et 
ses Compagnons. 

*** 

  



 

213 

 ِ َنِ الرَّحِيمِ بِسْمِ اللََّّ  الرَّحْم
La dixième lettre :  

La mise en garde contre la construction 

de lieux de culte sur les tombes 
Au Nom d'Allah, louange à Allah, que la prière 

et la paix soient sur le Messager d'Allah. 

D'après ce qui a été publié dans le troisième 
numéro de la Revue de l'Association des 
Sciences Islamiques, dans la rubrique (Nouvelles 
des musulmans du mois) : l'Association des 
Sciences Islamiques du Royaume Hachémite de 
Jordanie envisage de construire une mosquée 
sur la grotte récemment découverte dans le 
village de Rihayb, qui est la grotte où, dit-on, les 
Gens de la Caverne mentionnés dans le Coran se 
sont endormis, fin de citation. 

En raison du devoir de conseil envers Allah et 
Ses serviteurs, j'ai décidé d'adresser un mot dans 
la même revue à l'Association des Sciences 
Islamiques du Royaume Hachémite de Jordanie ; 
dont le contenu est : un conseil à l'association 
concernant la mise en œuvre de son intention de 
construire une mosquée sur la grotte mentionnée 
; et cela parce que la construction de mosquées 



 

214 

sur les tombes des prophètes et des vertueux 
ainsi que sur leurs traces est ce que la législation 
islamique complète a interdit et mis en garde, et 
a maudit ceux qui le font ; car cela fait partie des 
moyens menant au polythéisme et à l'exagération 
envers les prophètes et les vertueux. La réalité 
témoigne de la véracité de ce qu’a apporté la 
Charia, et prouve qu’elle provient d’Allah, exalté 
soit-Il, et constitue une preuve éclatante et un 
argument irréfutable de la véracité du Messager 
d'Allah صلى الله عليه وسلم dans ce qu’il a transmis de la part 
d’Allah et communiqué à la communauté. Et 
quiconque réfléchit aux conditions du monde 
islamique, et à ce qui s'y est produit en termes de 
polythéisme et d'exagération ; en raison de 
l'édification des mosquées sur les mausolées, de 
leur vénération, de leur aménagement et de leur 
embellissement, et de la prise de gardiens pour 
elles, sait avec certitude qu'elles sont des moyens 
menant au polythéisme, et que parmi les beautés 
de la législation islamique, il y a l'interdiction de 
celles-ci et la mise en garde contre leur 
édification. 

Dans ce qui a été rapporté à ce sujet par les 
deux cheikhs, Al-Bukhârî et Muslim (qu'Allah leur 
fasse miséricorde), d'après 'Aïcha (qu'Allah 
l'agrée) qui a dit : Le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 



 

215 

»لَعَنَ الُلَّه الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى، اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنبْيَِائِهِمْ مَسَاجِدَ، قالَتْ عَائشَِةُ: 

يُتَّخَذَ   أَنْ  خُشِيَ  أَنَّهُ  غَيرَْ  قَبرُْهُ،  لَأبُرِْزَ  ذَلكَِ  وَلَوْلََ  قالَتْ:  صَنعَُوا،  مَا  رُ  يُحَذِّ

 مَسْجِدًا«.

 « Qu’Allah maudisse les Juifs et les Chrétiens 
! Ils ont pris les tombes de leurs Prophètes 
comme lieux de culte. » ̔ Â’ishah (qu’Allah l’agrée) 
a dit : « Il mettait ainsi en garde contre leur 
agissement. » Elle a dit : « Sans cela, sa tombe 
serait restée à découvert. Mais on craignit qu’il 
n’en soit fait une mosquée. » Dans les deux 
recueils authentiques, Umm Salamah et Umm 
Habîbah (qu'Allah les agrée toutes les deux) 
mentionnèrent au Messager d'Allah (paix et salut 
sur lui) une église qu'elles avaient vue en terre 
d'Abyssinie et les images qu'elle contenait. Le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a alors dit : 

رُوا  الحُِ؛ بنََوْا عَلَى قَبرِْهِ مَسْجِدًا، وَصَوَّ جُلُ الصَّ »أُولَئكَِ إذَِا مَاتَ فيِهِمُ الرَّ

 .»
ِ
وَرَ، أُولَئكَِ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّه  فيِهِ تلِْكَ الصُّ

 « Ces gens-là, lorsqu’un homme vertueux 
mourait parmi eux, ils construisaient un lieu de 
culte sur sa tombe et y posaient ces 
représentations. Auprès d’Allah, ces gens-là sont 
les pires des créatures ! » 



 

216 

Et dans le Sahîh de Muslim, d'après Jundub 
Ibn ‘Abdallah (qu’Allah l’agrée) qui a dit : « Cinq 
jours avant sa mort, j’ai entendu le Messager 
d’Allah (sur lui la paix et le salut) dire : » 

 أَنْ يَكُونَ ليِ منِْكُمْ خَليِلٌ، فَإنَِّ الَلَّه قَدِ اتَّخَذَنيِ خَليِلًَ، كَمَا 
ِ
»إنِِّي أَبرَْأُ إلَِى اللَّه

بَكْرٍ  أَبَا  لََتَّخَذْتُ  خَليِلًَ،  تيِ  أُمَّ منِْ  مُتَّخِذًا  كُنتُْ  وَلَوْ  خَليِلًَ،  إبِرَْاهِيمَ  اتَّخَذَ 

وَصَالحِِيهِمْ   أَنبْيَِائِهِمْ  قُبوُرَ  يَتَّخِذُونَ  كَانُوا  قَبْلَكُمْ  كَانَ  مَنْ  وَإنَِّ  أَلََ  خَليِلًَ، 

 رَ مَسَاجِدَ، فَإنِِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلكَِ«. مَسَاجِدَ، أَلََ فَلََ تَتَّخِذُوا الْقُبُو 

 Certes, je déclare devant Allah qu’aucun 
d’entre vous n’est pour moi un ami intime, car 
Allah m’a pris pour ami intime comme Il a pris 
Abraham (sur lui la paix) comme ami intime. 
Toutefois, si je devais prendre quelqu’un au sein 
de ma communauté comme ami intime, ce serait 
Abû Bakr (qu’Allah l’agrée). N'est-ce pas que 
ceux qui vous ont précédés ont pris les tombes 
de leurs Prophètes et de leurs hommes vertueux 
comme lieux de prière ? Faites donc bien 
attention à ne pas prendre les tombes comme 
lieux de prière ! Je vous l’interdis ! Et les hadiths 
dans ce domaine sont nombreux. 

Les imams parmi les savants musulmans de 
toutes les quatre écoles de jurisprudence et 
d'autres ont explicitement interdit la construction 



 

217 

de mosquées sur les tombes, et ont mis en garde 
contre cela ; en conformité avec la Sunna du 
Messager d'Allah (paix et bénédictions d'Allah sur 
lui), et par souci de conseiller la communauté et 
de l'avertir de ne pas tomber dans ce dans quoi 
sont tombés ceux qui les ont précédés parmi les 
extrémistes juifs et chrétiens, et leurs semblables 
parmi les égarés de cette communauté. 

Il est du devoir de la Ligue des Sciences 
Islamiques en Jordanie, ainsi que des autres 
musulmans, de s'en tenir à la Sunnah, de suivre 
la voie des imams, et de se méfier de ce contre 
quoi Allah et Son Messager ont mis en garde ; car 
en cela réside la rectitude des serviteurs, leur 
bonheur et leur salut ici-bas comme dans l’au-
delà. Et certains se sont appuyés sur la parole de 
Sa Majesté dans l'histoire des gens de la Caverne 
: 

سۡجِدٗا﴿... مۡرهِمِۡ لنََتَّخِذَنَّ عَلَيۡهِم مَّ
َ
َّذِينَ غَلَبُواْ علَىََٰٓ أ  ﴾ قَالَ ٱل

 « Nous allons plutôt ériger à cet endroit un 
sanctuaire. » Sourate Al-Kahf (La Caverne) - 
Coran : 18/21. 

La réponse à cela est de dire : Allah — Exalté 
et Glorifié soit-Il — a informé au sujet des 



 

218 

dirigeants et des personnes de pouvoir de cette 
époque qu'ils ont prononcé ces paroles, non pas 
pour les approuver ou les valider, mais bien pour 
les blâmer, les critiquer et dissuader de leur 
comportement. Et la preuve de cela est que le 
Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut), à qui 
ce verset a été révélé et qui est le plus savant des 
hommes quant à son interprétation, a interdit à sa 
communauté de prendre les tombes comme 
mosquées, les a mis en garde contre cela, et a 
maudit et blâmé ceux qui le font. 

Si cela avait été permis, le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم 
n'aurait pas insisté avec une telle rigueur, et 
n'aurait pas exagéré au point de maudire celui qui 
le fait, et d'informer qu'il est parmi les pires des 
créatures auprès d'Allah, Puissant et Majestueux. 
Cela suffit et convainc celui qui recherche la 
vérité. Et même si nous supposions que la 
construction de mosquées sur les tombes était 
permise pour ceux qui nous ont précédés, il ne 
nous serait pas permis de les imiter en cela, car 
notre Législation abroge les législations 
antérieures, et notre Messager (paix et salut 
d'Allah sur lui) est le Sceau des Prophètes, et sa 
Législation est complète et universelle. Il nous a 
interdit de construire des mosquées sur les 
tombes ; il ne nous est donc pas permis de le 



 

219 

contredire, et il nous incombe de le suivre, de 
nous attacher à ce qu'il a apporté, et de délaisser 
ce qui contredit cela parmi les anciennes 
législations et les coutumes jugées bonnes par 
ceux qui les ont pratiquées ; car il n'y a rien de 
plus parfait que la Loi d'Allah, et pas de meilleure 
guidance que celle du Messager d'Allah (paix et 
salut d'Allah sur lui). 

Et c'est à Allah que nous demandons qu'Il nous 
accorde, ainsi qu'à tous les musulmans, 
l'affermissement sur Sa religion et l'attachement 
à la législation de Son Messager Muḥammad 
(que la paix et le salut soient sur lui) ; dans les 
paroles et les actes, en apparence et en secret, 
et dans toutes les affaires jusqu'à ce que nous 
rencontrions Allah (Exalté et Magnifié soit-Il). Il 
est certes Celui qui entend parfaitement et est 
proche. 

Qu'Allah prie et salue Son serviteur et 
messager Muhammad, sa famille, ses 
Compagnons et ceux qui suivent sa guidance 
jusqu'au Jour du Jugement. 

*** 

  



 

220 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La onzième lettre :  

L'enterrement des défunts dans les 

mosquées 
Au Nom d'Allah, louange à Allah, que la prière 

et la paix soient sur le Messager d'Allah, ainsi que 
sur sa famille, ses Compagnons et quiconque suit 
sa guidée, ceci étant dit : 

J'ai consulté le journal « Al-Khartoum » du 
17/4/1415 H* ; et j'ai constaté qu'y était publié une 
annonce concernant l'enterrement de Monsieur 
Mouḥammad Al-Ḥassan Al-Idrisî, à côté de son 
père, dans leur mosquée à la ville 
d'Omdourman... etc. 

Et en raison de l'obligation imposée par Allah 
de conseiller les musulmans et de dénoncer le 
mal, j'ai jugé nécessaire de souligner que 
l'enterrement dans les mosquées est une pratique 
interdite, qui conduit au polythéisme et fait partie 
des actes des Juifs et des Chrétiens qu'Allah a 
blâmés et que Son Messager صلى الله عليه وسلم a maudits. Dans 
les deux recueils authentiques il est relaté de 
ʽÂ’ichah (qu'Allah l'agrée) que le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit: 



 

221 

 .وَالنَّصَارَى، اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنبْيَِائِهِمْ مَسَاجِدَ«»لَعَنَ الُلَّه الْيَهُودَ 

 " Qu’Allah maudisse les Juifs et les Chrétiens 
! Ils ont fait des tombes de leurs Prophètes des 
lieux de culte ! " Dans le recueil authentique de 
Mouslim, d'après Joundoub ibn 'AbdiLlâh 
(qu'Allah l'agrée), on trouve que le Prophète صلى الله عليه وسلم a 
dit : 

»أَلََ وَإنَِّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنبْيَِائِهِمْ وَصَالحِِيهِمْ مَسَاجِدَ،  

 أَلََ فَلََ تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ؛ فَإنِِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلكَِ«. 

 " N'est-ce pas que ceux qui étaient avant vous 
prenaient les tombes de leurs Prophètes et des 
vertueux parmi eux comme lieux de culte ? Ne 
prenez donc pas les tombes comme lieux de culte 
! Je vous l'interdis ! " Et les hadiths allant dans ce 
sens sont nombreux. 

Il incombe aux musulmans partout dans le 
monde — gouvernements et peuples — de 
craindre Allah, de se méfier de ce qu'Il a interdit 
et d'enterrer leurs morts en dehors des 
mosquées, comme le Prophète صلى الله عليه وسلم et ses 
Compagnons (qu'Allah les agrée) enterraient les 
morts en dehors des mosquées, et comme l'ont 
fait ceux qui les ont suivis de la meilleures des 
manières. 



 

222 

Quant à la présence de la tombe du Prophète 
 et de ses deux compagnons Aboû Bakr et صلى الله عليه وسلم
ʽOumar (qu'Allah les agrée) dans sa mosquée, 
cela ne constitue pas une preuve pour justifier 
l'enterrement des morts dans les mosquées. En 
effet, il a été enterré dans sa maison صلى الله عليه وسلم - dans la 
maison de ʽÂ’ichah (qu'Allah l'agrée) - puis ses 
deux Compagnons ont été enterrés avec lui. 
Lorsque Al-Walîd ibn ‘Abd Al-Malik a agrandi la 
mosquée, il y a intégré la chambre à la fin du 
premier siècle de l’Hégire. Les savants ont 
condamné cet acte, mais il a considéré que cela 
ne faisait pas obstacle à l'agrandissement et que 
la question était claire et sans ambiguïté. 

Ainsi, il devient clair pour chaque musulman 
que le Prophète صلى الله عليه وسلم et ses deux Compagnons 
(qu'Allah les agrée) n'ont pas été enterrés dans la 
mosquée. Leur inclusion dans celle-ci en raison 
de l'agrandissement ne constitue pas une preuve 
d'autorisation de l'enterrement dans les 
mosquées, car ils ne sont pas dans la mosquée, 
mais bien dans sa demeure صلى الله عليه وسلم. De plus, l'acte d'Al-
Walîd ne peut servir de preuve pour quiconque à 
cet égard car la preuve réside dans le Livre et la 
Sounnah, ainsi que dans le consensus des pieux 
prédécesseurs de la communauté, qu'Allah les 
agrée et qu'Il fasse que nous les suivions de la 



 

223 

meilleures des façons. 

Pour le conseil et se dégager de toute 
responsabilité, rédigé le : 14/05/1415 de l'Hégire. 

Allah est le Garant de la réussite et du succès. 
Qu'Allah couvre d'éloges et préserve notre 
Prophète Mouḥammad, ainsi que sa famille, ses 
Compagnons et ceux qui les suivent de la 
meilleure des façons. 

 

*** 

  



 

224 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
La douzième lettre :  

L'explication de la mécréance et de 

l'égarement de celui qui prétend qu'il est 

permis à quelqu'un de sortir de la 

Législation avec laquelle est venu 

Mouḥammad صلى الله عليه وسلم : 
Louange à Allah, Seigneur des mondes, que la 

prière et la paix soient sur le sceau des Prophètes 
et des Envoyés, notre Prophète Mouḥammad, sur 
sa famille et l'ensemble de ses Compagnons. 

Quant à ce qui suit : J'ai pris connaissance de 
l'article publié dans le journal Asharq Al-Awsat, 
numéro (5824) en date du 5/6/1415 H, rédigé par 
celui qui s'est nommé : 'Abd Al-Fattâh Al-Hâyik, 
sous le titre : « La mauvaise compréhension ». 

En résumé : il nie ce qui est connu de la religion 
de l'Islam par nécessité, par le texte et par le 
consensus ; à savoir l'universalité de la mission 
de Muhammad (qu'Allah le couvre d'éloges et le 
préserve) à tout le genre humain. Il prétend que 
celui qui ne suit pas Muhammad (qu'Allah le 
couvre d'éloges et le préserve) et ne lui obéit pas, 
mais reste juif ou chrétien, est sur une religion de 



 

225 

vérité. Ensuite, il s'est permis de critiquer le 
Seigneur des mondes — Gloire à Lui — dans Sa 
sagesse de châtier les mécréants et les 
désobéissants, qualifiant cela d'inutile. 

Il a altéré les textes légaux, les plaçant hors de 
leur contexte, et les a interprétés selon ses désirs. 
Il a ignoré les preuves légales et les textes 
explicites indiquant l'universalité de la mission de 
Muhammad صلى الله عليه وسلم, ainsi que la mécréance de celui 
qui a entendu parler de lui et ne l'a pas suivi, et 
que Dieu n'accepte aucune religion autre que 
l'Islam. Il a délibérément négligé ces textes 
explicites pour tromper les ignorants par ses 
paroles. Et ce qu'il a fait est une mécréance 
manifeste, une apostasie de l'Islam, et un démenti 
à Allah — exalté soit-Il — et à Son Messager (paix 
et bénédictions d'Allah sur lui), comme le savent 
ceux qui ont lu l'article parmi les gens de science 
et de Foi. 

Il incombe au gouverneur de le renvoyer au 
tribunal pour qu'il se repente et pour qu'il soit jugé 
conformément à ce qu'exige la loi islamique 
purifiée. 

ALLAH – exalté soit-Il – a clarifié l’universalité 
du message de Mohammed صلى الله عليه وسلم et l’obligation de le 
suivre pour tous les êtres humains et les djinns. 



 

226 

Cela n’échappe à personne ayant la moindre 
connaissance parmi les musulmans. 

Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

هَا  ﴿ يُّ
َ
أ يََٰٓ مُلۡكُ قلُۡ  لهَُۥ  َّذِي  ٱل جَمِيعًا  إلِيَۡكُمۡ   ِ ٱللََّّ رَسُولُ  إنِ يِ  اسُ  ٱلنَّ

بِي ِ  وَرَسُولهِِ ٱلنَّ  ِ َّا هُوَ يُحۡيِۦ وَيُمِيتُۖۡ فَـ َامِنُواْ بٱِللََّّ لآَ إلََِٰهَ إلِ رۡضِٖۖ 
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ ٱلسَّ

ِ وكََلمََِٰتهِۦِ وَٱتَّبعُِو َّذِي يؤُۡمِنُ بٱِللََّّ ِ ٱل م يِ 
ُ
 ﴾ 158هُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ ٱلأۡ

 Dis : « Ô hommes ! Je suis le Messager 
envoyé à vous tous par Allah qui règne en Maître 
absolu sur les cieux et la terre. Il n’est de divinité 
en droit d’être adorée que Lui. Il donne la vie et la 
mort. Ayez donc foi en Allah et en Son Messager, 
le prophète illettré qui croit en Allah et en Ses 
paroles, et suivez sa voie afin d’être bien guidés. 
» [Sourate Al-A'râf (Les parties hautes [de la 
Muraille]) : 7/158] Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

نذِرَكُم بهِۦِ وَمَنَۢ بلَغََ ﴿...
ُ
وحِيَ إلِيََّ هََٰذَا ٱلقُۡرۡءَانُ لأِ

ُ
 ﴾ ...وَأ

 ...Le Coran m’a été révélé afin que, par lui, je 
vous avertisse vous et tous ceux auxquels il 
parviendra... [Les Bestiaux, 6 : 19]. Et Il a dit, 
Exalté soit-Il : 



 

227 

ُ وَيَغۡفرِۡ لكَُمۡ ذُنوُبكَُمَۡۚ ﴿ َ فٱَتَّبعُِونيِ يُحۡببِۡكُمُ ٱللََّّ قلُۡ إنِ كُنتُمۡ تُحِبُّونَ ٱللََّّ
ُ غَفُورٞ رَّحِيمٞ   ﴾ 31وَٱللََّّ

 Dis : « Si vous aimez véritablement Allah, 
suivez-moi ! Allah vous aimera et vous 
pardonnera vos péchés. Allah est Très Clément 
et Très Miséricordieux. » [Sourate 3 : La Famille 
de 'Imrân - 31]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

مِنَ ﴿ ٱلۡأٓخِرَةِ  فيِ  وهَُوَ  مِنۡهُ  يُقۡبَلَ  فَلَن  ديِنٗا  ٱلإۡسِۡلََٰمِ  غَيۡرَ  يبَۡتَغِ  وَمَن 
 ﴾85ٱلۡخََٰسِرِينَ 

 Que celui qui désire une autre religion que 
l’islam sache que son culte ne sera jamais 
accepté et que, dans l’au-delà, il sera du nombre 
de ceux qui auront perdu leurs âmes. [La Famille 
d'Imrân, 3 : 85]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

َّا كَافَّٓةٗ ل لِنَّاسِ بشَِيرٗا وَنذَِيرٗا ﴿ رۡسَلۡنََٰكَ إلِ
َ
 ﴾ ...وَمَآ أ

 Nous ne t’avons envoyé à l’ensemble de 
l’humanité que pour annoncer la bonne nouvelle 
et mettre en garde les hommes... [Sourate Sabâ' 
: 34/28]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

َّا رَحۡمةَٗ ل لِۡعََٰلَمِينَ ﴿ رۡسَلۡنََٰكَ إلِ
َ
 ﴾ 107وَمَآ أ



 

228 

 Nous ne t’avons suscité que par miséricorde 
pour l’humanité. [Sourate Al-Anbiyâ` (Les 
Prophètes) : 21/107]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

...﴿ ْۡۖ سۡلَمُواْ فَقَدِ ٱهۡتَدَوا
َ
سۡلمَۡتُمَۡۚ فَإنِۡ أ

َ
ِي ـِنَۧ ءَأ م 

ُ
وتوُاْ ٱلكِۡتََٰبَ وَٱلأۡ

ُ
َّذِينَ أ وَقلُ ل لِ

َۢ بٱِلۡعِبَادِ  ُ بصَِيرُ َّوۡاْ فَإنَِّمَا عَلَيۡكَ ٱلبَۡلََٰغَُۗ وَٱللََّّ إِن توََل  ﴾وَّ

 Demande à ceux qui ont reçu les Ecritures et 
aux païens auxquels aucun livre n’a été révélé : « 
N’allez-vous pas vous soumettre ? » S’ils se 
soumettent, ils suivront le droit chemin. Mais s’ils 
se détournent, alors sache que tu es uniquement 
chargé de leur transmettre le message. Allah 
connaît parfaitement Ses serviteurs. [La Famille 
d'Imrân, 3 : 20]. et Il a dit, Gloire et Pureté à Lui : 

لَ ٱلفُۡرۡقَانَ علَىََٰ عَبۡدِهۦِ ليَِكُونَ للِۡعََٰلَمِينَ ﴿ َّذِي نزََّ  ﴾1نذَِيرًا تَبَارَكَ ٱل

 Béni soit Celui qui a révélé à Son serviteur le 
Livre permettant de discerner le vrai du faux afin 
qu’il avertisse l’humanité, [Le Discernement, 25 : 
1]. 

Rapporté par Al-Boukhari et Mouslim, d'après 
Jâbir (qu'Allah l'agrée) : Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : 

شَهْرٍ،  مَسِيرَةَ  عْبِ  باِلرُّ نُصِرْتُ  قَبْليِ:  أَحَدٌ  يُعْطَهُنَّ  لَمْ  خَمْسًا  »أُعْطيِتُ 



 

229 

لََةُ،   أَدْرَكَتهُْ الصَّ تيِ  فَأَيُّمَا رَجُلٍ منِْ أُمَّ وَجُعِلَتْ ليَِ الْأرَْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، 

فَاعَةَ، وَكَانَ  حََدٍ قَبْليِ، وَأُعْطيِتُ الشَّ
ِ

فَلْيُصَلّ، وَأُحِلَّتْ ليَِ الْمَغَانمُِ، وَلَمْ تُحَلَّ لأ

ةً«. النَّبيُِّ يُبْعَثُ إلَِى قَوْمهِِ خَاصَّ   ةً، وَبُعِثتُْ إلَِى النَّاسِ عَامَّ

 « Il m’a été octroyé cinq choses qu’aucun 
autre Prophète n’a eues avant moi : j’ai été 
secouru [de mes ennemis] par l’effroi [jeté dans 
leurs cœurs] d’une distance équivalente à un 
mois [de marche] ; la Terre m’a été allouée 
comme un lieu de prière et de purification. Ainsi, 
n’importe quel homme de ma communauté qui 
est rattrapé par la prière peut prier [où qu’il soit] ; 
le butin m’a été autorisé tandis qu’il ne l’a été pour 
personne avant moi ; l’Intercession m’a été 
accordée ; et alors qu’auparavant le Prophète 
était uniquement envoyé à son peuple, j’ai été 
envoyé pour l’ensemble des gens. » 

Ceci est une déclaration explicite de 
l’universalité et de la globalité du message de 
notre Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم à l’ensemble de 
l’humanité, et qu’il a abrogé toutes les législations 
antérieures. Quiconque ne suit pas Mouḥammad 
 et ne lui obéit pas est un mécréant صلى الله عليه وسلم
désobéissant, méritant son châtiment. Allah, 
Exalté soit-Il, a dit : 



 

230 

 ۥ﴿... ارُ مَوعِۡدُهُ حۡزَابِ فَٱلنَّ
َ
 ﴾ ...وَمَن يكَۡفُرۡ بهِۦِ مِنَ ٱلأۡ

 ...Quant à ceux, parmi les groupes impies, qui 
s’obstinent à le renier, ils sont voués au feu de 
l’Enfer... [Hûd, 11 : 17]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

يصُِيبَهُمۡ ﴿... وۡ 
َ
أ فتِۡنَةٌ  تصُِيبَهُمۡ  ن 

َ
أ ٓۦ  ِ مۡرهِ

َ
أ عَنۡ  يُخَالفُِونَ  َّذِينَ  ٱل فَلۡيَحۡذَرِ 

ليِمٌ 
َ
 ﴾ عَذَابٌ أ

 Que ceux qui transgressent Ses ordres 
prennent garde, car ils pourraient subir une 
terrible épreuve ou un douloureux châtiment. [La 
Lumière : 63] Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

َ وَرَسُولهَُۥ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُۥ يدُۡخِلهُۡ ناَرًا خََٰلدِٗا فيِهَا وَلهَُۥ  ﴿ وَمَن يَعۡصِ ٱللََّّ
هِينٞ   ﴾14عَذَابٞ مُّ

 Quant à celui qui désobéit à Allah et Son 
Messager, et transgresse Ses lois, il sera introduit 
dans un feu où, voué à un châtiment humiliant, il 
demeurera éternellement. [Les Femmes, 4 : 14]. 
Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

بيِلِ ﴿... لِ ٱلكُۡفۡرَ بٱِلإِۡيمََٰنِ فَقَدۡ ضَلَّ سَوَاءَٓ ٱلسَّ  ﴾وَمَن يتََبَدَّ

 Quiconque échange la foi contre l’impiété 



 

231 

s’est, en vérité, écarté du droit chemin. [La Vache, 
2 : 108]. et les versets allant dans ce sens sont 
nombreux. 

Et Allah, Gloire et Pureté à Lui, a associé 
l'obéissance au Messager صلى الله عليه وسلم à Son obéissance, 
et Il a clarifié que quiconque adopte une croyance 
autre que l'Islam est perdant, rien ne sera accepté 
de sa part, ni compensation ni équivalent. Il a dit, 
Exalté soit-Il : 

مِنَ ﴿ الآْخِرَةِ  فيِ  وهَُوَ  مِنهُْ  يُقْبَلَ  فَلَنْ  ديِنًا  الإْسِْلاَمِ  غَيرَْ  يبَتَْغِ  وَمَنْ 
 ﴾85 الخْاَسِرِينَ 

 Que celui qui désire une autre religion que 
l’islam sache que son culte ne sera jamais 
accepté et que, dans l’au-delà, il sera du nombre 
de ceux qui auront perdu leurs âmes. [La Famille 
d'Imrân, 3 : 85]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

﴿ َ طَاعَ اللََّّ
َ
 ﴾ ...مَنْ يطُِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أ

 Quiconque obéit au Messager obéit en réalité 
à Allah. [Les Femmes, 4 : 80]. Et Il a dit, Exalté 
soit-Il : 

َّواْ فَإنَِّمَا عَلَيهِْ مَا حُم لَِ وعََلَيكُْمْ ﴿ طِيعُوا الرَّسُولَ فَإنِْ توََل
َ
َ وَأ طِيعُوا اللََّّ

َ
قلُْ أ



 

232 

 ﴾ ...مَا حُم ِلتُْمْ وَإِنْ تطُِيعُوهُ تَهْتَدُوا 

 « Dis-leur : « Obéissez à Allah et obéissez au 
Messager. » Mais sachez, si vous vous 
détournez, que le Messager doit seulement 
remplir la mission qui lui a été confiée et vous, 
vous plier aux obligations qui vous ont été 
imposées. Si, en revanche, vous lui obéissez, 
vous suivrez le chemin de la vérité. » [La Lumière, 
24 : 54]. Et Il a dit, Exalté soit-Il : 

هْلِ الكِْتَابِ وَالمُْشْرِكيِنَ فيِ ناَرِ جَهَنَّمَ خَالدِِينَ ﴿
َ
َّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أ إنَِّ ال
ولئَكَِ هُمْ شَرُّ البَْرِيَّةِ

ُ
 ﴾ 6 فيِهَا أ

 Les mécréants, parmi les gens du Livre et les 
idolâtres, sont donc voués au feu de la Géhenne 
où ils demeureront pour l’éternité. Voilà les êtres 
les plus abjects de l’humanité. [La Preuve 
Évidente, 98 : 6]. 

Mouslim rapporte dans son Sahih que le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 

، »وَالَّذِي نفَْسِي   ةِ، يَهُودِيٌّ وَلََ نَصْرَانيٌِّ بيَِدِهِ؛ لََ يَسْمَعُ بيِ أَحَدٌ منِْ هَذِهِ الْأمَُّ

 ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمنِْ باِلَّذِي أُرْسِلْتُ بهِِ؛ إلََِّ كَانَ منِْ أَهْلِ النَّارِ«. 



 

233 

 « Par Celui qui détient mon âme dans Sa Main 
! Quiconque de cette communauté, qu'il soit juif 
ou chrétien, entend parler de moi puis meurt sans 
avoir cru au message avec lequel j'ai été envoyé, 
sera parmi les gens de l'Enfer. » 

Le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a clarifié par ses actions 
et ses paroles la fausseté de la religion de 
quiconque n'est pas entré dans l'Islam. Il a 
combattu les juifs et les chrétiens, tout comme il 
a combattu les autres mécréants, et il a pris la 
jizya (l’impôt) de ceux qui la lui ont donnée parmi 
eux, afin de ne pas empêcher la propagation de 
l'appel à ceux qui restaient, et pour que 
quiconque parmi eux souhaite embrasser l'Islam 
puisse le faire sans craindre que son peuple ne 
l'en empêche, ne l'entrave ou ne le tue. 

Al Boukhârî et Mouslim ont rapporté, d’après 
Aboû Hourayrah (qu’Allah l’agrée) : Alors que 
nous étions dans la mosquée, le Messager 
d'Allah صلى الله عليه وسلم est sorti et a dit : 

النَّبيُِّ  فَقَامَ  الْمِدْرَاسِ،  بيَتَْ  جِئنَْا  حَتَّى  مَعَهُ  فَخَرَجْنَا  يَهُودَ،  إلَِى  »انْطَلقُِوا 

أَبَا  يَا  بَلَّغْتَ  قَدْ  فَقَالُوا:  تَسْلَمُوا،  أَسْلمُِوا  يَهُودَ،  مَعْشَرَ  :يَا  فَقَالَ  فَنَادَاهُمْ  صلى الله عليه وسلم، 

ذَ  صلى الله عليه وسلم:   
ِ
اللَّه رَسُولُ  لَهُمْ  فَقَالَ  قَدْ  الْقَاسِمِ،  فَقَالُوا:  تَسْلَمُوا،  أَسْلمُِوا  أُرِيدُ،  لكَِ 

 صلى الله عليه وسلم: ذَلكَِ أُرِيدُ، ثُمَّ قَالَهَا الثَّالثِةََ...«. 
ِ
 بَلَّغْتَ يَا أَبَا الْقَاسِمِ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّه



 

234 

 « Allons voir les juifs ! » Alors, nous sortîmes 
avec lui jusqu'à ce que nous arrivâmes à la 
demeure de l'étude [de la Torah]. Là, le Prophète 
(sur lui la paix et le salut) s'est tenu debout et les 
a appelés. Il a alors dit : « Ô assemblée des juifs 
! Acceptez l'Islam (littéralement : soumettez-vous) 
et vous serez saufs ! » - Ils ont alors répondu : « 
Ô, père d'Al-Qâsim ! Assurément, tu as transmis 
! » Alors, le Messager d'Allah (sur lui la paix et le 
salut) leur a rétorqué : « C'est ce que je veux ! 
Acceptez l'Islam (littéralement : soumettez-vous) 
et vous serez saufs ! » - Alors, ils dirent de 
nouveau : « Ô, père d'Al-Qâsim ! Assurément, tu 
as transmis ! » Alors, le Messager d'Allah (sur lui 
la paix et le salut) a encore rétorqué : « C'est ce 
que je veux ! » Puis, il répéta cela une troisième 
fois... Le hadith [continue]. 

Et ce qui est visé : c'est qu'il (sur lui la paix et 
le salut) est allé vers les gens de la religion parmi 
les juifs dans leur maison d'étude, et les a invités 
à l'Islam, en leur disant : « Acceptez l'Islam 
(littéralement : soumettez-vous) et vous serez 
saufs ! », et il le leur a répété. 

Ainsi : il envoya sa lettre à Héraclius pour 
l'inviter à l'Islam, et l'informa que s'il refusait, il 
porterait le péché de ceux qui se sont abstenus 
d'embrasser l'Islam à cause de son refus. Al-



 

235 

Bukhârî et Muslim ont rapporté dans leurs Ṣaḥîḥs 
que Héraclius fit venir la lettre du Messager 
d'Allah (sur lui la paix et le salut) et la lut, et il y 
était écrit : 

ومِ،   إلَِى هِرَقْلَ عَظيِمِ الرُّ
ِ
دٍ رَسُولِ اللَّه حِيمِ، منِْ مُحَمَّ حْمَنِ الرَّ  الرَّ

ِ
»بسِْمِ اللَّه

أَسْلمِْ   سْلََمِ،  الْإِ بدِِعَايَةِ  أَدْعُوكَ  فَإنِِّي  بَعْدُ:  ا  أَمَّ الْهُدَى،  اتَّبعََ  مَنِ  عَلَى  سَلََمٌ 

يتَْ، فَإنَِّ عَلَيكَْ إثِْمَ الْأرَِيسِيِّينَ تَسْلَمْ، وَأَسْلِمْ يُؤْتكَِ الُلَّه أَجْرَكَ  تَينِْ، فَإنِْ تَوَلَّ  مَرَّ

 وَ 

 Au Nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le 
Très Miséricordieux. De Muḥammad, le 
Messager d'Allah à Héraclius, empereur des 
Byzantins : Paix sur quiconque suit la guidée. 
Ceci étant dit : Certes, je t’appelle par l'appel de 
l’Islam. Accepte l’Islam, tu seras en sécurité et 
Allah te donnera une double récompense. Mais si 
tu tournes les talons, tu porteras alors le péché 
des sujets [sous ta responsabilité]. 

﴿ َ َّا ٱللََّّ َّا نَعۡبُدَ إلِ ل
َ
ِۭ بيَۡنَنَا وَبَيۡنَكُمۡ أ هۡلَ ٱلۡكِتََٰبِ تَعَالوَۡاْ إلِيََٰ كَلمَِةٖ سَوَاءٓ

َ
يََٰٓأ

َّوۡاْ   َِۚ فَإنِ توََل ِن دُونِ ٱللََّّ رۡبَابٗا م 
َ
ا وَلاَ يَتَّخِذَ بَعۡضُنَا بَعۡضًا أ وَلاَ نشُۡركَِ بهِۦِ شَيۡـ ٗ

نَّ 
َ
 ﴾64ا مُسۡلمُِونَ فَقُولوُاْ ٱشۡهَدُواْ بأِ

 « Gens du Livre ! Professons tous ensemble 



 

236 

cette foi authentique qui consiste à n’adorer 
qu’Allah sans rien Lui associer et à ne pas 
prendre certains d’entre nous pour maîtres en 
dehors d’Allah. » S’ils se détournent, dites-leur : « 
Soyez témoins que, pour notre part, nous 
sommes entièrement soumis au Seigneur. » [La 
Famille d'Imrân, 3 : 64]. 

Puis, lorsqu'ils se détournèrent et refusèrent 
d'embrasser l'Islam, le Prophète صلى الله عليه وسلم et ses 
compagnons (qu'Allah les agrée) les combattirent 
et leur imposèrent la jizya. 

Pour confirmer leur égarement et qu'ils suivent 
une religion fausse après son abrogation par la 
religion de Muhammad (paix et bénédictions 
d'Allah soient sur lui), Allah a ordonné au 
musulman de Lui demander chaque jour, dans 
chaque prière et dans chaque unité de prière, de 
le guider sur le droit chemin correct et accepté, 
qui est : l'Islam. et qu'Il l'écarte de la voie de ceux 
qui ont encouru Sa colère, à savoir : les juifs et 
ceux qui leur ressemblent, qui savent qu'ils sont 
dans l'erreur mais persistent malgré tout. et qu'Il 
l'écarte de la voie des égarés qui se dévouent à 
Allah sans science, prétendant être sur le chemin 
de la guidance alors qu'ils sont sur le chemin de 
l'égarement, à savoir : les chrétiens, et ceux qui 



 

237 

leur ressemblent parmi les autres nations qui se 
dévouent dans l'égarement et l'ignorance, Et tout 
cela : pour que le musulman sache avec certitude 
que toute religion autre que l'Islam est fausse et 
vaine, et que quiconque adore Allah autrement 
que par l'Islam est dans l'égarement. Celui qui ne 
croit pas cela n'est pas des musulmans. Les 
preuves dans ce domaine sont nombreuses, 
issues du Coran et de la Sounnah. 

Il incombe à l'auteur de l'article, Abdel Fattah, 
de se hâter vers un repentir sincère et d'écrire un 
article proclamant son repentir. Celui qui se 
repent sincèrement à Allah, Allah agréera son 
repentir, comme Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

يُّهَ ٱلمُۡؤۡمِنُونَ لعََلَّكُمۡ تُفۡلحُِونَ ﴿...
َ
ِ جَمِيعًا أ  ﴾وَتوُبُوٓاْ إلِيَ ٱللََّّ

 Revenez tous à Allah, ô croyants, dans 
l’espoir de faire votre bonheur et votre salut. [La 
Lumière, 24 : 31]. et Sa parole, Gloire et Pureté à 
Lui : 

مَ ﴿ ٱلَّتيِ حَرَّ يَقۡتُلُونَ ٱلنَّفۡسَ  وَلاَ  ءَاخَرَ  إلََِٰهًا   ِ َّذِينَ لاَ يدَۡعُونَ مَعَ ٱللََّّ وَٱل
ثاَمٗا 

َ
َٰلكَِ يلَقَۡ أ ِ وَلاَ يزَۡنوُنََۚ وَمَن يَفۡعَلۡ ذَ ا بٱِلحۡقَ 

َّ ُ إلِ يضََُٰعَفۡ لهَُ ٱلۡعَذَابُ    68ٱللََّّ
َّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وعََمِلَ عَمَلاٗ صََٰلحِٗا   69ا يوَۡمَ ٱلقِۡيََٰمَةِ وَيخَۡلدُۡ فيِهۦِ مُهَانً  إلِ



 

238 

ُ غَفُورٗا رَّحِيمٗا  ُ سَي ـِ َاتهِِمۡ حَسَنََٰتٰٖۗ وكََانَ ٱللََّّ لُ ٱللََّّ ِ وْلََٰٓئكَِ يُبَد 
ُ
 ﴾ 70فأَ

 ceux qui n’invoquent pas d’autre divinité 
qu’Allah, n’enlèvent pas sans droit la vie qu’Allah 
a rendue sacrée et ne se livrent pas à la 
fornication. Ceux qui commettent de telles actions 
devront en subir la sanction. 

 Leurs tourments seront redoublés le Jour de 
la résurrection. Voués à les subir éternellement, 
ils seront couverts d’humiliation. 

 A l’exception de ceux qui se repentent, 
retournent à la foi et accomplissent de bonnes 
œuvres, dont Allah remplacera les péchés par de 
bonnes actions. Allah est Très Clément et Très 
Miséricordieux. [Le Discernement, 25 : 68 à 70]. 
Et en raison de la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

 »الِإسْلََمُ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ، وَالتَّوبةَُ تَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهَا«. 

 L'Islam efface ce qu'il y a eu avant lui, et le 
repentir efface ce qu'il y a eu avant lui. Et sa 
parole (paix et salut d'Allah sur lui) : 

نبَْ كَمَنْ لََ ذَنبَْ لَهُ«.  »التَّائبُِ منَِ الذَّ

 « Celui qui se repent d'un péché est comme 



 

239 

celui qui n'a pas de péché. » 

Et les versets et les hadiths dans ce sens sont 
nombreux. 

Je demande à Allah, Glorifié et Élevé soit-Il, de 
nous faire voir la vérité telle qu'elle est et de nous 
accorder de la suivre, de nous faire voir le faux 
comme il est et de nous accorder de l'éviter, et 
qu'Il accorde à nous, à l'auteur Abdel Fattah, ainsi 
qu'à tous les musulmans un repentir sincère, et 
qu'Il nous protège tous des tentations 
trompeuses, de l'obéissance aux passions et au 
diable, certes Il est le Maître de cela et Capable 
de tout. 

Qu'Allah prie sur notre Prophète Muḥammad, 
ainsi que sur sa famille et ses Compagnons, et 
sur ceux qui les ont suivis avec bienfaisance 
jusqu'au Jour du Jugement. 

 

***



 

240 

Le sommaire 

 

Première épître .............................................. 2 
La croyance authentique et ce qui s'y oppose

 ........................................................................... 2 
Le premier fondement : La foi en Allah, Exalté 

soit-Il.  ................................................................ 7 
Le second fondement : La foi aux Anges, .... 26 
Le troisième fondement : La foi aux Livres, qui 

comprend également deux aspects : ............... 28 
Le quatrième fondement : La foi aux 

Messagers. ...................................................... 31 
Le cinquième fondement : la foi au Jour Dernier

 ......................................................................... 33 
Le sixième fondement : La foi au Destin ...... 34 
Les croyances opposées à la croyance 

correcte ............................................................ 41 
La deuxième lettre : sur le jugement de la 

demande de secours auprès du Prophète (sur lui 
la paix et le salut) ............................................. 53 

La troisième lettr .......................................... 75 
Sur le jugement de la demande d'aide aux 

djinns et aux démons et de leur faire des vœux
 ......................................................................... 75 

La quatrième lettre : ................................... 102 
Sur le jugement de l'adoration par des prières 

et invocations innovées et polythéistes .......... 102 
La cinquième lettre : .................................. 134 
Jugement sur la célébration de la naissance du 



 

241 

Prophète (sur lui la paix et le salut) et d'autres 
anniversaires ................................................. 134 

La sixième lettre : ...................................... 148 
Le jugement de la célébration de la Nuit de 

l'Isra et du Miraj .............................................. 148 
La septième lettre : .................................... 156 
Le jugement sur la célébration de la nuit de la 

mi-Chaabane ................................................. 156 
La huitième lettre : ..................................... 173 
Avertissement important sur le mensonge du 

testament attribué .......................................... 173 
Du Shaykh Aḥmad, Serviteur du Ḥaram Al-

Nabawî Al-Sharîf ............................................ 173 
La neuvième lettre : Le jugement sur la 

sorcellerie, la divination et ce qui s'y rapporte 192 
La dixième lettre : La mise en garde contre la 

construction de lieux de culte sur les tombes 213 
La onzième lettre : L'enterrement des défunts 

dans les mosquées ........................................ 220 
La douzième lettre : L'explication de la 

mécréance et de l'égarement de celui qui prétend 
qu'il est permis à quelqu'un de sortir de la 
Législation avec laquelle est venu Mouḥammad صلى الله عليه وسلم 
: ...................................................................... 224 

 

*** 

 



Contenu d'orientation pour les visiteurs de la Mosquée sacrée
et de la Mosquée Prophé tique en diffé rentes langues


	غلاف موقع-رئاسة-فرنسي
	cf0bf8f4a1a0ab78a67be2045ca9e3687938b4ae9629d86194502d1011b931e3.pdf
	غلاف ظهري فرنسي

