


 

 

عِيدِةِ   الوَسَائلُِ المُفِيدَةُ للِحَيَاةِ السَّ

 

 

A boldog élethez vezető 

hasznos eszközök  
 

 

 

   ي  دِ ع  السَّ   اصِر نَ  نُ ب   نِ حَ الرَّ  دُ ب  عَ  خُ ي  الشَّ 

 اللُ  هُ حَِ رَ 

 

Sajkh Abd al-Rahmán bin Nászir asz-Sza'di 

[tudományos átírásban a szerző neve: aš-

Šaykh ᶜAbd ar-Raḥmān bin Nāṣir as-Saᶜdī] 

(Allah legyen könyörületes hozzá) 
 

 



 

2 

َ الرَّ  اللِ  بِسْمِ  يمِ حِ الرَّ  نِ ح 

A boldog élethez vezető hasznos 

eszközök  
Elősző 
Minden hála Allahot illeti, Akié a teljes dicsőítés 

és köszönet. És tanúságot teszek arról, hogy nincs 
más jogosan szolgálható és imádható isten, csak 
Allah, az Egyetlen, Akinek nincs társa. És tanúságot 
teszek arról, hogy Muhammad az Ő szolgája és 
Küldötte. Allah áldja meg őt, háznépét és Társait, és 
adjon nekik üdvösséget. 

Ami pedig ezt illeti: a szív nyugalma, 
megnyugvása és öröme, valamint gondjainak és 
bánatának megszűnése mindenki által áhított cél. 
Általa valósul meg a jó élet, és teljessé válik az öröm 
és a boldogság. Ennek vannak vallási, természeti és 
gyakorlati okai, azonban mindezek együttesen 
csakis a hívők számára valósulhatnak meg. Ami 
pedig a többieket illeti, még ha el is érik azt 
valamilyen szempontból, és olyan okból, amiért a 
bölcseik küzdenek, akkor is elszalasztják annak 
hasznosabb, szilárdabb, és mind állapotában, mind 
pedig végső kimenetelében jobb oldalait. 

Én azonban ebben az írásomban megemlítem 
azokat az okokat, amelyek eszembe jutnak e 
legmagasztosabb célkitűzés kapcsán, amelyért 



 

3 

mindenki buzgólkodik. 
Van közöttük, aki sok mindent megszerzett 

belőle, és kellemes, jó életet élt; és van olyan is, aki 
mindben kudarcot vallott, és a nyomorúság életét 
élte. És van közöttük olyan is, aki a kettő között 
helyezkedik el, aszerint, hogy miben adatott meg 
neki a siker. Bizony, Allah a segítő támogatás és 
irányítás Megadója, és Ő az, aki segít minden jó 
elérésében, és minden rossz elhárításában. 

Fejezet: A Hit és a jó cselekedet 
A legnagyobb és alapvető eszköz a boldog és jó 

élet eléréséhez, a hit és a helyes cselekedet. A 
Magasságos Allah azt mondja: 

﴿ ٗۖ طَي بَِةٗ ةٗ  حَيَوَٰ فلَنَُحۡييِنََّهُۥ  مُؤۡمِنٞ  وَهُوَ  نثَىَٰ 
ُ
أ وۡ 

َ
أ ذَكَرٍ  ِن  م  َٰلحِٗا  صَ عَمِلَ  مَنۡ 

حۡسَنِ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 
َ
جۡرَهُم بأِ

َ
 ﴾ 97وَلنََجۡزيِنََّهُمۡ أ

 (Aki jótetteket cselekedett, akár férfi, akár nő és 
mindeközben hívő, azt a jó élettel fogjuk jutalmazni. 
És Mi a legjobb tetteik szerint fogjuk jutalmazni 
őket (a Feltámadás Napján). 97) [A Méhek: 97; Q 
16:97]. 

A Magasztos tehát tudatta és megígérte annak, 
aki a hitet a kegyes, istenfélő cselekedetekkel 
egyesíti, a jó életet a földi létben, és a jó jutalmat 
mind a földi létben, mind pedig a Maradandóság 
Földjén. 

Ennek az oka pedig nyilvánvaló, hiszen azok a 



 

4 

hívők, akik igaz hitben, helyes módon hisznek 
Allahban, amely hit a jó cselekedeteket gyümölcseit 
hozza meg, és megjavítja a szíveket, az erkölcsöt, a 
földi életet és a Túlvilágot, olyan alapokkal és 
alapelvekkel rendelkeznek, amelyekkel kezelni 
tudják mind azt, ami éri őket, legyen az öröm és 
boldogság, vagy pedig aggodalom, gond és 
szomorúság. 

A kedvelt dolgokat és az örömöket elfogadással, 
az azokért adott hálával és köszönettel, és a 
hasznosra való felhasználásukkal fogadják. Ha 
pedig ilyen módon használják fel azokat, az olyan 
hatalmas dolgokat eredményez számukra, mint az 
azok felett érzett örvendezés, a fennmaradásuk és 
áldásuk iránti vágyakozás, és a hálásak jutalmába 
vetett remény, amelyek jóságukban és áldásaikban 
felülmúlják azokat az örömöket, amelyeknek ezek a 
gyümölcsei. 

A kellemetlen dolgokat, a károkat, az aggodalmat 
és a bánatot úgy fogadják, hogy ellenállnak annak, 
aminek lehetséges ellenállni, enyhítik azt, amit 
lehetséges enyhíteni, és illendő és állhatatos 
türelemmel viseltetnek azzal szemben, ami 
elkerülhetetlen. Ezáltal a kellemetlen dolgokból 
jótékony küzdelmek, tapasztalatok és erő 
származik számukra, az állhatatos türelemből és a 
jutalom és fizetség reményéből pedig olyan 
hatalmas dolgok fakadnak, amelyek mellett a 



 

5 

megpróbáltatások eltörpülnek, és helyükbe 
örömök és kedvező remények lépnek, valamint az 
Allah kegyelme és jutalma iránti vágyakozás. 
Ahogyan a Próféta (Allah áldja meg és adjon neki 
örök üdvösséget)) is kifejezte ezt egy hiteles 
hadíszban, amikor azt mondta: 

اءُ شَكَرَ فكَََنَ خَيًْْا لََُ، ) صَابَتهُْ سَََّ
َ
، إأنْ أ مْرَهُ كَُُّهُ خَيٌْْ

َ
، إأنَّ أ نأ مْرأ المُْؤْمأ

َ
عَجَبًا لِأ

نأ  حَدٍ إألََّّ لألمُْؤْمأ
َ
اءُ صَبَََ فكَََنَ خَيًْْا لََُ، وَليَسَْ ذَلأكَ لِأ صَابَتهُْ ضَََّ

َ
 . (وَإأنْ أ

 "Milyen csodálatos is a hívő helyzete; minden 
helyzete jó. Ha jólét köszönt rá, hálás lesz, és ez jó 
neki, és ha nehéz idők járnak rá, állhatatos 
türelemmel viseli, és ez jó neki. És ez senki másnak 
nem jár, csak a hívőnek." Muszlim jegyezte le. 

A Próféta (Allah áldja meg és adjon neki örök 
üdvösséget) tudatja, hogy a hívő nyeresége, jósága 
és cselekedeteinek gyümölcse megsokszorozódik 
mindenben, ami éri őt, legyen az öröm vagy 
megpróbáltatás; ezért van az, hogy két ember, akit 
ugyanaz a jó vagy rossz esemény ér, rendkívül 
eltérően fogadja azt, a hitükben és a jó 
cselekedeteikben lévő különbségüknek 
megfelelően. Az, akit e két tulajdonsággal 
jellemeztek, a jót és a rosszat a már említett hálával 
és köszönettel, illetve türelemmel fogadja, és 
mindazzal, ami ezekből következik; így öröm és 
boldogság lesz a része, és megszűnik az aggodalom, 
a bánat, a nyugtalanság, a nyomasztó szorongás és 



 

6 

az élet nyomorúsága, és teljessé válik számára a jó 
élet ebben a földi lakhelyben. A másik pedig a 
számára kedves dolgokat gőggel, önteltséggel és 
féktelenséggel fogadja. Így erkölcse elferdül és úgy 
fogadja azokat, ahogyan az állatok teszik: 
mohósággal és rémülettel. Mindezek ellenére a 
szíve nem nyugodt, hanem több irányból is 
zaklatott és szétszórt. Zaklatott a számára kedves 
dolgok elvesztésétől való félelme miatt; az azokból 
fakadó, gyakori ellentétek és akadályok sokasága 
miatt; és amiatt, hogy a lelkek nem állnak meg egy 
határnál, hanem szüntelenül más dolgok után 
vágyakoznak, amelyeket talán elérnek, talán nem. 
És ha feltételezzük is, hogy eléri azokat, akkor is 
nyugtalan marad az említett okokból. A 
kellemetlenségeket pedig nyugtalansággal, 
türelmetlenséggel, félelemmel és fásultsággal és 
unalommal fogadja. Ne is kérdezd, micsoda 
nyomorúságos életet él, milyen gondolati és idegi 
betegségekben szenved, és milyen félelem keríti 
hatalmába, amely a legrosszabb állapotokba és a 
legszörnyűbb zaklatottságba sodorhatja őt; hiszen 
nem remél jutalmat, és nincs benne türelem, ami 
megvigasztalná és megkönnyítené számára. 

És mindez a tapasztalat által megfigyelhető; ha 
egyetlen ilyen esetet veszünk, elgondolkodunk 
rajta, és az emberek állapotára vonatkoztatjuk, 
akkor hatalmas különbséget láthatunk a hite 



 

7 

követelményei szerint cselekvő hívő, és aközött, aki 
nem ilyen. Ez pedig az, hogy a Vallás a lehető 
legnagyobb mértékben buzdít az Allah által adott 
ellátással való megelégedésre, és mindazzal, amit a 
szolgáknak adott az Ő sokrétű, túláradó 
kegyelméből és nagylelkűségéből. 

A hívő, ha megpróbáltatás éri, mint például 
betegség vagy szegénység, vagy más hasonló 
állapot, amelynek bárki ki van téve, akkor ő - 
hitének és a megelégedettségnek, valamint az Allah 
által neki juttatottakkal szembeni elégedettségének 
köszönhetően - nyugodt szívű lesz. Szívével nem 
áhítozik olyasmire, ami nem rendeltetett el a 
számára; arra tekint, aki alatta áll, és nem arra, aki 
felette. Sőt, meglehet, hogy öröme, boldogsága és 
lelki békéje felülmúlja annak örömét, aki minden 
földi jót, szükségleteit kielégítő dolgot megszerzett, 
ha nem adatott meg neki a megelégedettség. 

Hasonlóképpen azt, akinek a hite nem nyilvánul 
meg cselekedetekben (akinek a cselekedete nem 
felel meg a hit követelményének), ha 
megpróbáltatás éri a szegénység által, vagy elveszít 
bizonyos e világi javakat, a legnagyobb 
boldogtalanságban és nyomorúságban találod. 

És egy másik példa: Amikor a félelem okai 
megjelennek, és az embert nyugtalanító dolgok 
sújtják, azt találod, hogy az igaz hívő szilárd szívű, 
lelkében megnyugodott, és képes arra, hogy a tőle 



 

8 

telhető gondolattal, szóval és tettel kezelje és 
irányítsa azt az ügyet, amely őt érte. Felkészítette 
magát erre a nyugtalanító és lesújtó dologra. Ezek 
olyan állapotok, amelyek megnyugtatják az embert 
és megerősítik a szívét. 

Ezzel ellentétben azt találod, hogy aki híján van 
a Hitnek, amikor félelmek érik, nyugtalanná válik a 
lelkiismerete, feszültté válnak az idegei, 
szétszóródnak a gondolatai, és elfogja a félelem és a 
rettegés. Egyesül benne a külső félelem és a belső 
szorongás, amelynek a lényegét nem lehet 
szavakba önteni. Ennek az embertípusnak, 
amennyiben nem részesül bizonyos, sok gyakorlást 
igénylő természetes segítségben, összeomlik az 
ereje és megfeszülnek az idegei; és ez a Hit hiánya 
miatt van, amely türelemre sarkall, különösen a 
kritikus helyzetekben, és a szomorú, nyugtalanító 
körülmények között. 

Az erényes és a gonosztevő, a hívő és a hitetlen 
osztoznak a szerzett bátorságban, és abban az 
ösztönben, amely enyhíti a félelmeket és csökkenti 
azok súlyát. Ám a hívőt megkülönbözteti hitének 
ereje, türelme, az Allah-ra való hagyatkozása és a Rá 
való támaszkodása, valamint a Tőle várt jutalom 
reménye – ezek olyan dolgok, amelyek növelik a 
bátorságát, enyhítik számára a félelem terhét, és 
megkönnyítik számára a nehézségeket, ahogyan a 
Magasztos mondja: 



 

9 

لاَ ﴿... مَا   ِ ٱللََّّ مِنَ  وَترَجُۡونَ  لمَُونَۖٗ 
ۡ
تأَ كَمَا  لمَُونَ 

ۡ
يأَ فَإنَِّهُمۡ  لمَُونَ 

ۡ
تأَ تكَُونوُاْ  إنِ 

 ﴾ ...يرَجُۡونَ  

 (...Ha ti szenvedtek, úgy ők is szenvednek, 
ahogyan ti; ti azonban olyat reméltek Allahtól, amit 
ők nem remélnek...) [A Nők: 104; Q 4:104]. És 
elnyerik Allah segítségéből, különleges 
támogatásából és megerősítéséből azt, ami 
eloszlatja a félelmeket. A Magasztos pedig a 
következő Szavával szólt: 

َٰبرِِينَ ﴿... َ مَعَ ٱلصَّ ْْۚ إنَِّ ٱللََّّ  ﴾ وَٱصۡبرُِوٓا

 (...Legyetek állhatatosan kitartóak! Allah bizony 
az állhatatosan kitartókkal van.) [A Zsákmány:46; Q 
8:46]. 

A teremtmények iránti jóság szóval és tettel A 
gondot, a bánatot és a szorongást megszüntető 
okok közé tartozik a teremtmények iránti jóság 
szóval és tettel, és a jótétemények minden formája. 
Mindezek jó és kegyes cselekedetek, és általuk 
hárítja el Allah a jámborról és a bűnösről a 
gondokat és a bánatot, azok mértéke szerint. A 
hívőnek azonban ebből a legteljesebb rész és 
részesedés jut, és őt az különbözteti meg, hogy 
kegyes jóindulata őszinteségből és az Ő jutalmának 
reményéből fakad. 

Allah megkönnyíti számára a jó cselekedetek 
megtételét a remélt jóért, és elhárítja róla a 



 

10 

nehézségeket őszinte odaadása és a jutalom 
remélése révén, a Magasztos azt mondja: 

بَينَۡ ﴿ َٰحِۭ  إصِۡلَ وۡ 
َ
أ مَعۡرُوفٍ  وۡ 

َ
أ بصَِدَقَةٍ  مَرَ 

َ
أ مَنۡ  َّا  إلِ َٰهُمۡ  جۡوَى نَّ ِن  م  كَثيِرٖ  فيِ  خَيرَۡ  َّا  ل

جۡرًا عَظِيمٗا 
َ
ِ فسََوۡفَ نؤُۡتيِهِ أ َٰلكَِ ٱبتۡغَِاءَٓ مَرۡضَاتِ ٱللََّّ اسِِۚ وَمَن يَفۡعَلۡ ذَ  ﴾ 114ٱلنَّ

 (Az ő titkos, meghitt beszélgetéseikben semmi 
jó nincs! Kivéve azt, aki adakozást parancsol meg, 
vagy a helyénvalót, vagy a jobbítást az emberek 
között. Aki ezt teszi, Allah tetszését keresve, annak 
hatalmas jutalmat adunk.114) [A Nők: 114; Q 
4:114]. 

A Magasztos Allah tudatja, hogy mindezen ügyek 
jók annak számára, akitől származnak; a jó jót hoz, 
a rosszat pedig elhárítja. És hogy a jutalmát 
[Allahtól] remélő hívőnek Allah hatalmas jutalmat 
ad, és e hatalmas jutalom részét képezi a gond, a 
bánat, a szomorúság és az ehhez hasonlók 
megszűnése. 

Fejezet: Egy bizonyos tevékenységgel 

való foglalkozás vagy valamely hasznos 

tudomány művelése 
Az idegi feszültségből és a szívet foglalkoztató 

nyugtalanító dolgokból fakadó szorongás 
elhárításának egyik módja: valamely cselekedettel 
vagy valamely hasznos tudománnyal foglalkozni; 
hiszen ezek elterelik a szívet arról a dologról, ami 
nyugtalanította. És talán emiatt elfelejti azokat az 



 

11 

okokat, amelyek a gondot és a bánatot okozták neki, 
így a lelke megörvendezik és életereje megnő. Ez az 
ok pedig a hívőben és másokban is közös. Ám a 
hívőt megkülönbözteti a hite, őszintesége, teljes 
odaadása és jutalomvárása, amellyel azzal a 
tudománnyal foglalatoskodik, amelyet tanul vagy 
tanít, és amellyel a jót cselekszi; ha ez 
istenszolgálat, akkor az istenszolgálat, ha pedig 
világi foglalatosság vagy szokás, akkor azt a jámbor 
szándék kíséri, és az a cél, hogy azzal segítséget 
nyerjen az Allah iránti engedelmességhez. Ennek 
hathatós szerepe van a gond, a bánat és a 
szomorúság elhárításában. Mert hány és hány 
embert sújtott már nyugtalanság és állandó 
gyötrelem, aminek következtében sokféle betegség 
szállta meg, ám a hatásos gyógyírja az lett, (hogy 
elfelejtette az okot, ami elszomorította és 
nyugtalanította, és hogy elfoglalta magát valamely 
fontos teendőjével). 

Helyénvaló, hogy az ember olyasmivel 
foglalkozzon, amiben a lelke megnyugvást talál és 
amire vágyik, hiszen ez inkább elősegíti e hasznos, 
cél elérését. És Allah tudja a legjobban. 

A gondolkodás teljes összpontosítása a jelen nap 
teendőivel való foglalkozásra. Ami szintén elhárítja 
a gondot és az aggodalmat, az a gondolatok teljes 
összpontosítása a jelen nap teendőivel való 
foglalkozásra, és a jövő miatti aggodalom és a múlt 



 

12 

miatti szomorúság elhagyása. Ezért is kért 
menedéket a Próféta (Allah áldja meg és adjon neki 
örök üdvösséget) a gondtól és a bánattól. Hiszen 
nem hasznos a szomorúság a múltbéli dolgok miatt, 
amelyeket nem lehet visszahozni, sem helyrehozni, 
és kárt okozhat a gond, amely a jövőtől való félelem 
miatt keletkezik. Ezért a szolgának a jelen napjával 
kell törődnie, minden komolyságát és igyekezetét 
arra összpontosítva, hogy a jelen napját és idejét 
helyrehozza, és a helyes úton tartsa. Hiszen a 
szívnek erre való összpontosítása a cselekedetek 
tökéletesítését eredményezi, és a szolga vigaszt 
nyer általa a gond és a bánat ellen. És amikor a 
Próféta (Allah áldja meg és adjon neki örök 
üdvösséget) fohászkodott, vagy a Közösségét egy 
fohászra tanította, akkor az Allah-tól való 
segítségkérés és az Ő kegyelmére való vágyakozás 
mellett arra is buzdított, hogy komoly erőfeszítést 
és igyekezetet tanúsítsanak annak érdekében, hogy 
megvalósuljon az, amiért fohászkodnak. Valamint 
felhagy azzal, aminek az elhárításáért fohászkodott; 
mivel a fohász a cselekedettel párosul, az ember 
tehát törekszik arra, ami a hasznára válik a 
vallásban és a földi létben, kéri Urától szándéka 
sikerét, és az Ő segítségét kéri ehhez, ahogyan a 
Próféta (Allah áldja meg és adjon neki örök 
üdvösséget) mondta: 



 

13 

ءٌ فلَََ تَقُلْ:  صَابكََ شََْ
َ
زْ، وَإأذَا أ أ وَلََّ تَعْجأ نْ بأاللََّّ )احْرأصْ عََلَ مَا يَنفَْعُكَ وَاسْتَعأ

أ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإأنَّ لوَْ تَفْتَحُ  نْ قلُْ: قَدَرُ اللََّّ نِّي فَعَلتُْ كَذَا كََنَ كَذَا وَكَذَا، وَلكَأ
َ
لوَْ أ

) يطَْانأ  . عَمَلَ الشَّ

 "Ahhoz ragaszkodj, ami hasznos a számodra! 
Allah-hoz menekülj segítségért! És ne érezd magad 
tehetetlennek! Ha valami (csapás) ér el téged, ne 
mondd: Ó, ha így meg úgy tettem volna, akkor ez 
meg az lett volna! Ám mondd: Ez Allah rendelése! 
Amit Ő akar, azt megteszi. Bizony a "ha" szócska 
ajtót nyit és utat enged a sátán ténykedésének." 
Muszlim jegyezte le. A Próféta (Allah áldja meg és 
adjon neki örök üdvösséget) tehát összekapcsolta a 
parancsot a minden helyzetben hasznos dolgokra 
való törekvésre és az Allah-tól való segítségkérésre, 
valamint arra, hogy ne adjuk meg magunkat a 
tehetetlenségnek, amely káros lustaság; azzal, hogy 
az ember vesse alá magát a már megtörtént, 
végérvényes dolgoknak, és ismerje el Allah 
elrendelését és előre meghatározott döntését. 

És amint olvasható, a dolgokat két csoportra 
osztotta. Az egyik az, amelynek megszerzésére, 
vagy egy részének megszerzésére, illetve 
elhárítására vagy enyhítésére az ember törekedhet. 
Ennél a szolga megteszi a tőle telhető erőfeszítést, 
és ezzel együtt segítséget kér Urától. És a második 
csoport, amelyben ez nem lehetséges. Ilyenkor az a 
feladata az embernek, hogy megnyugszik, 



 

14 

elégedetté válik és aláveti magát. Kétségtelen, hogy 
ezen alapelv figyelembevétele az örömnek, 
valamint az aggodalom és a bánat elmúlásának az 
oka. 

Fejezet: Az Allahról való gyakori 

megemlékezés 
A szív megnyílásának és megnyugvásának egyik 

legfontosabb és legjelentősebb oka: az Allahról 
történő gyakori megemlékezés. Hiszen ennek 
csodálatos hatása van a szív megnyílására és 
megnyugvására, és megszünteti a gondot és a 
bánatot, ahogy a Magasztos mondja: 

ِ تَطۡمَئنُِّ ٱلقُۡلُوبُ ﴿... لاَ بذِِكۡرِ ٱللََّّ
َ
 ﴾ أ

 (...bizony, az Allahról való megemlékezésben 
nyugszanak meg a szívek.) [A Mennydörgés:28; Q 
13:28]. Az Allahról történő megemlékezésnek – 
annak sajátos tulajdonsága, valamint a szolga által 
remélt jutalom és fizetség miatt – hatalmas hatása 
van ezen cél elérésében. 

Beszélni Allah látható és rejtett kegyelmeiről. 
Továbbá ugyanígy, beszélni Allah látható és rejtett 
kegyelmeiről; hiszen ezeknek megismerése és az 
ezekről való beszéd által, Allah elhárítja az 
aggodalmat és a bánatot, és a szolgát a hálaadásra 
buzdítja, amely a legmagasabb és legnemesebb 
rang, még akkor is, ha a szolga szegénységben, 



 

15 

betegségben vagy másfajta megpróbáltatásokban 
van. Hiszen ha összeveti Allah reá árasztott, 
megszámlálhatatlan kegyelmeit azzal a rosszal, ami 
őt érte, a rossznak a kegyelmekhez viszonyítva nem 
lenne aránya. 

Sőt, a gyűlöletes dolgok és a csapások, amikor 
Allah ezekkel próbára teszi a hívő szolgát, és ő 
teljesíti az állhatatos türelem, az elégedettség és a 
teljes odaadás kötelességét, úgy azoknak a súlya 
enyhül, és a terhük könnyebbé válik. A hívő szolga 
reménye a jutalmuk iránt, valamint az Allahnak 
való szolgálat az állhatatos türelem és az 
elégedettség kötelességének teljesítése által, a 
keserű dolgokat édessé teszi, így a jutalom 
édessége elfeledteti vele a türelem keserűségét. 

A nálunk rosszabb helyzetűekre nézni. E 
tekintetben a leghasznosabb dolgok közé tartozik, 
ha alkalmazzuk azt az iránymutatást, amelyet a 
Próféta (Allah áldja meg és adjon neki örök 
üdvösséget) adott a hiteles hagyományban, ahol azt 
mondta: 

جْدَرُ 
َ
نكُْمْ وَلََّ تَنظُْرُوا إألََ مَنْ هُوَ فَوْقكَُمْ فَإأنَّهُ أ سْفَلُ مأ

َ
)انْظُرُوا إألََ مَنْ هُوَ أ

أ عَليَكُْمْ( نْ لََّ تزَْدَرُوا نأعْمَةَ اللََّّ
َ
 .أ

 (Tekintsetek arra, aki alattatok van, és ne arra, 
aki felettetek van, mert ez méltóbb arra, hogy ne 
becsüljétek le Allah rajtatok lévő kegyelmét.) 
Muszlim jegyezte le. Mert ha a hívő szolga ezt a 



 

16 

magasztos szempontot a szemei előtt tartja, látni 
fogja, hogy a teremtett lények közül sokakat 
felülmúl a jóllétben és annak következményeiben, 
valamint a gondoskodásban és annak 
következményeiben, bármilyen helyzetben is 
legyen. Így megszűnik az aggodalma, a gondja és a 
bánata, és megnövekszik az öröme és elégedettsége 
Allah kegyelmei által, amelyekkel felülmúlja azokat, 
akik alatta állnak ezekben. 

És minél tovább elmélkedik a szolga Allah 
látható és rejtett, vallási és világi kegyelmein, látni 
fogja, hogy az Ura jót adott neki és számos rosszat 
hárított el tőle. Kétségtelen, hogy ez elhárítja az 
aggodalmakat és a bánatot, és örömöt és 
boldogságot eredményez. 

Fejezet: Törekvés az aggodalmat 

eredményező okok megszüntetésére, 

valamint az örömöt hozó okok elérésére. 
Az örömöt előidéző és a gondot és bánatot 

megszüntető okok közé tartozik a gondokat hozó 
okok megszüntetésére és az örömöt hozó okok 
megszerzésére való törekvés; ez pedig a múltban 
történt kellemetlenségek elfeledésével valósul meg, 
amelyeket nem lehet visszafordítani, és annak 
felismerésével, hogy a gondolatoknak azokkal való 
foglalkoztatása hiábavaló és lehetetlen dolog, és 
hogy ez ostobaság és őrültség. Ezért küzdenie kell a 



 

17 

szívével karöltve, hogy ne gondolkodjon azokon, és 
ugyanígy küzd a szívével a jövő miatti aggodalma 
ellen, mint például a szegénység, a félelem vagy más 
kellemetlenségek, amelyeket az élete jövőjében 
elképzel. Így tudja, hogy a jövőbeli dolgok 
ismeretlenek, és nem lehet tudni, mi fog történni 
majdan akkor, legyen az jó vagy rossz, remény vagy 
fájdalom; és hogy azok a Hatalmas és a Bölcs (Allah) 
Kezében vannak. A szolgák kezében nincs semmi 
belőlük, kivéve a törekvést, hogy elnyerjék azok 
jóságait, és elhárítsák azok ártalmait. És tudja a 
szolga, hogy ha elfordítja gondolatait a jövője miatti 
aggodalmától, Urára hagyatkozik annak 
rendbetételében, és megnyugszik Benne ebben, 
akkor a szíve is megnyugszik, az ügyei rendbe 
jönnek, és elmúlik róla a gondja és az aggodalma. 

A fohász alkalmazása és gyakorlása. És a jövőbeli 
dolgok megfontolásában az egyik leghasznosabb 
ezen fohász elmondása, amelyet a Próféta (Allah 
áldja meg és adjon neki örök üdvösséget) mondani 
szokott és általa fohászkodott: 

فأيهَا  ) الَّتِأ  دُنْيَايَ  لِأ  صْلأحْ 
َ
وَأ مْرأي 

َ
أ صْمَةُ  عأ هُوَ  أي  الََّّ  َ ينِأ دأ لِأ  صْلأحْ 

َ
أ اللَّهُمَّ 

  ، يَادَةً لِأ فِأ كُُي خَيٍْْ زأ الْْيََاةَ  وَاجْعَلأ  إألََهَْا مَعَادأي،  َ الَّتِأ  رَتِأ صْلأحْ لِأ آخأ
َ
وَأ  ، مَعَاشَأ

نْ كُُي شَر   (. وَالمَْوتَْ رَاحَةً لِأ مأ

 "Ó, Allah! Jobbítsd meg nekem a Vallásomat, ami 
az összes ügyem védelmezője! Jobbítsd meg nekem 



 

18 

a földi létemet, ami az én megélhetésem helye! 
Jobbítsd meg nekem a Túlvilágomat, amely a 
visszatérésem helye! Tedd az életet a jókban való 
növekedésem eszközévé, és tedd a halált a minden 
rossztól való pihenésem eszközévé!" Muszlim 
jegyezte le. És hasonlóképpen a Magasztos mondja: 

نِّأ كَُُّهُ، لََّ )
ْ
صْلأحْ لِأ شَأ

َ
لنِْأ إألََ نَفْسِأ طَرْفَةَ عَيٍْْ وَأ رجُْو فلَََ تكَأ

َ
اللَّهُمَّ رحََْْتَكَ أ

نتَ 
َ
 (. إألَََ إألََّّ أ

 "Ó, Allah! A Te könyörületed áhítozom! Ezért ne 
hagyj engem saját magamra, egy szempillantásnyi 
időre sem! És javítsd meg minden ügyemet! Nincs 
más jogosan szolgálható és imádható isten csak Te." 
Abú Dáwúd hiteles láncolattal jegyezte le. Ha a 
szolga ezt a fohászt mondja, amely a vallási és világi 
jövőjének a javát szolgálja, jelenlévő szívvel és 
őszinte szándékkal, és közben törekszik is annak 
elérésére, Allah megvalósítja a számára azt, amit 
kért, remélt és amiért cselekedett, és a gondja 
örömre és boldogságra változik. 

Fejezet: A legrosszabb eshetőségek 

felmérése 
A szorongás és a gondok megszüntetésének 

egyik leghasznosabb eszköze, hogy ha a szolgát 
valamilyen csapás éri, törekedjen annak 
enyhítésére azzal, hogy felméri a legrosszabb 
eshetőségeket, ahová a dolgok fajulhatnak, és 



 

19 

felkészíti magát erre. Ha ezt megtette, akkor a 
lehetőségekhez mérten törekedjen enyhíteni azt, 
ami enyhíthető. Ezzel a felkészüléssel és ezzel a 
hasznos törekvéssel megszűnnek a gondjai és 
bánatai, és ez a törekvés a haszon megszerzésére, 
valamint a szolga számára elhárítható károk 
elhárítására irányul. 

Ha tehát elérik őt a félelem, a betegségek, a 
szegénység és a különféle szeretett dolgok 
hiányának okai, akkor fogadja azt megnyugvással 
és a lélek felkészítésével, még annak lehető 
legsúlyosabb formájára is. Mert a lélek felkészítése 
a kellemetlenségek elviselésére megkönnyíti 
azokat és megszünteti súlyosságukat, különösen, 
ha az ember képességei szerint lefoglalja magát 
azok elhárításával. Így esetében a lélek felkészítése 
egyesül a hasznos törekvéssel, amely elvonja a 
figyelmet a csapásokkal való törődésről, és küzd 
önmagával, hogy megújítsa az ellenállás erejét a 
kellemetlenségekkel szemben, miközben ebben 
Allahra támaszkodik és mélységesen bízik Benne. 
Kétségtelen, hogy ezeknek a dolgoknak hatalmas 
hasznuk van az öröm elérésében és a szívek 
megkönnyebbülésében, amellett az e világi és 
túlvilági jutalom mellett, amelyet a szolga remél. Ez 
egy megfigyelt és megtapasztalt dolog, és igen 
számosak azok esetei, akik ezt megtapasztalták. 

 



 

20 

Fejezet: A szív szilárdsága, eltökélt ereje, 

és annak zavartalansága és az indulatok 

megfékezése 
A szív szorongásos betegségeinek, sőt a testi 

betegségeknek is az egyik leghatalmasabb 
gyógymódja: a szív szilárdsága, és annak 
zavartalansága és az indulatok megfékezése a rossz 
gondolatok által előidézett káprázatokkal és 
képzelgésekkel szemben. A düh és a zavarodottság 
a fájdalmas okok közül valók, ahogy a 
kellemetlenségek bekövetkezésének és a szeretett 
dolgok elmúlásának elvárása is; mindez az embert 
aggodalmakba és bánatokba, szívbeli és testi 
betegségekbe, és idegösszeomlásba sodorja, 
amelynek megvannak a rossz hatásai, melyeknek 
számos kárát látták már az emberek. 

Az Allahra hagyatkozás Amikor a szív Allahra 
támaszkodik és Rá hagyatkozik, nem adja meg 
magát a káprázatoknak és nem hatalmasodnak el 
rajta a rossz képzelgések; bízik Allahban és 
kegyelmében reménykedik, akkor eltávoznak tőle a 
gondok és a bánatok, és számos testi és szívbéli 
betegség elmúlik tőle. A szív olyan erőt, 
megkönnyebbülést és örömöt nyer, amelyet nem 
lehet kifejezni. Mennyi kórház telt meg a 
káprázatok és a romlott képzelgések betegeivel, és 
mennyire hatottak ezek a dolgok sok erős szívére, 



 

21 

nem is beszélve a gyengékről, és mennyire vezettek 
ostobasághoz és őrülethez. A jóllétben lévő az, 
akinek Allah jóllétet adott és sikerre vitte a saját 
maga elleni küzdelemben, hogy megszerezze a 
hasznos eszközöket, amelyek erősítik a szívet és 
elűzik annak szorongását. A Magasztos azt mondja: 

ٓۥْۚ ﴿... ِ فَهُوَ حَسۡبُهُ  ﴾ ...وَمَن يَتَوكََّلۡ علَىَ ٱللََّّ

 (…És, aki Allah-ra hagyatkozik, az ő számára 
Allah elégséges gyámolító...) [A Válás:3; Q 65:3] 
Elégséges a számára minden dolgában, ami 
foglalkoztatja őt a vallásával és a földi életével 
kapcsolatban. 

Az Allahra hagyatkozó erős szívű, nincsenek rá 
hatással a hamis képzelgések, és nem 
nyugtalanítják az események; hiszen tudatában van 
annak, hogy mindez a lélek gyengeségéből, a 
csüggedésből és a valóságalap nélküli félelemből 
fakad. Ezzel együtt tudja azt is, hogy Allah 
gondoskodik a teljes elégségességről mindazok 
számára, akik Rá hagyatkoznak, így bizalommal van 
Allah iránt és megnyugszik az Ő ígéretében. Ennek 
következtében megszűnik az aggodalma és a 
nyugtalansága; nehézsége könnyebbségre, bánata 
örömre, félelme pedig biztonságra változik. Kérjük 
hát a Magasztostól a jóllétet és védelmet, és hogy 
ajándékozzon meg minket a szív szilárdságával és 
állhatatosságával, valamint azzal a tökéletes Rá 



 

22 

hagyatkozással, amelynek gyakorlói számára Allah 
minden jóról gondoskodik, és minden gyűlölt 
dolgot és ártalmat elhárít. 

Fejezet: A lélek rászoktatása a mások 

hibáinak elviselésére. 
És a Próféta (Allah áldja meg és adjon neki örök 

üdvösséget) szavaiban: 

نهَْا خُلقًُا آخَرَ ) َ مأ نهَْا خُلقًُا رضَِأ نَةً إأنْ كَرأهَ مأ نٌ مُؤْمأ  (. لََّ يَفْرَكْ مُؤْمأ

 "A hívő férfi ne gyűlölje meg a hívő nőt 
(feleségét). Ha nem tetszik neki valamilyen 
tulajdonsága, lelje örömét és legyen elégedett egy 
másik tulajdonságával." Muszlim jegyezte le. 

Két hatalmas előny és haszon található itt: 
Az egyik: Útmutatás a feleséggel, a rokonnal, a 

társsal, és mindenkivel való bánásmódra, akivel 
kapcsolat és összeköttetés fűz össze; és arról, hogy 
fel kell készítened magad arra, hogy 
elkerülhetetlenül lesz benne hiba, hiányosság, vagy 
olyasmi, amit nem szeretsz. Ha pedig ilyet találsz, 
akkor hasonlítsd össze ezt azzal, ami kötelességed, 
vagy ami ajánlott számodra a kapcsolat fenntartása 
és a szeretet megőrzése érdekében, emlékezve a 
benne lévő jó tulajdonságokra, és a különös és 
általános célokra. Hiszen a rossz tulajdonságok 
elnézésével és a jó tulajdonságok 
figyelembevételével a kapcsolat és az közelség 
tartóssá válik, a nyugalom teljessé lesz, és 



 

23 

részesülsz benne. 
A másik: a gond és az aggodalom megszűnése, a 

kapcsolatban lévő romlatlanság megmaradása, a 
kötelező és ajánlott jogok folyamatos teljesítése, 
valamint a nyugalom elérése a felek között. Aki 
pedig nem merít útmutatást abból, amit a Próféta 
(Allah áldja meg és adjon neki örök üdvösséget) 
említett - sőt, épp ellenkezőleg, csak a rossz 
tulajdonságokat veszi észre, és vak a jó 
tulajdonságokra -, annál elkerülhetetlenül 
megjelenik az aggodalom, megzavarodik a kettejük 
közötti szeretet, és csorbát szenved számos olyan 
jog, amelynek megőrzése mindkettőjük 
kötelessége. 

Sok erős elszántságú ember a csapások és 
megpróbáltatások bekövetkeztekor felkészíti 
magát a türelemre és a lelki nyugalomra. Azonban 
a csekély, egyszerű dolgoknál aggódnak, és 
megzavarodik a lelki béke. Ennek pedig az az oka, 
hogy lelküket felkészítették a nagy dolgokra, de 
elhanyagolták azt a kicsiny dolgoknál, ami ártott 
nekik és hatással volt a nyugalmukra. A határozott 
ember tehát felkészíti lelkét a kicsiny és nagy 
dolgokra egyaránt, és kéri Allahtól a segítséget 
azokkal kapcsolatban, és arra hogy Ő ne hagyja 
önmagára egy szempillantásnyira sem. Ekkor 
könnyűvé válik számára a kicsiny, ahogyan a nagy 
is. És megnyugodott lélekkel, nyugodt szívvel, 



 

24 

békében marad. 

Fejezet: Az óvakodás attól, hogy a 

gondok elragadjanak 
Az ésszel bíró ember tudja, hogy az ő helyes élete 

a boldogság és a belső béke élete, és hogy az nagyon 
rövid; ezért nem illik azt megrövidítenie 
aggodalmaskodással és a bánatban való 
elmerüléssel, hiszen ez szemben áll a helyes élettel. 
Ezért féltve óvja az életét attól, hogy annak nagy 
része a gondok és a bánatok martalékává váljon, és 
ebben nincs különbség az erényes és a bűnös 
között. Azonban a hívőnek van a legbőségesebb és 
leghasznosabb része e tulajdonság 
megvalósításában, mind a földi életben, mind a 
Túlvilágon. 

Az összehasonlítás Allah kegyelmei és áldásai, és 
a (szolgát) ért bajok és kellemetlenségek között. 
Helyénvaló továbbá, hogy ha valami kellemetlen 
dolog éri, vagy tart annak bekövetkeztétől, úgy 
hasonlítsa össze a többi, birtokában lévő vallási 
vagy világi áldást azzal a kellemetlenséggel, ami őt 
érte. Az összehasonlítás során világossá válik az 
áldások sokasága, amelyekben részesül, és az őt ért 
kellemetlenségek eltörpülése. 

Hasonlóképpen összeveti azt a kárt, amelynek 
bekövetkeztétől tart, a biztonság számos 
eshetőségével, így nem hagyja, hogy a gyenge 



 

25 

eshetőség felülkerekedjen a számos, erős 
eshetőségen, és ezáltal megszűnik a gondja és a 
félelme. Felméri a legrosszabb eshetőségeket, 
amelyek érhetik őt, így felkészíti magát a 
bekövetkezésükre, ha azok megtörténnek, és 
törekszik elhárítani azt, ami még nem történt meg, 
és megszüntetni vagy enyhíteni azt, ami már 
megtörtént. 

Az emberek bántalma őket terheli, mindaddig, 
amíg nem hagyod, hogy elfoglaljon. A hasznos 
dolgok közé tartozik tudni, hogy az emberek 
bántása, különösen a rossz szavak esetében, nem 
neked árt, sőt, az nekik árt; kivéve, ha lefoglalod 
magad azzal, hogy törődsz vele, és hagyod, hogy 
eluralkodjon az érzéseiden, mert akkor neked is árt, 
ahogyan nekik is. Ha azonban nem fordítasz rá 
figyelmet, semmiben sem árt neked. 

Tedd jobbá és szebbé életedet, hasznos, építő 
gondolatokkal! Tudd meg, hogy az életed a 
gondolataidat követi. Ha a gondolataid a vallásod 
vagy a földi életed számára hasznos dolgokra 
irányulnak, akkor az életed jó és boldoguló, 
ellenkező esetben pedig a dolog fordítva áll. 

A bánásmód, az együttélés, a társadalmi lét - 
Allahért legyen, ne a teremtményekért. A gondok 
elűzésére szolgáló leghasznosabb dolgok egyike, 
hogy arra szoktatod magad, hogy ne várj 
köszönetet, kizárólag a Magasztos Allah-tól. Ha 



 

26 

tehát jóságot gyakorolsz valakivel szemben, akár 
olyannal, akinek joga van hozzád, akár olyannal, 
akinek nincs, tudd, hogy ez egy közted és a 
Magasztos Allah közötti ügy, ezért ne is törődj 
annak a köszönetével, akivel szemben kegyességet 
gyakoroltál, ahogyan a Magasztos mondja 
teremtményei legkiválóbbjairól: 

ِ لاَ نرُيِدُ مِنكُمۡ جَزَاءٓٗ وَلاَ شُكُورًا ﴿  ﴾ 9إنَِّمَا نُطۡعِمُكُمۡ لوِجَۡهِ ٱللََّّ

 (Mi bizony csak Allah kegyét (szó szerint: Allah 
Orcáját) keresve táplálunk benneteket. Nem 
várunk tőletek sem fizetséget, sem köszönetet 9) 
[Az Ember: 9; Q 76:9]. 

Ez különösen érvényes a családdal és a 
gyermekekkel való bánásmódban, és a velük való 
szoros kapcsolatban. Amikor felkészíted a lelkedet 
arra, hogy elhárítsd tőlük a rosszat, akkor 
megnyugvást adtál és magad is megnyugodtál. A 
megnyugvás okai közé tartozik az erények 
elsajátítása és az azok szerinti cselekvés a lélek 
indíttatása szerint, anélkül a mesterkéltség nélkül, 
amely nyugtalanít, és ami miatt az ember 
csalódottan, az erényt el nem érve tér vissza, mivel 
a görbe utat választotta. És a bölcsességhez tartozik 
az is, hogy a zavaros dolgokból tiszta és édes 
dolgokat alkoss; ezáltal megnő a gyönyörök 
tisztasága, és a zavarosságok eltűnnek. 

A hasznos dolgokkal való foglalkozás, nem pedig 



 

27 

a károsakkal. A hasznos dolgokat kell szem előtt 
tartani és azok megvalósításán munkálkodni, és el 
kell fordulni a káros dolgoktól; hogy ez elterelje a 
szívet a gondot és bánatot hozó okokról, és 
segítséget kell keresni a pihenésben és a lélek 
összpontosításában a fontos teendőkhöz. 

A feladatok azonnali elvégzése. A hasznos dolgok 
közé tartozik a feladatok azonnali elvégzése, és a 
jövőre való felkészülés; mert ha a cselekedetek 
nincsenek lezárva, felhalmozódnak a korábbi, 
befejezetlen cselekedetek, és hozzájuk adódnak a 
későbbi cselekedetek, így a terhük súlyosabbá 
válik. Ha azonban mindent a maga idejében lezársz, 
a jövőbeni cselekedetekhez a gondolkodás és a 
cselekvés erejével fogsz hozzáfogni. 

A prioritások helyes sorrendje -tanácskozással, 
tanács kérése által. A hasznos cselekedetek közül a 
legfontosabbat kell előnyben részesíteni. Tegyél 
különbséget aközött, amihez a lelked vonzódik és 
ami iránt a vágyad a legerősebb, hiszen ennek az 
ellenkezője unalmat, csömört és szomorúságot 
okoz. Ehhez kérd a helyes gondolkodás segítségét 
és kérd ki mások véleményét is, hiszen sosem bánta 
meg az, aki tanácsot kért. Tanulmányozd alaposan 
azt, amit tenni akarsz. Ha a haszon bebizonyosodik, 
és elhatározásra jutsz, akkor bízd magad Allahra, 
bizony Allah szereti azokat, akik Reá bízzák 
magukat. 



 

28 

Hála legyen Allah-nak, a Világok Urának! 
És Allah áldja meg és adjon örök üdvösséget a mi 

vezetőnknek Muḥammad-nak, háznépének és 
Társainak! 

 
 

***



 

29 

Index 

 

A boldog élethez vezető hasznos eszközök .............1 
Elősző .........................................................................2 
Fejezet: A Hit és a jó cselekedet ...............................3 
Fejezet: Egy bizonyos tevékenységgel való 
foglalkozás vagy valamely hasznos tudomány 
művelése ..................................................................10 
Fejezet: Az Allahról való gyakori megemlékezés .14 
Fejezet: Törekvés az aggodalmat eredményező 
okok megszüntetésére, valamint az örömöt hozó 
okok elérésére. ........................................................16 
Fejezet: A legrosszabb eshetőségek felmérése .....18 
Fejezet: A szív szilárdsága, eltökélt ereje, és annak 
zavartalansága és az indulatok megfékezése .......20 
Fejezet: A lélek rászoktatása a mások hibáinak 
elviselésére. .............................................................22 
Fejezet: Az óvakodás attól, hogy a gondok 
elragadjanak ............................................................24 

 

 

*** 

 




