
ةِ
 يدَ

عِ
  السَّ

ةِ
يَا لحَ

لِ
ةُ  يدَ

فِ
 لُ المُ

ئِ
ا سَ Nederlandsهولنديالوَ

De heilzame middelen tot
een gelukkig leven

Auteur
Sheikh 'Aboerrahmaan Ibn Naasir al-S'idi

(moge Allah hem genadig zijn)



 

 

 

عِيدَةِ   الوَسَائلُِ المُفِيدَةُ للِحَيَاةِ السَّ

 
De heilzame middelen tot een 

gelukkig leven 

 
 

   ي  دِ ع  السَّ   اصِر نَ  نُ ب   نِ حَ الرَّ  دُ ب  عَ  خُ ي  الشَّ 

 اللُ  هُ حَِ رَ 

 

Auteur 

Sheikh 'Aboerrahmaan Ibn Naasir al-S'idi 

(moge Allah hem genadig zijn) 
 



 

 
2 

َ الرَّ  اللِ  بِسْمِ  يمِ حِ الرَّ  نِ ح 

De heilzame middelen tot een gelukkig 

leven 
Inleiding 

We prijzen Allah, Hij is Degene die alle lof 
verdient. Ik getuig dat er geen God is die het recht 
heeft om aanbeden te worden behalve Allah, 
Degene die geen deelgenoten heeft. En ik getuig dat 
Mohammed Zijn dienaar en boodschapper is. Moge 
de vrede en de zegeningen van Allah met hem, met 
zijn familie en met zijn Metgezellen zijn. 

Wat hierna volgt: De rust van het hart, zijn 
innerlijke kalmte en vreugde, evenals het 
verdwijnen van zorgen en bekommernissen, 
vormen het verlangen van ieder mens. Dáárdoor 
wordt het goede leven verkregen en komt ware 
vreugde en levensverheuging tot voltooiing. Dit 
alles heeft religieuze oorzaken, natuurlijke 
oorzaken en praktische oorzaken. Hun volledige 
samenkomst is echter slechts weggelegd voor 
gelovigen. Wat anderen betreft: ook al verkrijgen zij 
daarvan iets langs een bepaalde weg of door een 
specifieke oorzaak waarvoor hun verstandigen zich 
inspannen, toch ontgaat hun datgene wat nuttiger, 
duurzamer en edeler is in toestand én in 



 

 
3 

uiteindelijke uitkomst. 
In dit boek zal ik de middelen bespreken 

waarmee je deze vooraanstaande aspiraties die 
door iedereen worden nagestreefd, kan verwerven. 

Onder hen zijn er die een groot deel daarvan 
wisten te bereiken en daardoor een zorgeloos 
bestaan leidden en een goed en aangenaam leven 
genoten. Anderen daarentegen faalden erin geheel 
en al, zodat zij een leven van ellende leidden en het 
bestaan van de ongelukkigen leefden. En er zijn er 
die zich daartussen bevinden, overeenkomstig de 
mate waarin hun succes en toewijding hun werden 
gegund. Het is Allah die succes verschaft en het is 
aan Hem dat we bijstand vragen in onze pogingen 
om het goede te bereiken en het kwade van ons af 
te weren. 

Hoofdstuk: Geloof en goede daden 
Het belangrijkste middel hiervoor - en de 

grondslag ervan - is het geloof (in Allah) en het 
verrichten van goede daden; Allah, de Verhevene, 
zei: 

﴿ ٗۖ طَي بَِةٗ ةٗ  حَيَوَٰ فلَنَُحۡييِنََّهُۥ  مُؤۡمِنٞ  وَهُوَ  نثَىَٰ 
ُ
أ وۡ 

َ
أ ذَكَرٍ  ِن  م  َٰلحِٗا  صَ عَمِلَ  مَنۡ 

حۡسَنِ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 
َ
جۡرَهُم بأِ

َ
 ﴾ 97وَلنََجۡزيِنََّهُمۡ أ

 (Wie rechtschapen handelt, hetzij man of vrouw, 
terwijl hij gelovig is, Wij zullen hem voorzeker een 
goed en zuiver leven doen leiden; en Wij zullen hen 



 

 
4 

belonen met een beloning naar het beste van wat zij 
plachten te verrichten 97) [An-Nahl:97]. 

Daarmee heeft Allah, de Verhevene, bericht en 
beloofd dat wie geloof en rechtschapen daden in 
zich verenigt, een goed en evenwichtig leven zal 
worden geschonken in dit wereldse bestaan, en een 
voortreffelijke beloning zowel in deze wereld als in 
het blijvende hiernamaals. 

De reden daarvoor is duidelijk: zij die in Allah 
geloven met een waarachtig geloof, een geloof dat 
vrucht draagt in rechtschapen daden en dat hart, 
karakter, het aardse leven en het hiernamaals 
hervormt, beschikken over vaste grondslagen en 
dragende principes. Daarmee ontvangen en 
verwerken zij alles wat hen treft: zowel de 
oorzaken van vreugde en verheuging als die van 
onrust, zorg en verdriet. 

Zij ontvangen genaden en gunsten met 
aanvaarding, dankbaarheid en het gebruik ervan op 
een wijze die tot voordeel strekt. Wanneer zij ze 
aldus benutten, brengen deze vreugden en het 
verlangen naar hun behoud en zegen, evenals de 
hoop op de beloning voor de dankbaren, grootse 
zaken voort die de eenvoudige genoegens die 
hiervan de vruchten zijn, verre overtreffen in 
goedheid en zegen. 

En zij ondergaan de tegenspoeden, 



 

 
5 

schadelijkheden, zorgen en verdriet met verzet 
tegen wat zij kunnen weerstaan, verlichting van 
wat zij kunnen verlichten en mooi geduld voor wat 
onvermijdelijk is. Hierdoor behalen zij uit de 
tegenspoeden nuttige weerstanden, ervaring en 
kracht, en door het geduld en de verwachting van 
beloning uit Allah voortreffelijke zaken waardoor 
de tegenspoeden vervagen en plaatsmaken voor 
vreugde, goede hoop en verlangen naar de gunst en 
beloning van Allah. Zoals de Profeet (vrede zij met 
hem) dit uitdrukte in de authentieke overlevering, 
waarin hij zei: 

اءُ شَكَرَ فكَََنَ خَيًْْا لََُ، ) صَابَتهُْ سَََّ
َ
، إأنْ أ مْرَهُ كَُُّهُ خَيٌْْ

َ
، إأنَّ أ نأ مْرأ المُْؤْمأ

َ
عَجَبًا لِأ

نأ  حَدٍ إألََّّ لألمُْؤْمأ
َ
اءُ صَبَََ فكَََنَ خَيًْْا لََُ، وَليَسَْ ذَلأكَ لِأ صَابَتهُْ ضَََّ

َ
 . (وَإأنْ أ

 "Verbazingwekkend is de situatie van de 
gelovige, want zijn hele situatie is goed. Als hem iets 
goeds overkomt, is hij dankbaar en dat is goed voor 
hem, en als hem iets slechts overkomt, is hij 
geduldig en dat is ook goed voor hem. En dit geldt 
alleen voor de gelovige." Overgeleverd door 
Moeslim. 

De Profeet (vrede zij met hem) heeft ons verteld 
dat het gewin, het welzijn en de vruchten van de 
daden van de gelovige zich vermenigvuldigen in 
alles wat hem treft of het nu vreugde of tegenspoed 
is. Daarom kan het voorkomen dat twee mensen 



 

 
6 

door hetzelfde voorval van goed of kwaad worden 
getroffen en toch een groot verschil ervaren in de 
manier waarop zij het ondergaan, dit verschil is 
afhankelijk van hun niveau van geloof en van hun 
rechtschapen daden. De persoon die deze twee 
kenmerken (het geloof en het verrichten van goede 
daden) bezit, aanvaardt voorspoed en tegenspoed 
met dankbaarheid, geduld en al wat er in uitmondt. 
Hij zal zo geluk en vreugde ervaren. Zijn verdriet, 
angsten en zorgen zullen allemaal verdwijnen en 
plaats maken voor een gelukkig leven in deze 
wereld. De ander ervaart genegenheid met 
kwaadaardigheid, hoogmoed en opstandigheid. 
Zijn karakter raakt ontwricht en hij ondergaat het 
zoals beesten het doen: gretig en in paniek. Toch 
voelt hij zich niet gerust in zijn hart, maar is hij 
verstrooid in vele richtingen: verstrooid door de 
angst dat zijn geliefde zaken hem ontnomen 
worden, door de talrijke tegenstand die daaruit 
vaak voortvloeit en doordat de menselijke 
verlangens geen grenzen kennen, altijd reikend 
naar andere zaken die mogelijk al dan niet worden 
bereikt. Zelfs wanneer hij het verwachte en 
voorziene verkrijgt, blijft hij bezorgd over de 
genoemde kwesties en ondergaat hij tegenspoed 
met angst, onrust, vrees en ergernis. Vraag niet 
naar het leed dat hem in het leven treft, noch naar 



 

 
7 

de geestelijke en lichamelijke kwellingen, noch 
naar de vrees die hem tot de meest afschuwelijke 
toestanden en de verschrikkelijkste beproevingen 
kan drijven; want hij hoopt geen beloning en hij 
bezit geen geduld dat hem troost biedt of zijn lasten 
verlicht. 

En dit alles wordt bevestigd door ervaring. Een 
enkel voorbeeld van dit soort, wanneer men het 
overdenkt en toepast op de toestanden van de 
mensen, toont het enorme verschil tussen de 
gelovige die handelt overeenkomstig zijn geloof en 
degene die dat niet doet. Het verschil ligt daarin dat 
de religie ten diepste aanzet tot tevredenheid met 
het voorzien van Allah en met hetgeen Hij de 
dienaren heeft geschonken uit Zijn uiteenlopende 
gunst en overvloedige vrijgevigheid. 

Wanneer de gelovige wordt beproefd met ziekte, 
armoede of soortgelijke omstandigheden waaraan 
ieder mens blootstaat, dan is hij door zijn geloof en 
door de tevredenheid en het berustende hart dat hij 
bezit met hetgeen Allah hem heeft toebedeeld, 
rustig van geest. Hij verlangt met zijn hart niets dat 
hem niet is bepaald, kijkt naar degenen die onder 
hem staan en niet naar degenen die boven hem 
staan. Zijn vreugde, blijdschap en gemoedsrust 
kunnen zelfs groter zijn dan die van iemand die al 
zijn wereldse verlangens heeft vervuld, maar 



 

 
8 

innerlijk niet tevreden is. 
Hetzelfde geldt voor de persoon wiens de 

handelingen niet op geloof zijn gegrondvest. Indien 
hij door armoede beproefd wordt of als hij een paar 
wereldlijke begeerten tekort komt, dan bevindt hij 
zich in een extreme staat van verdriet en ellende. 

Een ander voorbeeld: Wanneer oorzaken van 
angst ontstaan en tegenspoed de mens treffen, vind 
je de gelovige met zuiver geloof stevig van hart, met 
een gerust gemoed en bekwaam in het beramen en 
handelen naar vermogen met verstand, woord en 
daad ten aanzien van dat wat hem overkomt. Hij 
heeft zijn ziel voorbereid op deze pijnlijke 
beproeving en dit zijn toestanden die de mens 
geruststellen en zijn hart verankeren. 

De toestand waar de persoon zonder geloof in 
verkeert, is het tegenovergestelde. Indien iets hem 
angstig maakt, dan is hij bezorgd, zenuwachtig en 
verward. Hij is vervuld met een onbeschrijfelijke 
waarneembare angst en een innerlijke 
bezorgdheid. Als dit type persoon geen natuurlijke 
drijfveren heeft waar hij op kan teren, dan zal hij 
zijn krachten verliezen en opgevreten worden van 
de zenuwen. Dit komt door een gebrek aan geloof 
(in Allah) dat mensen in staat stelt om geduld te 
hebben en vooral in beschamende omstandigheden 
en droevige of irritante momenten. 



 

 
9 

Zo delen de rechtschapene en de zondaar, de 
gelovige en de ongelovige, in de verwerving van 
aangeleerde moed en in het instinct dat angsten 
verzacht en hun intensiteit vermindert. Maar de 
gelovige onderscheidt zich door de kracht van zijn 
geloof, zijn geduld, zijn volledige vertrouwen op 
Allah en zijn afhankelijkheid van Hem en door het 
hopen op Zijn beloning. Deze factoren versterken 
zijn moed, verlichten de last van angst en maken de 
moeilijkheden draaglijk, zoals Allah, de Verhevene, 
zegt: 

لاَ ﴿... مَا   ِ ٱللََّّ مِنَ  وَترَجُۡونَ  لمَُونَۖٗ 
ۡ
تأَ كَمَا  لمَُونَ 

ۡ
يأَ فَإنَِّهُمۡ  لمَُونَ 

ۡ
تأَ تكَُونوُاْ  إنِ 

 ﴾ ...يرَجُۡونَ  

 (...als jullie moeilijkheden hebben, hebben zij 
zeker (ook) moeilijkheden zoals jullie die hebben; 
maar jullie koesteren hoop (op de hulp en beloning) 
van Allah, waar zij geen hoop op hebben...) [Soerat 
an-Nisaa, 104]. En hen wordt door de hulp van 
Allah, Zijn bijzondere ondersteuning en bijstand, 
dat geschonken wat de angsten verstrooit. En Allah, 
de Verhevene, zegt: 

َٰبرِِينَ ﴿... َ مَعَ ٱلصَّ ْْۚ إنَِّ ٱللََّّ  ﴾ وَٱصۡبرُِوٓا

 (...en wees geduldig (in hulp en ondersteuning). 
Weet dat Allah aan de kant van de geduldigen staat) 
[Al-Anfal:46]. 



 

 
10 

Het tonen van goedheid aan de schepping in 
woorden en daden. En een van de oorzaken die 
verdriet, zorgen en angst wegnemen, is het 
goeddoen aan de schepselen, zowel in woord als 
daad en alle vormen van weldadigheid. Dit alles is 
goedheid en weldaad, en daarmee weerhoudt Allah 
zowel de rechtschapene als de zondaar van zorgen 
en verdriet, naar gelang hun aandeel daarin. Voor 
de gelovige is het echter het volste deel en de meest 
perfecte uitdeling, aangezien zijn goedheid 
voortkomt uit oprechtheid en de verwachting van 
beloning van Allah. 

Allah verlicht voor hem het geven van goedheid, 
door hetgeen hij hoopt aan welzijn te schenken en 
Hij weert de moeilijkheden van hem af door zijn 
oprechtheid en verwachting van beloning. Allah, de 
Verhevene, zegt: 

بَينَۡ ﴿ َٰحِۭ  إصِۡلَ وۡ 
َ
أ مَعۡرُوفٍ  وۡ 

َ
أ بصَِدَقَةٍ  مَرَ 

َ
أ مَنۡ  َّا  إلِ َٰهُمۡ  جۡوَى نَّ ِن  م  كَثيِرٖ  فيِ  خَيرَۡ  َّا  ل

جۡرًا عَظِيمٗا 
َ
ِ فسََوۡفَ نؤُۡتيِهِ أ َٰلكَِ ٱبتۡغَِاءَٓ مَرۡضَاتِ ٱللََّّ اسِِۚ وَمَن يَفۡعَلۡ ذَ  ﴾ 114ٱلنَّ

 (Er is geen goeds in het meeste van hun geheime 
gesprekken, behalve (bij) degene die de 
liefdadigheid in Allah Zijn naam beveelt of het 
goede of verzoening tussen de mensheid en degene 
die dit doet, het genoegen van Allah zoekend, zullen 
Wij een grote beloning geven 114) [An-Nisa:114]. 

Allah heeft ons geïnformeerd dat al deze zaken 



 

 
11 

tot het goede behoren voor de persoon die ze 
uitvoert. En het goede brengt meer van het goede 
mee en stoot het kwade af. Aan de gelovige persoon 
die het hiernamaals hoopt te bereiken, zal Allah een 
geweldig loon geven. Tot dit geweldig loon behoort 
onder andere: het verdwijnen van verdriet, angst, 
bekommernissen en dergelijke. 

Hoofdstuk: Het zich bezighouden met 

nuttig werk of nuttige kennis 
Een van de middelen bij het bestrijden van angst 

dat een gevolg is van nervositeit en bezorgdheid 
voor zorgwekkende situaties, is het zich 
bezighouden met nuttig werk of nuttige kennis; dit 
zal het hart afleiden van datgene dat het verontrust. 
Het zou zelfs kunnen dat de persoon hierdoor 
vergeet waarom hij verdrietig en angstig is 
geworden en daardoor opnieuw blijdschap en 
energie vindt. Deze oplossing geldt zowel voor de 
gelovige als de ongelovige persoon. De gelovige 
onderscheidt zich echter door zijn vast geloof, zijn 
oprechtheid en de hoop op Allah's beloning 
wanneer hij zich bezighoudt met het leren of 
onderwijzen van kennis en met het verrichten van 
het goede. Of het nu een daad van aanbidding is of 
een wereldse bezigheid of gewoonte die gepaard 
gaat met een oprechte intentie en het voornemen 
om daarmee hulp te zoeken voor de 



 

 
12 

gehoorzaamheid aan Allah. Daarom heeft dit een 
doeltreffende uitwerking in het verdrijven van 
angst, bezorgdheid en verdriet. Want hoeveel 
mensen zijn er niet getroffen door angst en 
aanhoudende zorgen, waardoor zij door 
verschillende ziekten werden getroffen, zodat hun 
doeltreffende geneesmiddel werd (het vergeten 
van de oorzaak die hen bedroefde en beangstigde, 
en het zich bezighouden met een van hun 
belangrijke taken). 

De persoon moet op vlotte en natuurlijke wijze 
vertrouwd raken met het beroep dat hij uitoefent 
en hij moet zijn beroep ook aangenaam vinden. Hij 
zal zijn doelwit daardoor gemakkelijker kunnen 
bereiken. En Allah is de Alwetende. 

Het geheel van het denken verenigt zich in de 
zorg voor de daden van het heden. Een van de 
middelen om zorgen en angst te verlichten, is het 
geheel van het denken te richten op de zorg voor de 
daden van het huidige moment en zich los te maken 
van bekommernis over de toekomst en van verdriet 
over het verleden. Daarom zocht de Profeet (vrede 
zij met hem) bescherming tegen bezorgdheid en 
droefheid, want treuren over gebeurtenissen uit 
het verleden, die niet ongedaan kunnen worden 
gemaakt, is vruchteloos. Evenzo kan de zorg die 
voortkomt uit angst voor de toekomst schadelijk 



 

 
13 

zijn. Zo behoort de dienaar een kind van zijn dag te 
zijn, zijn inspanning en ijver te richten op het 
verbeteren van zijn heden en het heden van zijn 
tijd. Wanneer het hart zich daarop concentreert, 
leidt dit tot de voltooiing van daden en biedt het de 
dienaar troost tegen zorgen en verdriet. Wanneer 
de Profeet (vrede zij met hem) een smeekbede 
uitspreekt of zijn gemeenschap tot een smeekbede 
aanzet, spoort hij met het vertrouwen op Allah en 
de hoop op Zijn gunst tegelijk aan tot ijver en 
inspanning om de verwezenlijking van hetgeen 
wordt gevraagd daadwerkelijk te bewerkstelligen. 
En het achterwege laten van hetgeen men trachtte 
af te wenden; want de smeekbede gaat hand in 
hand met de daad. De dienaar spant zich in voor wat 
hem ten goede komt in religie en wereld, en vraagt 
zijn Heer om het slagen van zijn doel, terwijl hij zich 
tot Hem wendt om bijstand daarbij, zoals de Profeet 
(vrede zij met hem) zei: 

ءٌ فلَََ تَقُلْ:  صَابكََ شََْ
َ
زْ، وَإأذَا أ أ وَلََّ تَعْجأ نْ بأاللََّّ )احْرأصْ عََلَ مَا يَنفَْعُكَ وَاسْتَعأ

أ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإأنَّ لوَْ تَفْتَحُ  نْ قلُْ: قَدَرُ اللََّّ نِّي فَعَلتُْ كَذَا كََنَ كَذَا وَكَذَا، وَلكَأ
َ
لوَْ أ

) يطَْانأ  . عَمَلَ الشَّ

 "Streef naar wat je ten goede komt, vraag hulp 
aan Allah en wees niet zwak. En als je iets overkomt, 
zeg dan niet: "Als ik dit of dat had gedaan, zou het 
zo of zo zijn gegaan," maar zeg: "Het lot van Allah en 



 

 
14 

wat Hij wil, doet Hij." Want "als" opent de deur voor 
de duivel" " Overgeleverd door Moeslim. Op deze 
wijze heeft de Profeet (vrede zij met hem) een 
verband gelegd tussen twee belangrijke zaken. 
Enerzijds moet de persoon constant aandacht 
besteden aan nuttige zaken en Allah's hulp vragen 
zonder hulpeloos te worden en lui te worden. 
Daarnaast moet hij zich neerleggen bij iedere 
gebeurtenis die zich in het verleden heeft 
afgespeeld en hierin rekening houden met Allah's 
oordeel en Zijn voorbestemming. 

Hij maakte daarom een onderscheid tussen twee 
verschillende situaties: In de eerste situatie kan de 
persoon zich inspannen om zijn doel volledig of 
gedeeltelijk te bereiken. Hij kan dan ook iets dat 
schadelijk is van hem afwenden of hij kan het 
afzwakken. In deze situatie moet de persoon zich 
volledig toewijden en steun vragen aan zijn Heer. In 
de tweede situatie is dat niet mogelijk. Dit besef 
bezorgt de dienaar een innerlijke rust en 
tevredenheid. Hij legt zich neer bij zijn situatie. 
Door dit principe toe te passen kan de persoon 
ongetwijfeld blijdschap vinden en zijn zorgen en 
verdriet doen verdwijnen. 
  



 

 
15 

Hoofdstuk: Het veelvuldig gedenken van 

Allah 
Een van de voornaamste middelen welke tot 

verlichting en morele steun leiden, is het veelvuldig 
gedenken van Allah, want dit heeft waarlijk een 
verbazend effect op de verlichting en de morele 
steun, en doet de zorgen en het verdriet 
verdwijnen. Allah heeft gezegd: 

ِ تَطۡمَئنُِّ ٱلقُۡلُوبُ ﴿... لاَ بذِِكۡرِ ٱللََّّ
َ
 ﴾ أ

 (...Inderdaad, tijdens het gedenken van Allah 
komen de harten tot rust!) [Ar-Ra'd:28] Allah 
gedenken heeft een enorme invloed op het hart 
aangezien het innerlijke rust veroorzaakt. Het heeft 
ook een invloed op de verwachtingen van de 
persoon die hiervoor beloond hoopt te worden. 

Het verkondigen van Allah's innerlijke en 
uiterlijke gunsten, Evenzo geldt het spreken over 
de openlijke en verborgen zegeningen van Allah. 
Het erkennen en bespreken daarvan verjaagt 
zorgen en verdriet, en spoort de dienaar aan tot 
dankbaarheid, de hoogste en meest verheven rang, 
zelfs indien hij zich in armoede, ziekte of een andere 
beproeving bevindt. Want wanneer hij de 
overvloedige zegeningen van Allah (die niet te 
tellen of te berekenen zijn) afweegt tegen hetgeen 
hem aan tegenspoed is overkomen, blijkt de 



 

 
16 

tegenspoed verwaarloosbaar in vergelijking met de 
zegeningen. 

Integendeel, de tegenspoed en rampen waarmee 
Allah de dienaar beproeft, verliezen hun zwaarte 
wanneer hij geduld, tevredenheid en overgave 
betracht. Hun last wordt lichter en hun 
moeilijkheid minder zwaar, terwijl het vooruitzicht 
op beloning en verdienste, en de toewijding aan 
Allah door het verrichten van deze plichten van 
geduld en berusting, de bittere ervaring verzacht. 
Zo maakt het verlangen naar de beloning de 
bitterheid van het geduld vergeten en verandert de 
moeilijkheid in zoetheid. 

Het kijken naar hen die onder ons staan, Een van 
de meest doeltreffende middelen in dit domein is te 
vinden in de richtlijnen die de Profeet (moge Allah 
hem zegenen en vrede schenken) in een 
authentieke overlevering heeft vermeld. Hij zei: 

جْدَرُ 
َ
نكُْمْ وَلََّ تَنظُْرُوا إألََ مَنْ هُوَ فَوْقكَُمْ فَإأنَّهُ أ سْفَلُ مأ

َ
)انْظُرُوا إألََ مَنْ هُوَ أ

أ عَليَكُْمْ( نْ لََّ تزَْدَرُوا نأعْمَةَ اللََّّ
َ
 .أ

 "Kijk naar degenen die onder jullie zijn en niet 
naar degenen die boven jullie staan, want dit is 
meer geschikt om de genade van Allah niet te 
verachten) Overgeleverd door Moeslim. Door dit 
nobele principe voor ogen te houden, zal de dienaar 
heel veel mensen overtreffen in verschillende 



 

 
17 

aspecten van welzijn en levensonderhoud. Het 
maakt niet uit hoe moeilijk zijn toestand is, zijn 
verdriet, angst en zorgen zullen steeds verdwijnen. 
Zijn blijdschap blijft toenemen alsook zijn genoegen 
met Allah's gunsten waarmee hij heel wat minder 
bevoorrechte mensen heeft overtroffen. 

Iedere keer dat hij Allah's innerlijke en uiterlijke 
(al dan niet wereldlijke) gunsten aanschouwt, zal 
hij beseffen dat Allah hem goeds heeft gegeven en 
hem ook tegen heel wat kwade zaken heeft 
beschermd. Deze instelling zal ongetwijfeld 
verdriet en angst afweren en vreugde en plezier 
teweegbrengen. 

Hoofdstuk: Inspanning om de oorzaken 

van zorgen weg te nemen en de middelen 

tot vreugde te verkrijgen 
En tot de oorzaken die vreugde brengen en 

zorgen en verdriet wegnemen behoort het zich 
inspannen om de oorzaken van beproevingen weg 
te nemen en de middelen tot geluk te verwerven. 
Dit gebeurt door te vergeten de tegenspoed uit het 
verleden die men niet ongedaan kan maken en door 
te beseffen dat het piekeren daarover vruchteloos 
en onmogelijk is, ja zelfs dwaas en onverstandig. Zo 
oefent men het hart in het zich niet laten meeslepen 
door dergelijke overpeinzingen, evenals in het niet 
verontrusten over wat de toekomst kan brengen, 



 

 
18 

armoede, angst of andere mogelijke beproevingen 
die men zich in het vooruitzicht stelt. Hij moet 
beseffen dat niemand weet of de zaken die in de 
toekomst zullen gebeuren goed of slecht zullen zijn, 
of ze hoop of leed zullen teweegbrengen. Hij moet 
begrijpen dat deze zaken tot de Almachtige, de 
Alwijze behoren en dat de dienaren hier geen 
enkele macht over bezitten. Het enige wat zij 
kunnen doen is streven naar het goede en 
pessimisme proberen te verdrijven. De dienaar 
moet zijn gedachten op iets anders richten zodat hij 
zich geen zorgen maakt over de toekomst. Hij moet 
tevens vertrouwen op zijn Heer wanneer hij zijn 
eigen persoon verbetert. Indien hij al deze zaken 
uitvoert dan zal hij een gerust geweten hebben. Zijn 
situatie zal in orde komen en zijn zorgen en angst 
zullen verdwijnen. 

Het gebruik van de smeekbede, Een van de 
meest doeltreffende middelen om toekomstige 
gebeurtenissen op positieve wijze te beïnvloeden, 
is het uitspreken van de volgende smeekbede die 
door de Profeet (moge de vrede en zegeningen van 
Allah met hem zijn) werd gebruikt: 

فأيهَا  ) الَّتِأ  دُنْيَايَ  لِأ  صْلأحْ 
َ
وَأ مْرأي 

َ
أ صْمَةُ  عأ هُوَ  أي  الََّّ  َ ينِأ دأ لِأ  صْلأحْ 

َ
أ اللَّهُمَّ 

  ، يَادَةً لِأ فِأ كُُي خَيٍْْ زأ الْْيََاةَ  وَاجْعَلأ  إألََهَْا مَعَادأي،  َ الَّتِأ  رَتِأ صْلأحْ لِأ آخأ
َ
وَأ  ، مَعَاشَأ

نْ كُُي شَر   (. وَالمَْوتَْ رَاحَةً لِأ مأ



 

 
19 

 "O Allah, verbeter mij in mijn religie waarmee ik 
mijn deugd kan betrachten. En verbeter mij in deze 
wereld waarin mijn levensonderhoud zich bevindt. 
Verbeter mij ook voor het hiernamaals waarnaar ik 
terug zal keren. En zorg ervoor dat het goede in dit 
leven enkel zal toenemen en dat de dood een rust 
zal zijn van al het kwade." Overgeleverd door 
Moeslim. Dit geldt ook voor de volgende 
smeekbede van de Profeet (vrede zij met hem): 

نِّأ كَُُّهُ، لََّ )
ْ
صْلأحْ لِأ شَأ

َ
لنِْأ إألََ نَفْسِأ طَرْفَةَ عَيٍْْ وَأ رجُْو فلَََ تكَأ

َ
اللَّهُمَّ رحََْْتَكَ أ

نتَ 
َ
 (. إألَََ إألََّّ أ

 "O Allah, ik verlang en hoop op Uw 
barmhartigheid. Laat me daarom voor geen 
seconde aan mijn lot over. Zorg ervoor dat mijn 
situatie in orde komt. Er is buiten U geen God Die 
het recht heeft om aanbeden te worden" 
Overgeleverd door Aboe Daawoed via een 
authentieke ketting van overleveraars. Wanneer de 
dienaar deze smeekbede uitspreekt, die gericht is 
op het welzijn van zijn religieuze en wereldse 
toekomst, met een aanwezig hart, oprechte intentie 
en met inspanning om dat te verwezenlijken, 
vervult Allah voor hem hetgeen hij heeft gevraagd 
en gehoopt en gewerkt. Zijn zorgen worden 
omgezet in vreugde en blijdschap. 

 



 

 
20 

Het inschatten van het ergste scenario 
Een van de meest doeltreffende middelen om 

angst en triestheid tegen te gaan wanneer de 
dienaar rampspoed ondervindt, is dat hij zich 
inspant om deze te verlichten door het ergste 
scenario in te schatten waarin de situatie kan 
eindigen en zich daarop voor te bereiden. Wanneer 
hij dit heeft gedaan, moet hij ernaar streven zijn 
leed zo goed mogelijk te verzachten. Door deze 
berusting en deze heilzame inspanning zullen zijn 
angsten en zorgen verdwijnen en zal deze 
inspanning gericht zijn op het verkrijgen van 
voordelen en het afweren van het kwaad dat binnen 
het vermogen van de dienaar ligt. 

Wanneer hem oorzaken van angst, ziekten, 
armoede en gebrek treffen, en het onthouden van 
geliefde zaken die hij waardeert, dan moet hij dit 
ontvangen met kalmte en door zijn ziel daarop voor 
te bereiden, zelfs voor het zwaarste dat mogelijk is. 
Want het voorbereiden van de ziel op het 
verdragen van beproevingen verzacht hun zwaarte 
en vermindert hun intensiteit, vooral wanneer hij 
zijn ziel bezighoudt met het afweren van deze 
moeilijkheden naar vermogen. Zo verenigen zich in 
zijn geval zowel de voorbereiding van de ziel als de 
nuttige inspanning, die hem afleiden van 
bezorgdheid over tegenspoed, terwijl hij zijn ziel 



 

 
21 

oefent in het vernieuwen van de kracht om tegen 
moeilijkheden op te treden, alles vertrouwend op 
Allah en met goed vertrouwen in Hem. Er bestaat 
geen twijfel dat deze zaken een groot nut hebben in 
het verkrijgen van vreugde en het openen van het 
hart, samen met de hoop van de dienaar op 
onmiddellijke en toekomstige beloning. Dit is een 
ervaring die veelvuldig bevestigd is door wie haar 
hebben doorleefd. 

Hoofdstuk: De kracht van het hart, het 

vermogen om zich niet te laten verstoren of 

beïnvloeden. 
En een van de grootste geneesmiddelen voor 

ziekten van het zenuwstelsel van het hart (ja zelfs 
ook voor lichamelijke kwalen) is de kracht van het 
hart en dat het zich niet laat beroeren of opwinden 
door de illusies en denkbeelden die voortkomen uit 
slechte gedachten. Woede en verwarring behoren 
tot de pijnlijke oorzaken, evenals het verwachten 
van tegenspoed en het verlies van geliefde zaken. 
Dit brengt de mens in zorgen, verdriet, hart- en 
lichaamsziekten, en leidt tot zenuwuitputting, met 
de schadelijke gevolgen waarvan menigeen de 
nadelen heeft ervaren. 

Het vertrouwen op Allah, En wanneer het hart 
zich volledig op Allah richt, op Hem vertrouwt, zich 
niet overgeeft aan illusies, noch beheerst wordt 



 

 
22 

door slechte denkbeelden en wanneer men op Allah 
vertrouwt en hoopt op Zijn gunst, dan verdwijnen 
daardoor zorgen en verdriet, verdwijnt veel van de 
lichamelijke en hartziekten, en verkrijgt het hart 
een kracht, openheid en vreugde die met geen 
woorden te beschrijven is. Hoeveel ziekenhuizen 
zijn gevuld met patiënten van slechte denkbeelden 
en illusies, en hoeveel harten van zelfs de sterken 
zijn hierdoor aangetast, laat staan de zwakken. Hoe 
vaak heeft dit geleid tot dwaasheid en waanzin! Wie 
gezond is, die heeft Allah gezegend en geleid om zijn 
hart te oefenen in het verwerven van nuttige 
middelen die het hart versterken en zijn onrust 
verdrijven. Allah, de Verhevene, zegt: 

ٓۥْۚ ﴿... ِ فَهُوَ حَسۡبُهُ  ﴾ ...وَمَن يَتَوكََّلۡ علَىَ ٱللََّّ

 (...En iedereen die zijn vertrouwen in Allah legt, 
dan zal Allah voor hen voldoende zijn...) [At-
Talaaq:3] Dat wil zeggen dat Allah voor hem 
voldoende zal zijn in de religieuze en wereldlijke 
zaken die voor hem van belang zijn. 

De persoon die op Allah vertrouwt, bezit een 
sterk hart dat hem immuun maakt voor illusies. Hij 
wordt niet ontredderd door gebeurtenissen omdat 
hij weet dat dit kenschetsend is voor een zwakke en 
onvolmaakte persoon die zonder reden bang 
wordt. Tegelijkertijd weet hij dat Allah op de best 
wijze zal zorgen voor degene die zijn vertrouwen 



 

 
23 

op Hem stelt. Hij zal daarom op Allah rekenen en 
gerustgesteld leven met Zijn belofte. Zijn angsten 
en bezorgdheid zullen verdwijnen. Zijn moeilijke 
toestand wordt dan gemakkelijk, zijn verdriet 
wordt vreugde en zijn angst gerustheid. We vragen 
Allah de Meest Verhevene om ons een goede 
gezondheid te schenken en ons te begunstigen met 
een sterk en standvastig hart, en met het volledige 
vertrouwen waardoor Hij voor degenen die het 
bezitten voor al het goede zal zorgen en al het 
kwalijke en schadelijke zal afweren. 

Hoofdstuk: De geest voorbereiden op het 

verdragen van de tekortkomingen van 

anderen. 
En de Profeet (vrede zij met hem) zei: 

نهَْا خُلقًُا آخَرَ ) َ مأ نهَْا خُلقًُا رضَِأ نَةً إأنْ كَرأهَ مأ نٌ مُؤْمأ  (. لََّ يَفْرَكْ مُؤْمأ

 "Een gelovige man dient geen afkeer te 
koesteren jegens een gelovige vrouw; indien een 
eigenschap van haar hem mishaagt, zal hij tevreden 
zijn met een andere" Overgeleverd door Moeslim. 

Twee aanzienlijke voordelen: 
Het eerste: De leiding in de omgang met de 

echtgenote, de verwant, de metgezel, de 
zakenpartner en ieder met wie men een relatie of 
verbinding heeft. Men moet zijn ziel daarop 
voorbereiden dat er onvolkomenheden, 



 

 
24 

tekortkomingen of zaken die men verwerpt 
aanwezig zullen zijn. Wanneer men deze 
tegenkomt, vergelijkt men ze met wat men 
verplicht is of behoort te doen om de verbinding en 
de liefde te behouden, door te herinneren aan de 
deugden en de specifieke en algemene doeleinden 
die erin besloten liggen. Door de tekortkomingen te 
vergeven en de deugden te overwegen, blijft het 
gezelschap en het contact duurzaam en vindt men 
rust en voldoening. 

Het tweede: Het verdwijnen van angst en 
droefheid, het behoud van sereniteit, het volharden 
in het volbrengen van de plichten en aanbevolen 
daden en het verkrijgen van kalmte tussen de 
betrokken partijen. Degene die deze profetische 
aanbeveling niet naleeft en het omgekeerde doet 
door zijn aandacht te vestigen op de gebreken van 
de ander, zonder rekening te houden met zijn (of 
haar) positieve kanten, zal zich sowieso bezorgd 
maken. De relatie met de persoon die hij lief heeft 
zal verpest worden. Heel wat plichten en rechten 
zullen worden verwaarloosd die beide kanten 
normaal gezien in ere moeten houden. 

Er zijn heel wat mensen met hoge ambities die 
zullen wennen aan toestanden van onheil of 
moeilijkheden en deze met geduld en rust 
aanvaarden. Maar bij triviale en kleine zaken raken 



 

 
25 

zij verontrust en wordt hun innerlijke rust 
verstoord. De reden hiervoor is dat zij hun ziel 
hebben voorbereid op grote zaken, maar de kleine 
zaken hebben verwaarloosd, waardoor deze hun 
gemoedsrust beïnvloeden en hun comfort 
verstoren. De wijze bereidt zijn ziel zowel op kleine 
als grote zaken voor en vraagt Allah om bijstand 
daarbij, zonder zichzelf ook maar een ogenblik over 
te laten. Dan wordt het hem gemakkelijk om de 
kleine zaken te dragen, net zoals het hem 
gemakkelijk viel om de grote te dragen. En hij blijft 
gerust van ziel, stil van hart en in vrede. 

Hoofdstuk: Het zich niet overgeven aan 

zorgen. 
De intelligente persoon weet dat het echte leven 

een leven van geluk en gemoedsrust is, maar hij 
weet ook dat het leven zeer kort is. Hij moet zijn 
leven daarom niet inkorten met angstgevoelens en 
onophoudelijke droefheid. Deze zaken zijn in 
tegenstrijd met het echte leven. De persoon moet 
verstandig met zijn tijd omgaan en zijn leven niet 
verknoeien door in angst en droefheid te leven. Dit 
geldt zowel voor de vrome persoon als voor hij (of 
zij) die ongelovig is. Het is echter de gelovige 
(moslim) die er vroeg of laat het grootste voordeel 
en het meeste nut uit zal halen indien hij dit 
levenspad volgt. 



 

 
26 

De vergelijking tussen de gunsten van Allah en 
de tegenspoed die hem treft, Wanneer hij met 
tegenslag te kampen heeft of bang is dat hij in 
moeilijkheden zal verkeren, dan moet hij alle 
religieuze en wereldlijke gunsten die hij gekregen 
heeft vergelijken met de tegenspoed die hij 
momenteel ondervindt. Door deze vergelijking te 
maken zal hij beseffen dat hij van buitengewoon 
veel gunsten geniet en zijn tegenspoed zal dan 
verdwijnen. 

Evenzo vergelijkt men hetgeen men vreest aan 
mogelijke schade met de vele kansen op veiligheid, 
zodat men de zwakke mogelijkheid niet laat 
overheersen door de vele sterke. Hierdoor 
verdwijnen zorgen en angst. Men schat het grootste 
mogelijke risico in dat hem kan treffen, bereidt zijn 
ziel voor op het geval dat het zich voordoet en spant 
zich in om te voorkomen wat nog niet is gebeurd en 
om hetgeen is voorgevallen te verlichten of te 
verminderen. 

Het onrecht van anderen schaadt enkel henzelf, 
zolang je je er niet mee bezighoudt, Het behoort tot 
de nuttige zaken dat je weet dat wanneer anderen 
je onrecht doen (en vooral wanneer ze slecht over 
je spreken) dat dit je niet zal schaden. Integendeel, 
het zal hun enkel schade toebrengen tenzij je jezelf 
bezig houdt en bezorgd bent over hun 



 

 
27 

kwaadsprekerij. Je zal dan toelaten dat hun laster 
controle neemt over jouw gevoelens en dat zal je 
schaden zoals het hun heeft geschaad. Juist door er 
geen enkele aandacht aan te besteden, zal je er geen 
nadeel of schade van ondervinden. 

Verrijk je leven met nuttige gedachten, Je moet 
beseffen dat je altijd zal leven volgens je gedachten. 
Indien je gedachten positieve en nuttige zaken 
voortbrengen in je religie of in je wereldlijke zaken, 
dan zal je een goed en gelukkig leven leiden. In het 
tegenovergestelde geval, zal het net andersom zijn. 

Dat de behandeling voor Allah is, niet voor de 
schepping. En een van de meest effectieve middelen 
om zorgen te verdrijven, is de ziel erop voor te 
bereiden dat men geen dank verwacht behalve van 
Allah. Wanneer men goeddoet jegens iemand die 
een recht op je heeft of jegens iemand die dat niet 
heeft, besef dan dat dit een handeling is jegens 
Allah. Hecht daarom geen waarde aan 
dankbaarheid van degenen aan wie je genade hebt 
bewezen, zoals Allah, de Verhevene, zegt over de 
uitverkorenen onder Zijn schepselen: 

ِ لاَ نرُيِدُ مِنكُمۡ جَزَاءٓٗ وَلاَ شُكُورًا ﴿  ﴾ 9إنَِّمَا نُطۡعِمُكُمۡ لوِجَۡهِ ٱللََّّ

 (Wij voeden jullie slechts om Allah Zijn 
tevredenheid te zoeken, Wij wensen geen beloning 
of dankbaarheid van jullie 9) [Al-Insan:9]. 

Dit geldt des te meer in de omgang met familie 



 

 
28 

en kinderen, en in de kracht van je verbinding met 
hen. Zodra je je ziel voorbereidt op het afwenden 
van kwaad van hen, vind je rust en ontspanning. 
Een bron van gemoedsrust is het verrichten van de 
deugden en het handelen naar vermogen, geleid 
door een natuurlijke innerlijke drang, zonder jezelf 
te belasten met kunstmatigheid die je verontrust. 
Vermijd kronkelige wegen die je deugd zouden 
kunnen ondermijnen, want dit behoort tot wijsheid. 
Neem wat bitter lijkt en maak het helder en zoet, 
zodat de zuiverheid van genot toeneemt en de 
bitterheid verdwijnt. 

Zich bezighouden met wat ten goede komt en het 
schadelijke achterwege laten. Richt je blik op de 
nuttige zaken en werk ernaar deze te 
verwezenlijken. Wendt je niet tot schadelijke zaken, 
zodat je je niet verliest in de oorzaken van zorgen 
en verdriet. Steun op innerlijke rust en het 
verenigen van je ziel op de belangrijke handelingen. 

Het onmiddellijk aanpakken van de huidige 
zaken met besluitvaardigheid, Tot de nuttige 
middelen behoort het onmiddellijk afronden van 
handelingen en het toewijden van de toekomst aan 
afzonderlijke inspanning. Want wanneer zaken niet 
op hun tijd worden afgehandeld, stapelen de 
voorgaande handelingen zich op en voegen de 
volgende zich daarbij, waardoor hun gewicht 



 

 
29 

toeneemt. Maar wanneer men alles op het juiste 
moment afrondt, kan men toekomstige zaken 
tegemoet treden met een krachtig denkvermogen 
en krachtige inzet. 

Het ordenen van prioriteiten met het inwinnen 
van advies, Men behoort uit de nuttige handelingen 
die van grootste waarde te kiezen, van het 
belangrijkste naar het allerbelangrijkste. 
Onderscheid tussen hetgeen je hart ernaar doet 
neigen en waarvoor je sterke begeerte voelt, want 
het tegenovergestelde leidt tot verveling, moeheid 
en innerlijke onrust. Steun daarbij op juist denken 
en raadpleging, want niemand heeft spijt van wie 
raadpleegt. Bestudeer nauwkeurig hetgeen je wilt 
ondernemen; wanneer het nut duidelijk is en je 
vastbesloten bent, vertrouw dan op Allah, want 
Allah houdt van degenen die op Hem vertrouwen. 

Alle lof zij Allah, de Heer van de werelden. 
Moge Allah Zijn zegeningen en vrede schenken 

aan onze meester Mohammed en aan zijn familie en 
metgezellen. 

 
 

***



 

 
30 

Inhoudstafel 

 
De heilzame middelen tot een gelukkig leven ........................ 2 

Inleiding .................................................................................................. 2 

Hoofdstuk: Geloof en goede daden .............................................. 3 

Hoofdstuk: Het zich bezighouden met nuttig werk of 
nuttige kennis ........................................................................................... 11 

Hoofdstuk: Het veelvuldig gedenken van Allah .................. 15 

Hoofdstuk: Inspanning om de oorzaken van zorgen weg te 
nemen en de middelen tot vreugde te verkrijgen .................... 17 

Het inschatten van het ergste scenario .................................. 20 

Hoofdstuk: De kracht van het hart, het vermogen om zich 
niet te laten verstoren of beïnvloeden. .......................................... 21 

Hoofdstuk: De geest voorbereiden op het verdragen van 
de tekortkomingen van anderen. ..................................................... 23 

Hoofdstuk: Het zich niet overgeven aan zorgen. ................ 25 

 

 

 

*** 

 




	غلاف موقع-رئاسة-هولندي
	44119578e2d8d71485acf78775ceab3e9b8d601e7753300a871e83e16be7f6a4.pdf
	غلاف ظهر رئاسة هولندي

