
هُ لُ هْ مَ جَ
لِ
 سْ عُ المُ ا لَا يَسَ españإسبانيمَ ol

Lo que todo musulmán
debe conocer

El Comité  educativo bajo la direcció n de
Asuntos Religiosos en la Mezquita Sagrada y la

Mezquita del Profeta





 

 

َمَ   َهَ ل َهَ جَ َمَ ل َس َالمَ ََعَ س ََي َاَل 
َ

Lo que todo musulmán debe 

conocer  
َ
َ

 اللَّجْنَةُ العِلمِْيَّةُ  

ينِيَّةِ بِالمَسْجِدِ الحرََامِ  ؤُونِ الدِّ  النَّبَويِِّ  وَالمَسْجِدِ  برِِئاَسَةِ الشُّ

َ
El Comité educativo bajo la dirección de 

Asuntos Religiosos en la Mezquita Sagrada y la 

Mezquita del Profetaَ
 



 

2 

 يمَ حَ الرَ َنَ ح َالرَ َالل ََبِسْمِ

Lo que todo musulmán debe conocer  

Introducción 
Las alabanzas son para Al-láh, Señor de los 

mundos, y que la paz y las bendiciones sean sobre 
el enviado como misericordia para los mundos, su 
familia, sus compañeros y todos aquellos que 
siguen su tradición y se guían por su guía hasta el 
Día del Juicio. Ahora bien: 

Este es un mensaje conciso que incluye lo más 
importante que necesita saber el musulmán sobre 
su credo, sus actos de adoración y sus 
transacciones. Lo hemos recopilado para los 
visitantes de los dos santuarios sagrados, para que 
estén informados y conscientes de los asuntos de su 
religión. Rogamos al Generoso y Dadivoso que sea 
de beneficio, que lo haga recto y exclusivamente 
para Su rostro; Él es el mejor a quien se puede pedir 
y el más noble en quien se puede esperar. 

El comité educativo de la Presidencia de Asuntos 
Religiosos de la Mezquita Sagrada y la Mezquita del 
Profeta 

En el nombre de Al-lah, el Clemente, el 
Misericordioso 

  



 

3 

Capítulo primero: 

Lo concerniente a la doctrina Islámica 
Capítulo Uno: El significado del Islam y los 

pilares del Islam: 

El Islam: es la sumisión total a Al-láh creyendo 
en Su unicidad, obedeciéndole y negando cualquier 
tipo de politeísmo (Shirk) y desvinculándose de sus 
adeptos. 

Sus pilares son cinco: 
El primero: El testimonio de que ninguna deidad 

merece adoración excepto Al-láh y de que 
Muhámmad es el mensajero de Al-láh. 

El segundo: La realización de la oración. 
El tercero: Pagar el Zakat (la caridad 

obligatoria). 
El cuarto: El ayuno de Ramadán. 
El quinto: es la peregrinación a la Casa Sagrada 

para quien tenga la posibilidad de hacerlo. 
La importancia del monoteísmo: 

Sepa que Al-láh —Glorificado sea— creó a la 
creación para que Le adoren sin asociarle con 
nadie. Al-lah dijo: 

َّا ليَِعۡبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَۡتُ ٱلجِۡنَّ وَٱلإۡنِسَ إلِ

 {No he creado a los yinn y a los seres humanos 
sino para que Me adoren} [Corán 51: 56], Y esta 
adoración no puede conocerse sino mediante el 
conocimiento. Como Al-lah dijo: 



 

4 

ُ يَعۡلمَُ ﴿ ُ وَٱسۡتَغۡفرِۡ لذَِنۢبكَِ وَللِۡمُؤۡمِنيِنَ وَٱلمُۡؤۡمِنََٰتِِۗ وَٱللََّّ َّا ٱللََّّ نَّهُۥ لآَ إلََِٰهَ إلِ
َ
 فٱَعۡلمَۡ أ

َٰكُمۡ   ﴾ 19مُتَقَلَّبَكُمۡ وَمَثۡوَى

 {Debes saber que no hay nada ni nadie con 
derecho a ser adorado salvo Al-lah, e implórale el 
perdón de tus faltas y las de los creyentes y las 
creyentes. Al-lah conoce bien lo que hacen dentro y 
fuera de sus hogares} (Corán 47:19). Así, comenzó 
por el conocimiento antes de hablar y de actuar. Y 
lo más importante que el musulmán debe aprender 
es el monoteísmo (Al Tawhid) de Al-lah, glorificado 
y enaltecido sea; porque es el origen de la religión 
del Islam y su fundamento, La religión no se 
sostiene sino con el monoteísmo; este es el primer 
deber del musulmán y el último deber. Y el 
monoteísmo es el primer pilar del Islam que todo 
musulmán debe conocer y poner en práctica, y son 
cinco pilares, Como se recoge en un hadiz de Abdul-
lah Ibn Umar —que Al-láh esté complacido con 
ambos—, dijo: Oí al Mensajero de Al-láh- paz y 
bendiciones sean con él- decir: 

، وَإقَامِ  ِ دًا رسَُولُ اللََّّ ُ وأنَّ مُُمََّ »بنَُِِ الإسْلََمُ عََلَ خََسٍْ: شَهَادَةِ أنْ لََ إلَََ إلََّ اللََّّ
كََةِ، وحََجِّ الَبيتِْ، وصَوْمِ رَمَضَانَ«.  لََةِ، وَإيتَاءِ الزَّ  الصَّ

 «El Islam se construyó sobre cinco pilares: 
testificar que no existe divinidad salvo Al-láh, y que 
Muhámmad es Su Mensajero, realizar las oraciones, 
entregar el Zakat, peregrinar a la Casa y ayunar en 



 

5 

Ramadán»1. 
Es obligatorio para el musulmán aprender el 

significado del monoteísmo islámico, que es 
dedicar la adoración exclusiva solo a Al-láh. No se 
asocia a nadie con Él en Su adoración; ni un ángel 
cercano, ni un profeta enviado. 

El significado del testimonio «atestiguo que 

no hay divinidad digna de ser adorada, salvo 

Al-láh»: 

Consiste en que el siervo confirme, con 
convicción firme, que no hay divinidad digna de ser 
adorada salvo Al-láh. Adora solo a Al-láh, y Le 
consagra, Glorificado sea, todas las formas de 
adoración; como las súplicas, el temor, la 
esperanza, la confianza y otras. 

Y el testimonio de fe no se realiza sino con dos 
pilares: 

Primero: negar la divinidad y la adoración a todo 
cuanto no sea Al-lah, ya sean supuestos 
copartícipes, dioses o tâguts. 

Segundo: Afirmar Su Divinidad y la adoración 
verdadera a Al-láh, únicamente a Él, sin asociados 
en ello, Al-lah dijo: 

َٰغُوتَ ﴿  َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 {Envié a cada nación un Mensajero [para que los 
exhortara a] adorar a Al-lah y a rechazar la 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (8). 



 

6 

idolatría...} [An Nahl 16: 36] 
Los requisitos de «no hay divinidad digna de 

ser adorada salvo Al-lah » son: 

Primero: el conocimiento contrario a la 
ignorancia. 

Segundo: la certeza incompatible con la duda. 
Terce: La sinceridad incompatible con el 

politeísmo 

Cuarto: la veracidad incompatible con la 
mentira. 

Quinta: el amor incompatible con el odio. 
Sexto: la obediencia incompatible con el 

abandono. 
Séptimo: La aceptación incompatible con el 

rechazo. 
El octavo: la incredulidad en todo lo que se adora 

fuera de Al-lah. 
Y estas condiciones deben observarse, y han sido 

reunidas en los siguientes dos versos: 
Conocimiento certero, la sinceridad y tu 

veracidad, junto con amar y someterse, y aceptar 
que no hay dios fuera de Al-láh. 

junto con el rechazo de la ingratitud de tu 
parte...que no hay dios fuera de Al-láh de las cosas 
que distraen 

La realización del testimonio se cumple con 
adorar a Al-láh, el Altísimo, solo, sin asociarLo nada, 
y con dedicar la adoración con sinceridad a Al-láh 



 

7 

solo. No suplica sino a Al-láh, no deposita su 
confianza sino en Al-láh, no tiene esperanza sino en 
Al-láh, no realiza la oración sino para Al-láh, y no 
ofrece sacrificios sino a Al-láh -Enaltecido y 
Exaltado sea-. 

Lo que hacen algunas personas al circunvalar las 
tumbas, suplicar auxilio a quienes yacen en ellas e 
invocarlos fuera de Al-láh, es idolatría en la 
adoración. Por lo tanto, debemos de cuidarnos 
mucho de ello y advertir contra ello, porque esto es 
de la misma índole que lo que hacen los politeístas: 
la adoración de los ídolos, las piedras y los árboles 
junto con Al-lah, Enaltecido sea. Es la asociación por 
la cual Al-láh envió a los mensajeros y reveló los 
libros para advertir en su contra y prohibirla. 

El significado del testimonio de que 

Muhámmad es el Mensajero de Al-láh: 

Obedecerle en lo que ordenó, creerle en lo que 
informó, evitar lo que prohibió, y que se adore a Al-
láh con los preceptos que estableció. El musulmán 
reconoce que Muhámmad ibn Abdul-láh, el qurashi, 
el hashimi, es el Mensajero de Al-lah, glorioso y 
majestuoso, a toda la creación: los yinn y los seres 
humanos. Como Al-lah dijo: 

ِ إلِيَۡكُمۡ جَميِعًا﴿ اسُ إنِ يِ رسَُولُ ٱللََّّ هَا ٱلنَّ يُّ
َ
 ﴾ ...قلُۡ يََٰٓأ

 {Di [¡Oh, gente!]: “Soy el Mensajero de Al-lah 
para todos ustedes...} (Corán 7:158) 

y que Al-láh lo envió para transmitir Su religión 



 

8 

y guiar a las criaturas, Como Al-lah dijo: 

لاَ ﴿  ٱلنَّاسِ  كۡثرََ 
َ
أ وَلََٰكِنَّ  وَنذَِيرٗا  بشَِيرٗا  ل لِنَّاسِ  كَافَّٓةٗ  َّا  إلِ رۡسَلۡنََٰكَ 

َ
أ وَمَآ 

 ﴾ 28يَعۡلَمُونَ 

 {No te envié [¡Oh, Muhámmad!] sino como 
anunciador de buenas nuevas y amonestador para 
todos los seres humanos. Pero la mayoría de la 
gente lo ignora} (Corán, 34:28) Y como Al-lah dijo: 

َّا رَحۡمةَٗ ل لِعََٰۡلَمِينَ ﴿  رۡسَلۡنََٰكَ إلِ
َ
 ﴾ 107وَمَآ أ

 {No te he enviado [¡Oh, Muhámmad!] sino como 
misericordia para todos los seres} (Corán, 21:107) 

Las implicaciones de este testimonio: no creer 
que el Mensajero de Al-láh -la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él- tenga derecho alguno al 
señorío ni facultad de disponer del universo, ni 
derecho alguno de ser adorado, Más bien, él- paz y 
bendiciones sean con él- es un siervo que no debe 
ser adorado y un mensajero que no debe ser 
desmentido. No posee para sí mismo ni para los 
demás nada de beneficio ni de daño, excepto lo que 
Al-láh quiera, Como Al-lah dijo: 

قُولُ لكَُمۡ إنِ يِ ﴿ 
َ
عۡلمَُ ٱلۡغَيۡبَ وَلآَ أ

َ
وَلآَ أ  ِ قُولُ لكَُمۡ عِندِي خَزَائٓنُِ ٱللََّّ

َ
َّآ أ قلُ ل

َّا مَا يوُحَىَٰٓ إلِيََّ  تَّبعُِ إلِ
َ
ٌۖ إنِۡ أ  ﴾...مَلَك 

 {Diles: “No les digo que poseo los tesoros de Al-
lah ni que conozco lo oculto, ni tampoco afirmo ser 
un ángel, solo sigo lo que me fue revelado...”} [Corán 
6: 50]. 



 

9 

Segundo capítulo : El significado de la fe y 

sus pilares: 
La fe: es la creencia del corazón, la 

pronunciación con la lengua y la acción del corazón 
y de los miembros del cuerpo; aumenta con la 
obediencia y disminuye con la desobediencia. 

La fe es una condición para la validez y la 
aceptación de las adoraciones. Así como la idolatría 
y la incredulidad anulan todos los actos de 
obediencia, Así como Al-láh no acepta la oración sin 
ablución, tampoco acepta ninguna adoración sin fe. 
Al-lah dijo: 

يدَۡخُلُونَ ﴿ وْلََٰٓئكَِ 
ُ
فأَ نثَىَٰ وَهُوَ مُؤۡمِنٞ 

ُ
وۡ أ
َ
َٰلحََِٰتِ مِن ذَكَرٍ أ وَمَن يَعۡمَلۡ مِنَ ٱلصَّ

 ﴾ 124ٱلجۡنََّةَ وَلاَ يُظۡلَمُونَ نقَِيرٗا 

 {Al creyente que haga obras de bien, sea hombre 
o mujer, lo ingresaré al Paraíso y no será privado de 
su recompensa en lo más mínimo} Corán (4: 124). 

Y aclaró que la idolatría anula la obra, Como Al-
lah dijo: 

عَمَلكَُ ﴿ ليََحۡبَطَنَّ  شۡرَكۡتَ 
َ
أ لئَنِۡ  قَبۡلكَِ  مِن  َّذِينَ  ٱل وَإِليَ  إلِيَۡكَ  وحِىَ 

ُ
أ وَلقََدۡ 

 ﴾ 65وَلتََكُونَنَّ مِنَ ٱلخََٰۡسِرِينَ 

 {Se te ha revelado [¡Oh, Muhámmad!], y también 
a los [Profetas] que te precedieron, que si cometes 
idolatría, tus obras se perderán y te contarás entre 
los perdedores} [Corán 39: 65], 

Los pilares de la fe son seis: creer en Al-láh, en 



 

10 

Sus ángeles, en Sus libros sagrados, en Sus 
mensajeros, en el Día del Juicio, y en la 
predestinación, tanto para lo bueno como para lo 
malo. 

1) La fe en Al-láh, Exaltado sea, implica 

tres cuestiones: 
1- Creer en Su señorío: 

Es unificar a Al-lah, Enaltecido sea, en Sus actos: 
como la creación, la provisión, dar la vida y causar 
la muerte. Nadie es Creador excepto Al-láh; nadie 
provee el sustento excepto Al-láh; nadie otorga la 
vida excepto Al-láh; nadie prescribe la muerte 
excepto Al-láh; y nadie gobierna el universo 
excepto Él, Glorificado y Exaltado sea. 

No conocemos casos de alguien que reniegue de 
la Soberanía de Al-láh, Glorificado sea, excepto de 
aquellos vanidosos que no creen en lo que dicen. 
Como ocurrió con el Faraón, cuando le dijo a su 
pueblo: 

ناَ ...﴿ 
َ
علْىَرَبُّكُمُ أ

َ
 ﴾الأْ

 {...“Yo soy su Señor supremo”} [An-Nazi'at: 24], 
Pero eso no se debe a una creencia doctrinal, como 
Al-lah dijo acerca de Moisés - la paz sea con él-: 

وَإِن يِ ﴿  بصََائٓرَِ  رۡضِ 
َ
وَٱلأۡ مََٰوََٰتِ  ٱلسَّ رَبُّ  َّا  إلِ ؤُلاَءِٓ  هََٰٓ نزَلَ 

َ
أ مَآ  عَلمِۡتَ  لقََدۡ  قَالَ 

ظُنُّكَ يََٰفرِعَۡوۡنُ مَثۡبُورٗا 
َ
 ﴾ 102لأَ

 {Dijo [Moisés]: “Tú sabes bien que solo el Señor 



 

11 

de los cielos y de la Tierra ha enviado estos 
milagros claros. ¡Oh, Faraón! Creo que estás 
perdido”} [Al-Isrā’: 102] Y el Altísimo dijo: 

ا ﴿  نفُْسُهُمْ ظُلمًْا وعَُلُوًّ
َ
 ﴾  ...وجََحَدُوا بهَِا وَاسْتيَقَْنَتهَْا أ

 {Rechazaron los Signos, a pesar de estar 
convencidos [de que provenían de Al-lah], por 
perversidad y arrogancia...} (Corán, 27: 14). 

Estas criaturas seguramente tienen un creador, 
Ya que no pueden darse vida a sí mismas; Porque 
un elemento no puede crearse a sí mismo, ni puede 
existir de forma casual, porque cada hecho debe 
tener un hacedor, Asimismo, su disposición 
existencial en este orden sorprendente y en 
armoniosa coordinación impide que su existencia 
sea casual, debe tener un Creador, que es Al-láh, 
Señor de todo cuanto existe, Al-lah dijo: 

مۡ هُمُ ٱلخََٰۡلقُِونَ  ﴿ 
َ
مۡ خُلقُِواْ مِنۡ غَيرِۡ شَىۡءٍ أ

َ
رۡضََۚ بلَ   35أ

َ
مََٰوََٰتِ وَٱلأۡ مۡ خَلقَُواْ ٱلسَّ

َ
أ

َّا يوُقنُِونَ   ﴾ 36ل

 {¿Acaso surgieron de la nada o son ellos sus 
propios creadores?(35) 

 ¿O crearon los cielos y la Tierra? No tienen 
certeza de nada. (36)} [At-Tur: 35-36]. 

Los idólatras reconocían la Soberanía de Al-láh, 
Exaltado sea, a pesar de que le asociaban otras 
deidades, y ello no los hizo entrar en el Islam. Y el 
Profeta- paz y  bendiciones sean con él- los 
combatió y consideró lícitos sus vidas y bienes, 



 

12 

porque incurrieron en el politeísmo en la 
adoración. Y adoraron a otros junto a Él, como los 
ídolos, las piedras, los ángeles y otros. 

2- Creer en su divinidad: 

La creencia en Su Divinidad, es decir, en que es el 
Único dios verdadero, y que no tiene asociado. (El 
Dios) en el sentido de (el adorado), es decir, (el que 
merece ser adorado) con amor, veneración y 
sumisión. 

Al-lah dijo: 

َّا هُوَ ٱلرَّحۡمََٰنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿  َّآ إلََِٰهَ إلِ  ﴾ 163وَإِلََٰهُكُمۡ إلََِٰهٞ وََٰحِدٌٞۖ ل

 {Su Dios es un Al-lah Único, no hay divinidad 
[con derecho a ser adorada] salvo Él, el Compasivo, 
el Misericordioso} (Corán 2:163) 

Así pues, todo aquel que tome otra deidad que no 
sea Al-láh y la adore en vez de Al-láh, su creencia y 
adoración serán inválidas. Al-lah dijo: 

َ هُوَ ﴿ نَّ ٱللََّّ
َ
نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلبََٰۡطِلُ وَأ

َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ ذَ
 ﴾ 62ٱلۡعَليُِّ ٱلۡكَبيِرُ  

 {Al-lah es la Verdad, y aquello que [los idólatras] 
invocan en vez de Él es falso. Al-lah es el Sublime, el 
Grande} [Corán 22: 62]. 

Por ello, los mensajeros -la paz sea con ellos-, 
desde Noé hasta Muhammad -la paz y las 
bendiciones sean con él-, llamaban a sus pueblos a 
la adoración exclusiva a Al-lah y a dedicarle el culto 
únicamente a Él, sin adorar nada ni nadie con Él. Al-



 

13 

láh Todopoderoso ha invalidado el acto de los 
idólatras de tomar deidades a las que adoran junto 
a Él, Glorificado y Exaltado sea, y a las que suplican 
la victoria y el auxilio, con dos pruebas racionales: 

La primera es: que ninguna de estas deidades 
que han adoptado los idólatras posee cualidades 
divinas, pues son ídolos creados y no crean, ni 
aportan ningún beneficio a quienes les adoran, ni 
les protegen del mal, ni disponen de la vida ni de la 
muerte, ni de la resurrección. Como Al-lah dijo: 

نفُسِهِمۡ ﴿
َ
ا وَهُمۡ يُخلۡقَُونَ وَلاَ يَمۡلكُِونَ لأِ َّا يَخلۡقُُونَ شَيۡـ ٗ ٓۦ ءَالهَِةٗ ل خَذُواْ مِن دُونهِِ وَٱتَّ

ةٗ وَلاَ نشُُورٗا  ا وَلاَ نَفۡعٗا وَلاَ يَمۡلكُِونَ مَوۡتٗا وَلاَ حَيَوَٰ  ﴾ 3ضَر ٗ

 {Pero [los que se niegan a creer] adoran en vez 
de Al-lah a ídolos que no pueden crear nada, pues 
ellos mismos han sido creados, ni siquiera tienen el 
poder de apartar de sí mismos un perjuicio ni de 
atraer hacia sí mismos un beneficio. Tampoco 
tienen poder sobre la muerte, la vida ni la 
resurrección} [Corán 25: 3]. 

Segundo: que estos mismos asociadores 
admitían que Al-láh, Todopoderoso, era el Único 
Creador, Quien maneja todo solo sin socios, y esto 
obliga a que lo adoren únicamente a Él y a 
reconocer la divinidad solamente para Él. Como Al-
lah dijo: 

تَعۡلَمُونَ  ﴿ كُنتُمۡ  إنِ  فيِهَآ  وَمَن  رۡضُ 
َ
ٱلأۡ ل مَِنِ  فلَاَ   84قلُ 

َ
أ قلُۡ   َِۚ لِلََّّ سَيَقُولوُنَ 



 

14 

رُونَ  بۡعِ وَرَبُّ ٱلۡعَرۡشِ ٱلۡعَظِيمِ    85تذََكَّ مََٰوََٰتِ ٱلسَّ َِۚ قلُۡ   86قلُۡ مَن رَّبُّ ٱلسَّ سَيَقُولوُنَ لِلََّّ
فلَاَ تَتَّقُونَ  

َ
ِ شَىْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلاَ يُجَارُ عَليَهِْ إنِْ كُنتُْمْ    87أ

قلُْ مَنْ بيَِدِهِ مَلَكُوتُ كُل 
ِ قُ  88تَعْلَمُونَ  َّي تسُْحَرُونَ سَيَقُولوُنَ لِلََّّ ن

َ
 ﴾ 89لْ فأَ

 {Pregúntales [¡Oh, Muhámmad!]: “Si saben, ¿a 
quién pertenece la Tierra y todo lo que existe sobre 
ella?”(84) 

 Sin duda responderán: “A Al-lah ”. Diles: “¿Acaso 
no van a recapacitar [en que deberían adorarlo solo 
a Él]?” (85) 

 Pregúntales: “¿Quién es el creador de los siete 
cielos, y el Señor del Trono grandioso?” (86) 

 Sin duda responderán: “Al-lah”. Diles: “¿Acaso 
no van a temer?” (87) 

 Pregúntales: “Si lo saben, ¿Quién tiene en Sus 
manos el dominio de todas las cosas, y puede 
amparar a quien Él quiere y nadie puede protegerse 
de Él [y Su castigo]?” (88) 

 Sin duda que responderán: “Al-lah". Diles: 
“¿Acaso están hechizados [y no pueden ver la 
verdad]?” (89) [Corán 23: 84-89] Si reconocen la 
unicidad de Al-láh en Su señorío (tawhid ar-
rabubiya), les incumbe que Le dediquen la 
adoración exclusivamente a Él, Exaltado sea, y que 
no asocien con Él a nadie en Su adoración. 

3- La creencia en los Nombres y Atributos de 

Al-láh: 

Es decir: admitir como cierto aquello que Al-láh 



 

15 

nos anuncia acerca de Sí mismo en su Libro, o lo que 
afirmó para Él el Mensajero de Al-láh -que la paz y 
las bendiciones de Al-láh sean con él- en su Sunnah; 
de los nombres y atributos, de la manera que 
corresponde a Al-láh, el Altísimo, sin tergiversarlos 
ni negarlos, ni especificar el “cómo”, ni comparar, 
Al-lah dijo: 

سۡمََٰٓئهَِِۦۚ سَيُجۡزَوۡنَ ﴿ 
َ
َّذِينَ يلُحِۡدُونَ فيِٓ أ ٌۖ وَذَرُواْ ٱل سۡمَاءُٓ ٱلحۡسُۡنَىَٰ فٱَدۡعُوهُ بهَِا

َ
ِ ٱلأۡ وَلِلََّّ

 ﴾ 180مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 

 {A Al-lah pertenecen los nombres más sublimes, 
invócalo a través de ellos, y apártate de quienes los 
niegan. Serán castigados por lo que hicieron} [Al-
A‘rāf:180], Y el Altísimo dijo: 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ...﴿  ٌۖ وَهُوَ ٱلسَّ  ﴾ ليَسَۡ كَمِثۡلهِۦِ شَىۡءٞ

 {...No hay nada ni nadie semejante a Al-lah, y Él 
todo lo oye, todo lo ve} [Corán 42: 11]. 

Las clases de idolatría son tres: 

1- La idolatría mayor. 
2- La idolatría menor. 
3. Idolatría oculta. 
1- La idolatría mayor: 

Su criterio consiste en: colocar otra divinidad al 
mismo nivel que Al-láh, en aquello que es exclusivo 
de Al-láh. Como Al-lah dijo: 

ِ ٱلعََٰۡلَمِينَ ﴿  يِكُم برَِب   ﴾ 98إذِۡ نسَُو 

 {pues equiparábamos a los ídolos con el Señor 



 

16 

del Universo [al adorarlos]} [Corán, 26: 98]. 
Esto implica: dedicar la adoración a otro que Al-

lah, Altísimo sea, O dedicar parte de ella a otro que 
Al-lah, Glorificado y Altísimo sea; como la súplica, el 
auxilio, el voto y el sacrificio, y otras formas de 
adoración. 

O que incluya: tener por lícito lo que Al-láh -
Enaltecido y Exaltado sea- ha prohibido, o la 
prohibición de lo que ha sido declarado lícito, O 
anular lo que Al-lah, el Poderoso y Majestuoso, ha 
hecho obligatorio, Como tener por lícito aquello 
cuya prohibición se conoce necesariamente en la 
religión; como tener por lícita la fornicación, el 
alcohol, la desobediencia a los padres, la usura o 
cosas semejantes. 

O la prohibición de lo que Al-lah ha permitido de 
las cosas buenas, o suprimir lo que Al-lah ha hecho 
obligatorio; como la creencia de que la oración no 
es obligatoria, o que el ayuno no es obligatorio, o 
que la zakat no es obligatoria. 

La idolatría mayor invalida todas las obras y 
garantiza la eternidad en el Infierno para quien 
muere en ella, Como Al-lah dijo: 

ا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ ...﴿  شۡرَكُواْ لحَبَطَِ عَنۡهُم مَّ
َ
 ﴾ وَلوَۡ أ

 {...Pero si Le hubieran asociado divinidades [en 
la adoración] a Al-lah, todas sus obras no habrían 
valido de nada.} [Corán 6: 88]. 

Y a quien muera en tal estado no se le perdonará, 



 

17 

y el Paraíso le será vedado, Como Al-lah dijo: 

َٰلكَِ لمَِن يشََاءُٓ ﴿  ن يشُۡرَكَ بهِۦِ وَيَغۡفرُِ مَا دُونَ ذَ
َ
َ لاَ يَغۡفرُِ أ  ﴾ ...إنَِّ ٱللََّّ

 {Al-lah no perdona la idolatría, pero perdona, 
fuera de ello, a quien Le place...} (Corán, 4:48) Y el 
Altísimo dijo: 

ارُ ﴿ َٰهُ ٱلنَّ وَى
ۡ
ُ عَليَۡهِ ٱلجۡنََّةَ وَمَأ مَ ٱللََّّ ِ فَقَدۡ حَرَّ  ﴾ ...إنَِّهُۥ مَن يشُۡركِۡ بٱِللََّّ

 {A quien atribuya actos de adoración a otros 
además de Al-lah, Él le vedará el Paraíso y su 
morada será el Infierno...} [Corán 5: 72]. 

2- La idolatría menor: 

Es lo que está establecido en los textos del Corán 
o la Sunnah como shirk, pero que no alcanza el 
grado del shirk mayor; por ello se denomina shirk 
menor; como jurar por otro que no sea Al-lah; como 
jurar por la Kaaba, los profetas, la confianza, la vida 
de Fulano, y cosas así, Tal como dijo el Profeta- paz 
y bendiciones sean con él-: 

شَركَ«. 
َ
و أ

َ
فَ بِغَيِر الِله فَقَدْ كَفَرَ أ

 »مَنْ حَلَ

 “Quien jure por algo diferente a Al-láh habrá 
descreído o asociado”1. 

Y puede ser mayor dependiendo de lo que haya 
en el corazón de su autor, Si en el corazón de quien 
jura por el Profeta o por el shéij fulano hay la 
creencia de que es como Al-lah, o que se le suplica 

 
1 Reportado por Ahmad en su Musnad con el número (6072), y At-Tirmidhi 

con el número (1535), y dijo: hadiz hasan. 



 

18 

aparte de Al-lah, o que tiene potestad de actuar en 
el universo, entonces se trata de «shirk akbar» o 
idolatría mayor. Ahora bien, si quien jura por otro 
que no sea Al-lah no tuvo esa intención, sino que le 
salió de la lengua sin proponérselo, por estar 
acostumbrado a ello; se considera una forma de 
idolatría menor. Esto ocurre con frecuencia en 
algunas regiones; por lo tanto, es obligatorio estar 
alerta a ello y advertir contra ello, para la 
protección del monoteísmo  

3. La idolatría oculta: 

Es la ostentación que hay en los corazones; Como 
quien realiza la oración o recita para que sea visto 
por la gente, o glorifica a Al-láh para que lo alaben, 
o da limosna para que lo elogien, Y esto anula la 
obra en la que ostentó, sin afectar las demás obras 
que realizó con sinceridad para Al-láh, Altísimo sea. 

El Profeta- paz y bendiciones sean con él- dijo: 

ودَاءِ فِِ  فَاةِ السَّ ودَاءِ عََلَ الصَّ خْفََ مِنْ دَبيِبِ النَّمْلَةِ السَّ
َ
ةِ أ مَّ

ُ
ْكُ فِِ هَذِهِ الْْ »الشِِّّ

عْلمَُ، 
َ
ناَ أ

َ
شْرِكَ بِكَ شَيئًْا وَأ

ُ
نْ أ

َ
عُوذُ بِكَ أ

َ
نْ يَقُولَ: "اللَّهُمَّ إِنِِّّ أ

َ
ارَتهُُ أ   ظُلمَْةِ اللَّيلِْ، وَكَفَّ

سْتَغْفِرُكَ مِ 
َ
عْلمَُ«. وَأ

َ
ِي لََ أ نبِْ الذَّ  نَ الذَّ

 «El shirk (la idolatría) en esta ummah es más 
oculto que el paso de una hormiga negra sobre una 
roca negra en la oscuridad de la noche, y su 
expiación es decir: 'Oh Al-lah, me refugio en Ti de 
asociarte algo conscientemente, y te pido perdón 



 

19 

por el pecado que desconozco'»1. 
Los tipos de incredulidad: 

Primer tipo: La incredulidad mayor: 

Es lo que conlleva la permanencia eterna en el 
infierno, y son cinco tipos: 

1- La incredulidad por desmentir: 

Y es la creencia de que los Mensajeros mienten, 
Y esto es escaso entre los incrédulos; porque Al-láh, 
Exaltado sea, apoyó a Sus mensajeros con pruebas 
claras, Y la condición de estos que desmienten es tal 
como Al-lah los ha descrito: 

ا بهَِا وجََحَدُوا ﴿  نفُْسُهُمْ ظُلمًْا وعَُلُوًّ
َ
 ﴾ ...وَاسْتيَقَْنَتهَْا أ

 {Rechazaron los Signos, a pesar de estar 
convencidos [de que provenían de Al-lah], por 
perversidad y arrogancia...} [Corán 16: 14]. 

2- La incredulidad denegación y arrogancia): 

Y este es el ejemplo de la incredulidad de Iblís: él 
no repudió el mandato de Al-lah ni lo negó, sino que 
lo afrontó con rechazo y soberbia. Al-lah dijo: 

بيََٰ وَٱسۡتَكۡبرََ وكََانَ مِنَ ﴿
َ
َّآ إبِلۡيِسَ أ وَإِذۡ قلُنَۡا للِۡمَلََٰٓئكَِةِ ٱسۡجُدُواْ لِأٓدَمَ فسََجَدُوٓاْ إلِ

 ﴾ 34ٱلۡكََٰفرِيِنَ 

 {Pero cuando dije a los ángeles: “¡Prostérnense 
ante Adán!” Todos se prosternaron excepto Iblís, 

 
1 Reportado por Al Bujari en "Al Adab Al Mufrad" (716), por Ahmad en su 

Musnad (19606), y por Ad-Diya' Al Maqdisi en "Al-Ahadith Al-Mukhtara" 
(150/1), y fue autentificado por Al Albani en su "Sahih Al Yami' As-Saghir" 
(3731). 



 

20 

que se negó y fue soberbio, y se convirtió en uno de 
los incrédulos} [Corán 2: 34]. 

3- La incredulidad del desvío y rechazo: 

Y ello consiste en apartarse con su oído y su 
corazón de seguir la verdad, de modo que no se 
vuelve a ella ni le presta atención alguna. Al-lah 
dijo: 

ٱلمُۡجۡرمِِينَ ﴿ مِنَ  إنَِّا   َۚ عَنۡهَآ عۡرضََ 
َ
أ ثُمَّ  رَب هِۦِ  بِـَٔايََٰتِ  رَِ  ذُك  ن  مِمَّ ظۡلمَُ 

َ
أ وَمَنۡ 

 ﴾ 22مُنتَقِمُونَ 

 {¿Acaso hay alguien más injusto que aquel que 
después de que se le recitan los versículos de Al-lah 
se aparta de ellos? He de retribuir a los pecadores 
con lo que merecen} [Corán, 32: 22]. 

En cuanto al apartamiento parcial, es 
transgresión, no incredulidad; como quien se 
aparta de aprender algunas de las obligaciones de 
la religión, tales como las normas del ayuno o de la 
peregrinación y cosas semejantes. 

4- La incredulidad de la duda: 

Y ello consiste en vacilar, y no afirmar con 
certeza la verdad, sino dudar de ella, como en la 
declaración del Altísimo: 

بدًَا  ﴿
َ
أ هَذِهِ  تبَيِدَ  نْ 

َ
أ ظُنُّ 

َ
أ قَالَ مَا  لنَِفْسِهِ  وَهُوَ ظَالمِ   ظُنُّ   35وَدَخَلَ جَنَّتَهُ 

َ
أ وَمَا 

جِدَنَّ خَيرًْا مِنهَْا مُنقَْلبًَا 
َ
اعَةَ قَائمَِةً وَلئَنِْ رُدِدْتُ إلِيَ رَب يِ لأَ  ﴾ 36السَّ

 {Luego ingresó en su viñedo lleno de soberbia e 
incredulidad y exclamó: “No creo que este viñedo 



 

21 

perezca jamás,(35) 

 tampoco creo que jamás llegue la Hora [del Día 
del Juicio]. Pero si llego a ser resucitado estoy 
seguro de que tendré un viñedo mejor que 
éste”(36)}. [Corán 18: 35-36]. 

5- La incredulidad de la hipocresía: 

Es manifestar con la lengua la fe y encubrir en el 
corazón el desmentimiento. Al-lah dijo: 

ِ وَبٱِليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَمَا هُم بمُِؤۡمِنيِنَ ﴿ اسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بٱِللََّّ  ﴾ 8وَمِنَ ٱلنَّ

 {Entre las personas hay [hipócritas] que dicen: 
“Creemos en Al-lah y en el Día de la Resurrección”, 
pero no son creyentes} [Corán 2: 8]. 

Y estos son los tipos de la incredulidad mayor 
que hacen salir del Islam. 

Segundo tipo: La incredulidad menor: 

Y este tipo no obliga la eternidad en el Infierno, 
Es aquello que, en el Libro y la Sunna, se ha llamado 
incredulidad sin estar definida por el artículo “al-”, 
sino que aparece en forma indefinida. Y los 
ejemplos al respecto son abundantes, incluyendo: 
El hadiz de Abu Hurairah (que Al-lah esté 
complacido con él) quien relató que el Mensajero 
de Al-lah (la paz y las bendiciones de Al-lah sean 
con él) dijo: 

عْنُ فِِ النَّسَبِ، وَالنِّيَاحَةُ عََلَ المَيِّتِ«.   »اثنْتََانِ فِِ النَّاسِ هُمَا بهِِمْ كُفْرٌ: الطَّ

 «Dos cosas en la gente son signos de 
incredulidad: difamar el linaje y lamentarse 



 

22 

excesivamente por el muerto»1. 

2) Creer en los ángeles: 
Y son seres invisibles a nuestros ojos, y un 

mundo oculto para nosotros  Al-láh Enaltecido los 
creó de la luz, Y ellos son adoradores de Al-láh -
Enaltecido sea-, No poseen nada de las cualidades 
del Señorío ni de las cualidades divinas. Y no 
desobedecen a Al-lah en lo que Él les ordena, y 
ejecutan todo cuanto se les ordena, Son muy 
numerosos, solo Al-láh sabe cuántos son. 

Creer en los ángeles implica cuatro asuntos: 
1- Creer en su existencia. 
2- Creer en aquellos de los que conocemos el 

nombre, debemos creer en ellos por su nombre; por 
ejemplo: Gabriel, Miguel e Israfil, y otros. Y en 
aquellos de los que desconocemos el nombre, 
debemos creer de un modo genérico. 

3- Creer en aquellas cualidades suyas que se nos 
han revelado en el Corán y la Sunnah; Como en el 
caso de Gabriel, del que nos ha informado el 
Profeta, que la paz y las bendiciones de Al-lah sean 
con él, que lo vio del modo en que fue creado por Al-
lah, y que posee seiscientas alas que cubrían el 
horizonte. 

4- Creer en aquellas obras que sabemos que 
fueron realizadas por ellos: como glorificar a Al-láh, 

 
1 Reportado por Muslim (121), y por Ahmad en el Musnad (10434). 



 

23 

Exaltado sea, y adorarle de día y de noche, sin 
desgano ni cansancio. 

Por ejemplo: Gabriel es el custodio de la 
Revelación de Al-láh. 

Rafael, encargado de soplar la trompeta. 
El ángel de la muerte, el encargado de tomar el 

espíritu de los seres humanos en el momento del 
deceso. 

Málik, el guardián del Infierno. Ridwan, el 
guardián del Paraíso, y otros. 

3) La creencia en Sus libros revelados: 
Lo que se entiende por los Libros es: los Libros 

Divinos que Al-láh, Exaltado sea, reveló a Sus 
Mensajeros, Guía y misericordia para la humanidad, 
para que alcancen la felicidad de ambos mundos. 

Creer en los Libros implica cuatro cuestiones: 
1. Creer en la veracidad de que fue revelada por 

Al-láh. 
2. Creer en los nombres de los libros que 

conocemos, como por ejemplo el Corán que fue 
revelado a Muhámmad, que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, y la Torá revelada al profeta 
Moisés, la paz sea con él, El Evangelio que fue 
revelado a Jesús, la paz sea con él, y los Salmos 
entregados a David, la paz sea con él. 

No obstante, en aquello de lo que desconocemos 
el nombre, debemos creer de un modo genérico. 

3. Admitir como cierto su contenido; como el 



 

24 

contenido del Corán y aquellos contenidos de los 
Libros precedentes que no han sido adulterados. 

4. Aplicar las normas que contienen, siempre que 
no hayan sido abrogadas, así como aceptarlas y 
admitirlas, sepamos o no la sabiduría que 
encierran. Y todos los libros celestiales anteriores 
han sido abrogados por el Grandioso Corán, No está 
permitido aplicar ninguna norma o mandamiento 
incluido en las Escrituras anteriores, excepto 
aquellas que sean verídicas y hayan sido ratificadas 
por el Corán o por la Sunnah del Profeta —que la 
paz y las bendiciones de Al-láh sean con él—. 

4) Creer en los mensajeros —la paz sea 

con ellos—: 
Los mensajeros: plural de “mensajero”; se 

refiere a quien, de entre los seres humanos, ha 
recibido revelación de una legislación divina y ha 
sido ordenado a transmitirla. El primero de ellos 
fue Noé, la paz sea con él, y el último fue 
Muhámmad, la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él, Ellos son humanos creados, No poseen 
ninguna de las cualidades del Señorío ni de la 
Divinidad. 

Creer en los Profetas implica: 
1. Creer en que su mensaje proviene verazmente 

de Al-láh, Así pues, quien descrea del mensaje de 
uno de los Profetas, habrá descreído de todos ellos. 

2. Creer en aquellos de los que conocemos el 



 

25 

nombre, debemos creer específicamente por su 
nombre. Por ejemplo: Muhámmad, Abraham, 
Moisés, Jesús, Noé, que la paz y las bendiciones de 
Al-láh sean con ellos. Y ellos son los de firme 
resolución entre los mensajeros. 

No obstante, en aquellos de los que 
desconocemos el nombre, debemos creer de un 
modo genérico. Al-lah dijo: 

َّمۡ نَقۡصُصۡ ﴿  ن ل ن قَصَصۡنَا عَليَۡكَ وَمِنۡهُم مَّ ِن قَبۡلكَِ مِنۡهُم مَّ رۡسَلنَۡا رُسُلاٗ م 
َ
وَلقََدۡ أ

 ﴾ ...عَليَۡكَ 

 {Envié otros Mensajeros antes de ti, de algunos 
de ellos te he relatado su historia, y de otros no te 
relaté su historia...} (Corán, 40:78) 

3. Aceptar como ciertas todas aquellas 
informaciones verídicas que se nos han transmitido 
de ellos. 

4. Actuar según los mandamientos del Mensajero 
que se nos han enviado, que es el sello de todos 
ellos: Muhámmad, que la paz y las bendiciones de 
Al-láh sean con él. 

5) La creencia en el Día del Juicio: 
Es el Día de la Resurrección, en el que se 

resucitará a todas las personas para que sean 
juzgadas y retribuidas o castigadas. Se le denomina 
así porque no hay otro día después de él, las gentes 
del Paraíso se establecerán en sus aposentos y las 
gentes del Infierno, en los suyos. 



 

26 

Creer en el Último Día implica tres asuntos: 
A- La creencia en la resurrección: 

es decir que revivan los muertos cuando se sople 
en el cuerno el segundo soplido, La gente se 
levantará ante el Señor de los mundos, descalza, sin 
calzado; desnuda, sin cubrirse; e incircuncisa, sin 
circuncidar. Al-lah dijo: 

لَ خَلقٍْ نعُيِدُهُ  ﴿ وَّ
َ
ناَ أ
ْ
 ﴾ 104عَليَنَْا إنَِّا كُنَّا فَاعِليِنَ وعَْدًا كَمَا بدََأ

 {Así como inicié la primera creación, la repetiré. 
Ésta es una promesa que he de cumplir} [Al-
Anbiya': 104]. 

b- Creer en el juicio y la retribución: 

donde el siervo será juzgado por sus acciones y 
retribuido por ellas, El Altísimo dice: 

 ﴾ 26 ثُمَّ إنَِّ عَليَۡنَا حِسَابَهُم 25إنَِّ إلِيَۡنَآ إيِاَبَهُمۡ ﴿

 {Porque todos comparecerán ante Mí,(25) 

 y seré Yo Quien los juzgue (26)} [Al-Gashiyah: 
25-26]. 

C- La creencia en el Paraíso y el Infierno: 

Y que ambos son el destino eterno de la creación; 
El Paraíso es la Morada de las Delicias, dispuesta 
por Al-láh, Exaltado sea, para los creyentes que Le 
temen de un modo reverencial, quienes fueron 
obedientes a Él y a Su Mensajero. En el Paraíso hay 
lo que ningún ojo ha visto, ningún oído ha 
escuchado y ningún corazón humano ha imaginado 
jamás. 



 

27 

Y en cuanto al Infierno; es la morada del castigo, 
que Al-láh, el Altísimo, preparó para los incrédulos, 
aquellos que descreyeron en Él y desobedecieron a 
Sus Mensajeros. En él se encuentran toda clase de 
tormentos y horrores inimaginables para la mente 
humana. 

6) La creencia en el destino, sea agradable 

o desagradable: 
Lo que se entiende por el Decreto Divino: El 

Decreto de Al-láh respecto de lo que sucederá, 
según Su conocimiento previo y lo que haya 
dispuesto Su sabiduría. 

Creer en la predestinación divina implica cuatro 
asuntos: 

1. El conocimiento: Es creer en el conocimiento 
de Al-láh, el Altísimo, y que Él es conocedor de lo 
que ha sido y de lo que será y de qué manera, 
íntegra y detalladamente, eternamente y por 
siempre. Y Él- Glorificado sea- es el Omnisciente 
acerca de aquello que no ha sido; si fuera, cómo 
sería. Como dijo, glorificado sea: 

واْ لعََادُواْ لمَِا نُهُواْ عَنۡهُ ﴿   ﴾ ...وَلوَۡ رُدُّ

 {Y si se les diera la oportunidad de regresar [a la 
vida mundanal] volverían a [cometer] lo que se les 
había prohibido...} [Corán 6: 28]. 

2- La escritura: consiste en que Al-láh, Exaltado 
sea, ha escrito los decretos de todas las cosas hasta 



 

28 

el Día de Resurrección. Como Al-lah dijo: 

َٰلكَِ علَىَ ﴿ َٰلكَِ فيِ كتََِٰبٍِۚ إنَِّ ذَ رۡضِِۚ إنَِّ ذَ
َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللََّّ

َ
لمَۡ تَعۡلمَۡ أ

َ
أ

ِ يسَِيرٞ   ﴾ 70 ٱللََّّ

 {¿Acaso no sabes que Al-lah conoce cuanto hay 
en el cielo y en la Tierra? Todo está registrado en un 
libro, eso es fácil para Al-lah} [Corán 22: 70]. 

3- La Voluntad: es creer que no sucede en este 
universo sino lo que Al-láh, el Altísimo, quiere. Al-
lah dijo: 

 ﴾ ...وَرَبُّكَ يَخلُۡقُ مَا يشََاءُٓ وَيخَۡتَارُ ﴿

 {Tu Señor es Quien crea y elige hacer lo que 
quiere...} [Corán 28: 68]. Y el ser humano tiene una 
voluntad que no se aparta de la Voluntad de Al-láh, 
como dijo Al-láh, enaltecido sea: 

ُ رَبُّ ٱلعََٰۡلَمِينَ ﴿ ن يشََاءَٓ ٱللََّّ
َ
َّآ أ  ﴾ 29 وَمَا تشََاءُٓونَ إلِ

 {Pero sepan que solo se encaminará quien 
quiera Al-lah, Señor del universo} [Corán 81: 29]. 

4- La creación: creer en que Al-láh, Exaltado sea, 
creó a las criaturas, sus obras y sus actos, tanto de 
bien como de mal. Al-lah dijo: 

ِ شَىۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَىۡءٖٖۖ وَهُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾ 62 ٱللََّّ

 {Al-lah es el Creador de todas las cosas, y Él es 
su Custodio} [Corán 39: 62]. 

Estas etapas han sido reunidas en este verso: 
El saber de nuestro Señor, Su escritura, Su 



 

29 

voluntad y Su creación, que consiste en hacer existir 
y formar. 

Tercera sección: La Excelencia (la 

benevolencia): 
El Ihsán (benevolencia) es un solo pilar: adorar a 

Al-láh Enaltecido como si lo vieras; y si no lo ves, 
entonces Él te ve. 

Es decir, que la persona cumpla lo que Al-láh le 
ha ordenado en materia de adoración, como si 
estuviera de pie ante Al-láh, el Altísimo. Y ello exige 
el pleno temor reverente y el retorno a Él -
Glorificado sea-. e implica realizar la adoración de 
acuerdo con la Sunnah del Mensajero- paz y 
bendiciones sean con él-  

El Ihsán (la benevolencia) se divide en dos 
grados, y los bienhechores en el Ihsán ocupan dos 
estaciones distintas: 

Primero: El más elevado, la estación de la 
contemplación; Consiste en que el siervo obre como 
si estuviera contemplando a Al-láh —Enaltecido y 
Exaltado sea— con su corazón, de modo que el 
corazón se ilumine con la fe, hasta que lo oculto se 
torne como lo visible. 

El segundo estado: el de la sinceridad y la 
vigilancia, Consiste en que el siervo se esfuerce por 
tener presente que Al-láh lo está viendo y conoce 
cuanto le concierne; y cuando tiene esto presente, 
es sincero para con Al-láh. 



 

30 

Sección cuarta: Breve reseña de los 

fundamentos de ahlu Al-Sunnah y al-Yama’a: 
1. Seguir lo establecido en el Libro y la Sunna, 

interior y exteriormente, No anteponer las palabras 
de nadie a las palabras de Al-lah, Poderoso y 
Majestuoso, ni a las del Mensajero de Al-lah —la paz 
y las bendiciones de Al-lah sean con él—. 

2. La pureza de sus corazones y de sus lenguas 
para con los compañeros del Mensajero de Al-láh -
la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él-, Y 
creen que el califato después del Mensajero de Al-
lah, que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con 
él, fue para Abu Bakr, luego Omar, luego Uzman, 
luego Ali, que Al-lah esté complacido con todos 
ellos. 

3. Amar a la gente de la casa del Mensajero de Al-
láh, la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, y 
apoyarles; y por la gente de su casa, la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, se entiende, en 
particular, a los piadosos de entre ellos. 

4. No rebelarse contra los líderes y los 
gobernantes, aunque cometan injusticias. Y se 
suplica para ellos la rectitud y la sanidad, y no se 
suplica contra ellos. Obedecer a los gobernantes es 
una obligación y forma parte de obedecer a Al-lah 
—exaltado y enaltecido sea—, siempre que ello no 
implique desobedecer a Al-lah. Si ordenan una 
desobediencia, no se les debe obedecer en ello. Y, en 



 

31 

lo demás, se les obedece si ordenan un bien. 
5. Creer en los dones especiales de los virtuosos 

(karamat al-awliya). Son los Hechos asombrosos, 
extraordinarios que Al-lah hace acontecer por 
medio de ellos. 

6. No consideran incrédulos a la gente de la qibla 
por el mero hecho de cometer pecados ni por los 
pecados capitales, como lo hacen los jariyitas, Más 
bien, la hermandad de la fe permanece pese a los 
pecados. Dicen acerca del pecador: es un creyente 
por su fe, y un musulmán corrupto por su pecado 
mayor. 

Capítulo segundo: Lo relativo a las 

formas de adoración 

Primera sección: La purificación 
Taharah (lingüísticamente): Es la limpieza y la 

pureza de toda suciedad e inmundicia, tanto 
sensible como moral. 

En términos jurídico-religiosos: limpieza de las 
impurezas que impiden realizar la oración y 
eliminación de lo impuro. Y la purificación es la 
llave de la oración, Por ello, aprenderla se 
encuentra entre las más importantes obligaciones 
de los asuntos religiosos, y todo musulmán debe 
aprenderla y prestarle la debida atención. 

Primero, Tipos de agua: 

1- Puro y purificador: es válido purificarse con él, 
Tanto si permanece tal como fue creado; Como agua 



 

32 

del mar, del río o de la lluvia, o se mezcló con una 
sustancia pura que no predominó sobre él ni le 
quitó su denominación de agua. 

2. Impuro; no está permitido su uso. Por lo tanto, 
no quita la impureza, Y no elimina la impureza, Es 
aquello cuyo color, sabor o olor cambia debido a 
una impureza. 

Segundo: la impureza: 

La impureza: es una inmundicia específica. que 
impide la oración. Como la orina, las heces, la 
sangre y otras cosas, y pueden estar en el cuerpo, 
en el lugar y en la vestimenta. 

La base en las cosas es que están permitidas y 
que en su origen son puras. Quien afirme la 
impureza intrínseca de algo, sobre él recae la 
prueba. No se consideran impuros: la flema, el 
sudor del ser humano y el sudor del asno; antes 
bien, son puros aunque sean desagradables. Todo 
lo que es impuro es sucio, pero no viceversa. 

La impureza tiene tres grados: 
Primero: la impureza mayor 

Tales como la impureza de aquello en lo que el 
perro ha introducido su lengua, La manera de 
purificarla es lavarla siete veces; la primera con 
tierra y las demás con agua. 

Segundo: La impureza leve: 

Como la orina del niño lactante cuando alcanza 
la túnica y lo semejante a ella. La forma de 



 

33 

purificarla: rociarla con agua hasta que la cubra por 
completo, y no requiere frotarla ni exprimirla. 

Tercero: la impureza intermedia: 

Como la orina y las heces del ser humano, y la 
mayoría de las inmundicias, si caen sobre la tierra o 
sobre una vestimenta y cosas semejantes. Y la 
manera de purificarla es: quitar la sustancia de la 
inmundicia, si tiene sustancia, y limpiar su sitio con 
agua u otros medios de limpieza. 

Entre aquello cuya impureza ha sido establecida 
por la evidencia: 

1- La orina y las heces del ser humano. 
2- El líquido preseminal (Madhí) y el líquido 

turbio posmiccional (Wadí)1. 
3- El excremento de los animales cuya carne no 

se come. 
4. La sangre de la menstruación y del postparto. 
5- La saliva del perro. 
6- La carroña, y se excluye lo siguiente: 
A. Cuando muere el hombre. 
B. Los peces y las langostas (saltamontes) 

muertos. 
C. Lo que muere de los animales que no poseen 

sangre que fluye; como la mosca, la hormiga, la 

 
 Secreción viscosa, líquida e incolora que se expele por los órganos :(المَذْي ) 1

sexuales durante las caricias, al recordar el acto sexual o desearlo, al mirar 
con excitación y cosas semejantes; sale en forma de gotas y, en ocasiones, 
no se percibe su salida. ( الوَدْي): Secreción espesa y blanquecina que se 
expele tras la micción o al cargar una cosa pesada. 



 

34 

abeja y similares. 
D.El hueso del animal muerto, su cuerno, su uña, 

su cabello y sus plumas. 
Y la forma de purificar las impurezas es: 
1- Con agua, que es el principio fundamental 

para purificar las impurezas; por lo tanto, no se 
recurre a otro medio. 

2. Lo que ha establecido la ley islámica acerca del 
modo de purificar los objetos intrínsecamente 
impuros o los que se han impurificado: 

A. El cuero del animal muerto se purifica 
mediante el curtido. 

B. La purificación del recipiente cuando un perro 
bebe en él: se lava siete veces; la primera de ellas 
con tierra. 

C. La purificación de la prenda cuando la alcanza 
sangre menstrual se hace raspándola, luego 
estrujándola con agua y después rociándola; y si 
tras ello queda algún rastro, no perjudica. 

D.Purificar el bajo del vestido de la mujer 
mediante la tierra pura que pisa después. 

La ropa se purifica de la orina del niño lactante 
salpicándola con agua, y se lava en el caso de la 
orina de la niña. 

E. La purificación de la vestimenta del madhí se 
realiza rociando agua sobre el lugar. 

F. Purificar la suela del calzado; frotándola 
contra la tierra pura. 

G. La purificación del suelo de la impureza se 



 

35 

realiza vertiendo un cubo de agua sobre el lugar, o 
dejándolo hasta que se seque por el sol o el viento; 
cuando desaparece el rastro de la impureza, queda 
puro. 

Tercero: acciones prohibidas para quien 

está en estado de impureza menor (sin 

ablución): 

Los asuntos prohibidos para quien se encuentra 
en estado de impureza menor o mayor: 

1- La oración, ya sea la prescrita o la voluntaria. 
Según se ha transmitido de Ibn Omar, que Al-lah 
esté complacido con ambos, que el Profeta, la paz y 
las bendiciones de Al-lah sean con él, dijo: 

ُ صَلََ   ةً بِغَيْرِ طُهُورٍ«. »لََ يَقْبلَُ اللََّّ

 «Al-láh no acepta ninguna oración sin 
purificación»1. 

2- Tocar el Libro del Corán. Que en el libro que le 
escribió el Mensajero de Al-lah, Él le bendiga y le dé 
paz, a Amru Ibn Hazm, en el cual decía: 

 »لََ يَمَسُّ القُْرْآنَ إِلََّ طَاهِرٌ«. 

 «Que nadie excepto la persona purificada debe 
tocar el Corán»2. 

3- Realizar el Tawaf alrededor de la Kaaba (la 

 
1 Relatado por Muslim con el número (224). 
2 Reportado por Málik en su Al-Muwatta' (680 y 219), por Ad-Daremi (312), 

y por Abd Ar-Razzaq en su Musanaf (1328), y fue autentificado por Al 
Albani en su "Irwa' Alghalil" (122). 



 

36 

Casa Antigua). como dijo el Profeta- paz y 
bendiciones sean con él-: 

وَافُ بِالْبَيتِْ صَلََ  مَ«. »الطَّ باَحَ فِيهِ الكََْلَ
َ
َ أ نَّ اللََّّ

َ
 ةٌ، إِلََّ أ

 El Tawaf alrededor de la Kaaba es una oración, 
salvo que Al-láh ha permitido hablar en él".1. Y el 
Profeta —la paz y las bendiciones de Al-lah sean 
con él— hizo la ablución para la circunvalación 
ritual (tawaf). Y está comprobado que el Profeta -
que la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él- 
prohibió a la menstruante hacer la circunvalación 
alrededor de la Kaaba hasta que se purifique. 

Y en cuanto a los asuntos que están prohibidos 
exclusivamente para quien se encuentra en estado 
de impureza ritual mayor, son: 

1- La recitación del Corán. Según el hadiz de 'Ali 
—que Al-lah esté complacido con él—: "Nada lo 
priva —es decir, al Profeta -la paz y las bendiciones 
de Al-lah sean con él— del Corán; sino la impureza 
mayor"2. 

2- Permanecer en la mezquita sin Wudú 
(ablución menor); Y esto es debido a las palabras de 
Al-lah Enaltecido sea: 

 
1 Reportado por An-Nisa'i, con el número 12808, y por Ahmad, con el número 

15423, y fue autentificado por Al Albani en Irwa' Alghalil, con el número 
121. 

2 Reportado por Ibn Mayah, número (594), y por Ibn Hibban, número (799), 
y fue clasificado 'débil' por Al Albani en su "Da'if Sunan At-Tirmidhi", 
número (146). 



 

37 

نتُمۡ سُكََٰرَىَٰ حَتَّىَٰ تَعۡلَمُواْ مَا تَقُولوُنَ ﴿
َ
ةَ وَأ لَوَٰ َّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَقۡرَبُواْ ٱلصَّ هَا ٱل يُّ

َ
يََٰٓأ

 ْ َّا عاَبرِيِ سَبيِلٍ حَتَّىَٰ تَغۡتَسِلُوا  ﴾ ...وَلاَ جُنُبًا إلِ

 {¡Oh, creyentes! No hagan la oración si están 
bajo el efecto de embriagantes [o drogas] hasta que 
sepan lo que están diciendo. Tampoco [hagan la 
oración] si están impuros hasta que se hayan 
bañado, excepto quien solo necesite pasar por la 
mezquita...} [Corán, 4:43]. 

Entonces, si quien tiene una impureza mayor 
realiza la ablución, le es lícito permanecer en la 
mezquita; asimismo, al que está en impureza mayor 
le está permitido pasar por la mezquita únicamente 
a modo de tránsito, sin sentarse en ella. 

Cuarto: Modales al hacer las necesidades: 

Se recomienda al hacer las necesidades: 
1- Alejarse y ocultarse de la gente en lugares 

solitarios. 
2- Decir la súplica transmitida al entrar, que es: 

عُوذُ بكَِ مِنَ الْْبُثِْ وَالْْبََائثِِ«. 
َ
 »اللَّهُمَّ إِنِِّّ أ

 "¡Oh Al-láh! ¡Ciertamente me refugio en Ti del 
demonio y de sus secuaces!"1 

Es obligatorio al hacer las necesidades: 
1- Purificarse de la orina. 
2- Cubrir el ‘Awrah (la parte íntima). 
Lo prohibido al hacer sus necesidades (orinar o 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (142), y por Muslim con el número 

(122). 



 

38 

defecar): 
1- Orientarse hacia la quibla o darle la espalda a 

ella. 
2-  Defecar y orinar en los caminos transitados 

por la gente y en sus lugares públicos. 
3- Orinar en agua estancada. 
Es desaconsejable al hacer las necesidades: 
1- No tocar el miembro con la mano derecha 

mientras se hacen las necesidades fisiológicas. 
2- Higienizarse con material sólido luego de 

orinar o defecar con la mano derecha. 
3- Es desagradable hablar al hacer sus 

necesidades, especialmente mencionar el nombre 
de Al-láh. 

Quinta: Normas de higienizarse con agua o 

material sólido luego de orinar o defecar: 

Istinyá: Es la eliminación de la huella de lo que 
sale de las vías excretoras mediante el agua. 

Al istiymár: es la eliminación de la huella de lo 
expulsado por los genitales o el ano sin agua, como 
piedras y papel. 

Las condiciones de lo que se emplea para la 

limpieza con piedras: 

1- Que sea lícito. 
2- Que sea puro. 
3- Que esté limpio. 
4- Que no sea un hueso ni estiércol. 
5- Que no sea con algo digno de respeto; como 



 

39 

los papeles que contienen el nombre de Al-láh- 
Enaltecido y Exaltado sea-. 

Y es permitido bastarse con la limpieza con 
piedras con dos condiciones: 

1- Que lo expulsado no sobrepase la zona 
habitual de salida. 

2- Que la limpieza con piedras se realice con tres 
piedras que limpien, o más. 

Sexto: Normas del wudú: 

Se debe realizar la ablución menor para tres 
adoraciones: 

1- Al realizar la oración, ya sea la prescrita o la 
voluntaria. 

2- Al tocar el Libro del Corán. 
3- La circunvalación. 
Las condiciones del wudú: 

1. El Islam. 
2- El intelecto (la razón) 

3- Haber alcanzado la pubertad. 
4- La intención: reside en el corazón, y 

pronunciarla es una innovación reprobable. Y quien 
desee realizar la ablución menor, ya ha tenido la 
intención. En cuanto a lavar las partes de la 
ablución con la intención de refrescarse o de 
limpiarse, no se considera ablución. 

5- La continuidad de la intención: que no 
pretenda interrumpirla hasta completar su 
purificación. 



 

40 

6- La desaparición de la causa que exige la 
ablución menor. Se excluye lo siguiente: quien 
padece incontinencia permanente y la que padece 
metrorragia. 

7- La limpieza de las partes íntimas con agua o 
con piedras antes de ello, para quien haya 
expulsado orina o heces. 

8- La cualidad del agua de ser pura y 
purificadora, y su licitud. 

9- Quitar todo lo que impida que el agua llegue a 
la piel. 

10- Que haya entrado el tiempo de la oración en 
el caso de quien padece una impureza ritual 
continua. 

Obligaciones del udu: 

1- Lavado de la cara. Esto incluye el enjuague de 
la boca y lavar la nariz. 

2- Lavarse las manos hasta los codos tres veces. 
3- Pasar las manos húmedas por la cabeza, 

incluidas las orejas. 
4- Lavar los pies hasta los tobillos. 
5- El orden entre las partes de la ablución. 
6- La consecución: no debe haber una 

interrupción que cause una larga separación entre 
las partes del cuerpo durante la ablución. 

La descripción de la ablución menor [Al-Wudú]. 

1- Decir “Bismil-láh” (en el nombre de Al-láh). 
2- Lavarse las manos tres veces. 
3- Lavarse la cara tres veces. Esto incluye el 



 

41 

enjuague de la boca y lavar la nariz. 
4- Lavarse las manos y los brazos hasta los codos 

empezando por la derecha primero y luego la 
izquierda, tres veces. 

5- Pasar las manos húmedas por la cabeza y por 
las orejas. 

6- Lavar los pies hasta los tobillos tres veces, 
empezando por el pie derecho y luego el izquierdo. 

Lo que invalida el wudú: 

1. lo que es evacuar como orinar, defecar, los 
gases. 

2- La excreción impura y abundante que sale del 
cuerpo. 

3- La pérdida de consciencia debido al sueño u 
otras causas. 

4- Tocar las partes íntimas directamente con la 
mano, sin ninguna barrera. 

5. Comer carne de camello. 
6- Apostasía del Islam, que Al-láh nos preserve a 

nosotros y a los musulmanes de ello. 
Séptimo: Las normas del Maseh sobre los 

calcetines o zapatillas: 

1- El calzado: todo lo que se usa en los pies hecho 
de cuero u otros materiales resistentes. 

2- Calcetín: prenda de lana o algodón, u otros 
materiales semejantes, que se lleva en los pies. 

Las condiciones de pasar la mano sobre los 

calcetines: 



 

42 

1. Que los haya vestido después de una 
purificación total. 

2. Que cubran los pies y los tobillos. 
3. que sean puros. 
4. Al Mas-h debe ser por un período bien 

determinado. 
5. Que el Maseh se realice en la ablución menor y 

no en lo que exige una ablución mayor. 
6. Que los calcetines de cuero y lo que se les 

asemeje sean lícitos; si fueran usurpados o de seda 
en el caso del hombre, no está permitido pasar la 
mano húmeda sobre ellos, porque con lo prohibido 
no se accede a la dispensa. 

El período del Mas-h: 

Para el residente: un día y una noche, y para el 
viajero: tres días con sus noches. 

Modo de hacerlo: 

Se humedece la mano con agua y se pasa la mano 
húmeda por la parte superior de los calcetines o de 
las botas de cuero, desde las puntas de los dedos de 
los pies hasta la canilla, una vez. 

Lo que anula Al-Mas'h 

1- El fin del período del Mas-h. 
2- Quitar los calcetines o uno de ellos. 
3- La ocurrencia de la impurificación mayor (Al 

Hadaz Al Akbar). 
El veredicto sobre el pasar la mano sobre los 

calcetines: 

Es una concesión, y hacer uso de ella es mejor 



 

43 

que quitarse los calcetines de cuero y lavar los pies; 
acogiéndose a la concesión de Al-lah, Glorificado y 
Altísimo sea, siguiendo el ejemplo del Profeta (la 
paz y las bendiciones de Al-lah sean con él) y en 
oposición a los innovadores. 

3- Maseh (pasar la mano húmeda) sobre los yesos, 

los vendajes y los emplastos: 

Los vendajes: son aquello que se sujeta sobre las 
fracturas; de yeso, de tablillas y cosas semejantes. 

Las vendas: lo que se ata sobre la herida, la 
contusión o la quemadura, de tela y semejantes. 

Los emplastos: aquello que se adhiere sobre las 
heridas o las pústulas con la intención de curar. 

El veredicto de pasar las manos húmedas sobre 

ellas: 

Está permitido: cuando haya necesidad de que 
permanezca, siempre que no exceda lo 
estrictamente necesario. 

Y no es permitido cuando ya no hay necesidad de 
ella, o cuando quitarla no acarrea dificultad ni daño. 

Modo de realizar el Mas-h sobre ellas: 

Lave lo que la rodea y pase sus manos mojadas 
sobre ella por todos sus lados. Y no se pasan las 
manos húmedas sobre lo que exceda el área de la 
ablución. 

Octavo: Las normas de At-Tayammum: 

La ablución seca: es pasar la tierra por el rostro 
y las palmas de las manos, con la intención de 
purificarse, de una forma prescrita. 



 

44 

Su estatus legal: 

Es obligatorio realizar la ablución seca 
(tayamum) en lugar de la ablución menor o mayor 
cuando no se dispone de agua o no es posible 
utilizarla. 

La sabiduría en su prescripción: 

El Taiammum es una de las características 
propias de la nación de Muhammad- paz y 
bendiciones sean con él-  Y no era conocido entre 
las naciones anteriores; es una concesión de Al-láh 
en favor de esta nación y una muestra de Su 
benevolencia para con ella. 

Los casos en los que es legal la ablución seca 

(tayamum): 

1- Si no encuentra agua, tanto en residencia 
como en viaje, y, tras buscarla, no la halla. 

2- Si tiene agua que necesita para su comida y 
bebida, y si al purificarse con ella perjudicaría esa 
necesidad, hasta el punto de temer padecer sed él 
mismo o que la padezca otro, ya sea un ser humano 
o un animal digno de respeto. 

3- Si teme que al usar el agua le afecte por su 
enfermedad, o porque tardará más en curarse. 

4- Si no puede purificarse con agua debido a una 
enfermedad que no le permite moverse, y no tiene 
quien le purifique, y teme de la salida del tiempo de 
la oración, entonces que haga la ablución seca (At-
Taiammum). 

5- Si teme sufrir frío al utilizar el agua y no 



 

45 

encuentra con qué calentarla, entonces que haga la 
ablución seca y rece. 

Descripción del Taiammum. 

Que toque suavemente el suelo o una superficie 
polvorienta con las palmas de sus manos, con los 
dedos separados; luego pase las yemas de los dedos 
por su rostro, y frote las palmas entre sí, 
procurando cubrir por completo el rostro y las 
palmas con el frotado. 

Lo que anula el Taiammum 

1- Encontrar agua si la ablución seca se realizó 
por su ausencia. o la capacidad de utilizarlo, si el 
tayammum se debía a la incapacidad de utilizarlo. 

2- Se anula por alguno de los actos que anulan la 
ablución menor, o por alguna de las causas que 
exigen la ablución mayor, como la relación sexual, 
la menstruación y el postparto. 

La norma para quien no puede usar agua y recurre 

al «tayammum»: 

Quien carezca de agua y de tierra, o llegue a una 
situación en la que no pueda tocar su piel con agua 
ni con tierra; entonces que rece según su situación, 
sin ablución ni ablución seca (At-Taiámum); pues 
Al-láh no impone a ninguna alma sino en la medida 
de su capacidad. Aun si se diera el caso de que 
después encontrara agua y tierra, o fuese capaz de 
usarlas, no debe repetir las oraciones que ya 
realizó, porque cumplió con lo que se le ordenó. Y 
esto es debido a las palabras de Al-lah Enaltecido 



 

46 

sea: 

َ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ ﴿...  ﴾ ...فٱَتَّقُواْ ٱللََّّ

 {...Tengan temor de Al-lah tanto como puedan...} 
(Corán 34:16) y por el dicho del Mensajero de Al-
lah (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) 
cuando dijo: 

توُا مِنهُْ مَا اسْتَطَعْتمُْ«.
ْ
مْرٍ فأَ

َ
مَرْتكُُمْ بأِ

َ
 »إِذَا أ

 “Si os ordeno que hagáis algo, cumplidlo cuanto 
podáis”1. 

Nota: Si se realiza la ablución seca por impureza 
mayor y luego se encuentra agua, es obligatorio 
realizar el baño ritual. 

Noveno: Normas relacionadas con la 

menstruación y el posparto: 

Primero, la menstruación: 

Es una sangre natural e innata que sale del fondo 
del útero en tiempos determinados. En el común de 
las mujeres, la menstruación dura seis o siete días 
de cada mes, pudiendo aumentar o disminuir. La 
menstruación de la mujer se alarga y se acorta; 
según lo que Al-láh Todopoderoso ha dispuesto en 
su naturaleza. 

Los preceptos relacionados con la mujer 
menstruante: 

1- La mujer menstruante no reza ni ayuna 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (7288), y por Muslim con el número 

(6066). 



 

47 

durante su menstruación, y no le son válidos. 
2- La mujer, cuando se purifique de su período 

menstrual, debe compensar el ayuno, pero no la 
oración. 

3- No le es permitido realizar las siete vueltas 
alrededor de la Ka‘bah, y no recite el Corán, Y no 
permanezca en la mezquita. 4- Le es prohibido al 
esposo realizar el coito vaginal con su esposa hasta 
que cese el flujo menstrual y ella realice la ablución 
mayor. 

5- Está permitido para el esposo obtener placer 
de su esposa menstruante en lo que no constituya 
coito, sin llegar a la penetración, como besarla, 
tocarla y similares. 

6- No es permitido para su esposo divorciarla 
durante la menstruación. 

La pureza es la interrupción del sangrado; 
cuando se detiene el sangrado, se considera limpia 
y ha terminado su periodo menstrual, por lo que 
debe realizar la ablución mayor (ghusl). Luego 
reanuda aquello que le había sido vedado por su 
período menstrual. 

Y si ve, una vez purificada de la menstruación, un 
flujo parduzco o amarillento, no debe tenerlo en 
cuenta. 

Segundo: el posparto: 

Es la sangre que sale del útero durante el parto y 
después de él, y es el resto de la sangre que quedó 
retenida durante el embarazo. 



 

48 

El sangrado posparto es como la menstruación 
en lo que es lícito; como gozar de ella en lo que no 
implica penetración vaginal. 

Y, entre lo que está prohibido: el coito vaginal, el 
ayuno y la oración, el divorcio, el Tawaf, la 
recitación del Corán y permanecer en la mezquita, 
Asimismo, la obligación de realizar la ablución 
mayor (ghusl) cuando se detiene su sangrado es 
como en el caso de la mujer que está menstruando. 

Debe recuperar el ayuno, pero no las oraciones; 
no las recupera, como la mujer menstruante. 

Y su duración máxima es de cuarenta días, Si la 
hemorragia del postparto se interrumpe antes de 
los cuarenta días, su postparto ha concluido; 
entonces debe realizar la ablución mayor, luego 
rezar, y hacer lo que hacen las puras, todo aquello 
que le estaba vedado a causa del postparto. 

La segunda sección: La oración: 
Primero: Las normas del Adhān y el Iqāmah: 

El Adhān fue instituido en el primer año de la 
Hégira profética, La razón por la que la Ley Islámica 
lo estableció es que, cuando les resultó difícil 
conocer los horarios de los rezos, deliberaron entre 
sí acerca de erigir una señal para ello. Se le mostró 
a 'Abdullah ibn Zayd -que Al-láh esté complacido 
con él- este Adhān en su sueño, y la revelación lo 
ratificó. 

Y el llamamiento a la oración (Al Adhán): Es el 



 

49 

anuncio de la entrada del tiempo de la oración 
(Waqtus-Salah). La «iqama»: es el anuncio del 
cumplimiento del salat. 

El Adhān y el Iqāmah son obligaciones 
comunitarias para los hombres en las oraciones 
obligatorias. Son parte de los ritos emblemáticos 
del Islam, por lo tanto no es permisible 
descuidarlos. 

Las condiciones del "adhan": 

1. Que el muecín sea varón. 
2- Que el Adhān se pronuncie según el orden 

prescrito de las frases. 
3- El Adhān debe ser consecutivo. 
4- Que el Adhān se realice después de la entrada 

del tiempo de la oración. Se exceptúa de ello: el 
primer llamado a la oración del alba y el del viernes. 

Las Sunans de al-adhan: 

1- Debe colocar sus dos dedos en sus oídos. 
2- El Adhān debe realizarse al inicio del tiempo. 
3- Girar el rostro a la derecha y a la izquierda al 

pronunciar las dos fórmulas: «Hayya 'ala as-salat» 
y «Hayya 'ala al-falah». 

4. Debe tener una voz agradable. 
5. Recitar las palabras del Adhān de manera 

deliberada, sin excesivo alargamiento o 
estiramiento. 

6- Detenerse al final de cada frase. 
7- Dirigir su rostro y pecho hacia la Qiblah 

durante el adhán. 



 

50 

El Adhan (primer llamado a la oración) consta de 
quince frases, tal como Bilal -Al-lah esté complacido 
con él- lo realizaba siempre en presencia del 
Mensajero de Al-lah -la paz y las bendiciones de Al-
lah sean con él-. 

Las palabras del "adhan": 

“Al-láhu Ákbar”: cuatro veces. 
«Ashhadu al-la ilaha il-la-l-lahu»: dos veces. 
Ash-hadu anna Muhammadan rasūl Allah: dos 

veces. (Doy testimonio de que Muhammad es el 
Mensajero de Al-lah). 

«hayya 'ala-s-salat» (vengan a la oración): dos 
veces, 

"Hayya ala Al Falah" (Vengan al éxito y la 
prosperidad): Dos veces. 

Luego decir: "Al-láhu Ákbar", dos veces. 
Luego concluir con: Lá iláha il-la Al-láh [No hay 

divinidad que merece la adoración excepto Al-láh]: 
una vez. 

En el Adhān del Fayr, se debe decir: As-salātu 
jayrum min an-nawm (la oración es mejor que el 
sueño) dos veces después de decir Hayya 'ala al-
falāh. Porque es un tiempo en el que, por lo general, 
la gente duerme. 

La iqāmah consta de once frases y debe recitarse 
rápidamente —es decir, apresurándola—, porque 
es una notificación para los presentes; por lo tanto, 
no hay necesidad de recitarla de manera 
deliberada. 



 

51 

Su forma es del siguiente modo: 
(Allahu Akbar): dos veces. 
(«Ashhadu al-la ilaha il-la-l-lahu»): una vez. 
(Atestiguo que Muhammad es Mensajero de Al-

lah): una vez. 
(Vengan a la oración): una vez. 
(Vengan al éxito y la prosperidad): una vez. 
(Qad qāmat as-sālāh): dos veces. 
(Allahu Akbar): dos veces. 
«La ilaha il-lal-lah»: una vez. 
Es recomendable que quien escuche el Adhān 

diga lo mismo que dice el muecín, salvo cuando dice 
«hayya 'ala-s-salah» y «hayya 'ala-l falah», pues 
entonces debe decir: «la haula wa la qwata il-la bil-
lah». Luego invoca la paz y las bendiciones de Al-lah 
sobre el Profeta (que la paz y las bendiciones de Al-
lah sean con él). Luego dice: 

لََ  ةِ، وَالصَّ عْوَةِ التَّامَّ دًا الوسَِيلَةَ وَالفَضِيلَةَ،  »اللهمَّ ربََّ هَذِهِ الدَّ ةِ القَائمَِةِ، آتِ مُُمََّ
ِي وعََدْتهَُ، إِنَّكَ لََ تُُلِْفُ المِْيعَادَ«.   وَابْعَثهُْ مَقَامًا مَُمُْودًا الذَّ

 «¡Oh, Al-láh! Señor de este llamado perfecto, y 
de esta oración establecida, concede a Muhámmad 
Al-Uasila y Al-Fadila, y dale el lugar elogiado que le 
has prometido; Tú no faltas jamás a tu promesa»1. 

 
1 El Sheij 'Abdul 'Azīz ibn Bāz (que Al-lah tenga misericordia de él) dijo en 

Majmū' Fatāwá (29/141): (Al Baihaqui añadió, con una buena cadena de 
transmisión, de Yábir, después de su dicho: «al-ladhī wa‘adtahu» (aquello 
que le prometiste): «Innaka la tujliful mi'ád» (Tú no faltas jamás a Tu 
promesa)). 



 

52 

Y también dice: 

دٍ صلى الله عليه وسلم نبَِيًّا«.  سْلََمِ دِينًا، وَبمُِحَمَّ ِ رَبًّا، وَباِلْإِ  »رضَِيتُ بِاللََّّ

 «Raditu bil-láhi rabban, wa bil Islami dinan, wa 
bi Muhámmadin sal-lAl-láhu 'alaihi wa sal-lam 
nabiyan (acepto a Al-láh como el Señor, al Islam 
como religión y a Muhámmad, que la paz y 
bendiciones de Al-láh sean con él, como Profeta)»1. 

Está prohibido salir de la mezquita después de 
que se llama al Adhān sin una excusa válida o sin la 
intención de regresar a la mezquita. 

Al combinar dos oraciones, basta con un solo 
Adán y una iqama para cada oración. 

Segundo Tema: La importancia de la oración 

y sus virtudes: 

La oración es lo más importante de los pilares 
del islam después del Testimonio de fe, Además, 
goza de una posición especial, donde Al-lah la 
prescribió a su Mensajero - que Al-lah le bendiga y 
le conceda paz - en la noche de la Ascensión, en el 
cielo, Lo cual indica su grandeza, la confirmación de 
su obligatoriedad y su rango ante Al-láh -
Glorificado sea-. 

Y sobre su virtud y su obligatoriedad individual, 
los hadices al respecto son numerosos. Y su 
obligatoriedad es conocida por necesidad de la 
religión del Islam. 

 
1 Reportado por At-Tirmidhi con el número (2635). 



 

53 

Y entre lo que indica su obligatoriedad y su firme 
confirmación se hallan numerosos textos del 
Sagrado Libro de Al-láh y de la Sunna (Tradición 
profética) de Su Mensajero, la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él; entre ellos: 

1- Al-lah, Exaltado sea, dice: 

وۡقُوتٗا﴿... ةَ كَانتَۡ علَىَ ٱلمُۡؤۡمِنيِنَ كتََِٰبٗا مَّ لَوَٰ  ﴾ إنَِّ ٱلصَّ

 {...La oración ha sido prescrita a los creyentes 
para ser realizada en horarios específicos} (Corán, 
4:103) Es decir: se trata de una obligación en los 
tiempos que el Profeta -que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él- estableció. 

2- Al-láh Todopoderoso dice: 

لاَةَ ﴿ ينَ حُنَفَاءَ وَيقُيِمُوا الصَّ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 {En la que únicamente se les ordenaba que 
fueran monoteístas adorando solo a Al-lah con 
sinceridad, que realizaran la oración...} [Corán 98: 
5] 

3- Al-láh Todopoderoso dice: 

ِينِ ﴿ لاَةَ وَآتوَُا الزَّكَاةَ فَإخِْوَانكُُمْ فيِ الد  قَامُوا الصَّ
َ
 ﴾ ...فَإنِْ تاَبوُا وَأ

 {Pero si se arrepienten, cumplen con la oración 
prescrita y pagan el zakat, entonces [perdónenlos y 
sepan que ahora] son sus hermanos en la religión...} 
[Corán 9: 11], 

4- Yabir —que Al-lah esté complacido con él— 
informó que el Mensajero de Al-lah —que la paz y 



 

54 

las bendiciones de Al-lah sean con él— dijo: 

لََةِ«.  ْكِ وَالكُْفْرِ ترَْكُ الصَّ  »إِنَّ بيََْْ الرَّجُلِ وَبيََْْ الشِِّّ

 «Entre el hombre y el politeísmo y la 
incredulidad está el abandono de la oración»1. 

5- Buraida —que Al-lah esté complacido con él— 
narró que el Mensajero de Al-lah —la paz y las 
bendiciones de Al-lah sean con él— dijo: 

لََةُ، فَمَن ترََكَهَا فَقَدْ كَفَرَ«.  ِي بيَنْنََا وَبيَنْهَُمُ الصَّ  »العَهْدُ الذَّ

 «El pacto que existe entre nosotros y ellos es la 
oración; quien la abandona ha cometido 
incredulidad».2 

y los eruditos consensuaron sobre la 
incredulidad de quien niega su obligatoriedad, En 
cuanto a quien la abandona por pereza y 
negligencia, lo más correcto es que deviene 
incrédulo asimismo, por el hadiz auténtico 
mencionado anteriormente y por el consenso de los 
Compañeros al respecto. 

Tercero: las condiciones de la oración: 

1- El inicio de su tiempo: 

Y esto es debido a las palabras de Al-lah 
Enaltecido sea: 

وۡقُوتٗا﴿... ةَ كَانتَۡ علَىَ ٱلمُۡؤۡمِنيِنَ كتََِٰبٗا مَّ لَوَٰ  ﴾ إنَِّ ٱلصَّ

 
1 Registrado por Muslim con el número (82). 
2 Reportado por At-Tirmidhi, número 265, y dijo: Hasan Sahih Gharīb, y fue 

autentificado por Al Albani en su "Sahih At-Targhib wat-Tarhib". 



 

55 

 {...La oración ha sido prescrita a los creyentes 
para ser realizada en horarios específicos} [An-
Nisā’]. Es decir: una obligación en tiempos 
determinados. 

Los tiempos de los rezos obligatorios son los 
siguientes: 

a) El Fayr: desde el alba hasta la salida del sol. 
b) El Dhuhr: desde el cenit hasta que la sombra 

de cada objeto sea igual a su altura. 
c) La hora de Al Asr: desde el fin de la hora de 

Adh-Dhuhr hasta que se pone amarillo el sol, y en 
caso de necesidad hasta la puesta del sol. 

d- La hora del Maghreb es: desde la puesta del sol 
hasta la desaparición del crepúsculo. 

e- El Isha: desde la salida del tiempo del Magrib 
hasta la medianoche. 

2) Cubrir el ‘Awrah (parte íntima). 

Es aquello que debe ser cubierto y que Al-lah 
prohibió que fuera expuesto, mostrado y que sea 
visto del cuerpo. La «'aura» del hombre es desde el 
ombligo hasta la rodilla. La mujer debe cubrir todo 
su cuerpo en la oración excepto el rostro. Y debe 
cubrir su rostro cuando se encuentra en presencia 
de hombres ajenos, es decir, que no son sus 
mahram. 

3) Evitar la impureza: 

An-nayasah: es una impureza específica que 
invalida la oración, como la orina, las heces y la 
sangre, entre otras; y puede encontrarse en el 



 

56 

cuerpo, en la ropa o en el lugar. 
4- Dirigirse hacia la quibla: 

La Quibla es la Kaaba honrada; se la llamó Quibla 
porque la gente se orienta hacia ella. 

No es válida la oración sin encarar la Qibla. Y esto 
es debido a las palabras de Al-lah Enaltecido sea: 

ُّواْ وجُُوهَكُمۡ شَطۡرَهُ ﴿...  ﴾ ...وحََيۡثُ مَا كُنتُمۡ فَوَل

 {...Y donde quiera que estén, oriéntense hacia 
ella...} [Al-Baqarah: 144]. 

5) La intención [de realizarla]: 

Lingüísticamente: la intención; y según la Ley 
Islámica: la determinación de realizar el acto de 
adoración buscando acercarse de Al-láh -
Enaltecido sea-. La intención reside en el corazón; 
por lo tanto, no se debe pronunciar verbalmente; 
más bien, ello es una innovación. 

Cuarto: Los pilares de la oración (as-salat): 

Son catorce pilares: 
El primer pilar: Permanecer de pie para quien 

pueda: 

Y esto es debido a las palabras de Al-lah 
Enaltecido sea: 

َٰنتِيِنَ ...﴿  ِ قَ  ﴾وَقُومُواْ لِلََّّ

 {...y preséntense ante Al-lah con total devoción} 
Corán (2: 238), Y el hadiz de Imran bin Husayn, que 
Al-lah esté complacido con él, con un isnad que 
llega hasta el profeta : 



 

57 

 »صَلِّ قَائمًِا، فَإنِ لمَْ تسَْتَطِعْ فَقَاعِدًا، فَإنِ لمَْ تسَْتَطِعْ فَعَلََ جَنبٍْ«. 

 «Reza de pie; si no puedes, entonces sentado; y 
si no puedes, entonces acostado»1. 

Si no puede levantarse por enfermedad, 
entonces que rece según su condición, sentado o 
acostado de lado, Y son como el enfermo: el 
temeroso, el desnudo, y quien necesita sentarse o 
recostarse para un tratamiento que requiere no 
ponerse de pie. Asimismo, está excusado de omitir 
el ponerse de pie quien reza detrás del imám  que 
es incapaz de ponerse de pie; de modo que, si él reza 
sentado, quienes están detrás de él rezan sentados 
siguiendo a su imám. Está permitido realizar las 
oraciones voluntarias sentado, aun siendo capaz de 
estar de pie, pero su recompensa no es como la del 
que la realiza de pie. 

El segundo pilar: El Takbir del Ihram (para indicar 

el inicio de la oración) al inicio de la misma: 

como dijo el Profeta- paz y bendiciones sean con 
él-: 

.» ْ  »ثُمَّ اسْتقَْبِلِ القِْبلَْةَ، وَكَبِِّّ

 «Luego orientarse hacia la Qiblah y decir: {Al-
láhu Akbar}»2. 

Y su fórmula consiste en decir: {Al-láhu Akbar}, 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1117). 
2 Reportado por Al Bujari con el número (6251), y por Muslim con el número 

(884). 



 

58 

y ninguna otra fórmula es válida. 
El tercer pilar: La recitación de Al Fatihah: 

como dijo el Profeta- paz y bendiciones sean con 
él-: 

 بفَِاتَِِةِ الكِْتَابِ«.»لََ صَلََ 
ْ
 ةَ لمَِنْ لمَْ يَقْرَأ

 «No hay rezo para quien no ha recitado Al Fátiha 
del Libro»1. 

El cuarto pilar: el Ruku' (la inclinación en la 

oración) en cada rak'a: 

Y esto es debido a las palabras de Al-lah 
Enaltecido sea: 

َّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا ﴿ هَا ال يُّ
َ
 ﴾ ...ياَأ

 {¡Oh, creyentes! Inclínense y prostérnense...} 
[Corán 22: 77]. 

Los dos pilares, el quinto y el sexto: 

Levantarse del ruku’ (inclinación) y mantenerse 
erguido de pie tal como estaba antes, porque el 
Mensajero de Al-lah -la paz y las bendiciones de Al-
lah sean con él- perseveró en hacerlo. 

Y dijo el Profeta, la paz y las bendiciones de Al-
láh sean con él, a quien hizo mal su oración: 

 »ثُمَّ ارْفَعْ حَتََّّ تَعْتَدِلَ قَائمًِا«. 

 «Luego levántate hasta que estés de pie 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (756), y por Muslim con el número 

(872). 



 

59 

erguido»1. 
El séptimo pilar: la postración sobre las siete partes 

del cuerpo: 

La frente, la nariz, las manos, las rodillas y las 
puntas de los pies. como dijo el Profeta- paz y 
bendiciones sean con él-: 

 ، يِْْ وَالكَفَّ نفِْهِ، 
َ
أ عََلَ  بيِدِهِ  شَارَ 

َ
وَأ الجبَهَْةِ،  عْظُمٍ: 

َ
أ سَبعَْةِ  عََلَ  نسَْجُدَ  نْ 

َ
أ مِرْناَ 

ُ
»أ

 .» طْرَافِ القَدَمَيِْْ
َ
، وَأ كْبتَيَِْْ  وَالرُّ

 «Se nos ha ordenado postrarnos sobre siete 
huesos: la frente (y señaló con su mano la nariz), las 
manos (las palmas), las rodillas y los dedos de los 
pies»2. 

El octavo pilar: Levantarse de la postración y la 

sentada en medio de los dos postraciones: 

Por el hadiz de Aisha, que Al-láh esté complacido 
con ella: 

جْدَةِ، لمَْ يسَْجُدْ حَتََّّ يسَْتَويَِ جَالسًِا«.  سَهُ مِنَ السَّ
ْ
 »كََنَ النَّبُِِّ صلى الله عليه وسلم إِذَا رَفَعَ رَأ

 "El Mensajero de Al-lah -la paz y las bendiciones 
de Al-lah sean con él- cuando levantaba su cabeza 
de la prosternación, no volvía a prosternarse hasta 
sentarse ligeramente".3 

Noveno pilar: La quietud en todos los pilares: 

Y es la quietud, aunque sea poca, pues dijo el 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (793), y por Muslim con el número 

(398). 
2 Reportado por Al Bujari con el número (812), y por Muslim con el número 

(490). 
3 Reportado por Muslim (498). 



 

60 

Profeta, la paz y las bendiciones de Al-láh sean con 
él, a quien hizo mal su oración: 

 .»  »حَتََّّ تَطْمَئَِِّ

 "hasta que te tranquilices"1. 
Los dos pilares: décimo y decimoprimero: 

El último At-Tashahud y su sentada: según el 
hadiz de Ibn Masúd, Al-láh esté complacido con él, 
atribuido al Profeta -que la paz y las bendiciones de 
Al-láh sean con él-: 

لََمُ عَليَكَْ  يِّبَاتُ، السَّ لَوَاتُ وَالطَّ ِ وَالصَّ حَدُكُمْ فلَيْقَُلْ: التَّحِيَّاتُ لِلََّّ
َ
»إِذَا صَلََّ أ

لََ  ِ وَبرََكََتهُُ، السَّ هَا النَّبُِِّ وَرحََْْةُ اللََّّ يُّ
َ
نْ لََ  أ

َ
شْهَدُ أ

َ
الِحِيَْ، أ ِ الصَّ مُ عَليَنَْا وعَََلَ عِبَادِ اللََّّ

دًا عَبدُْهُ وَرسَُولَُُ«. نَّ مُُمََّ
َ
شْهَدُ أ

َ
ُ وَأ َ إِلََّ اللََّّ  إلَِه

 "Cuando alguno de vosotros rece, que diga: "At 
tahiiátu lillahi uas salauátu uat taiibátu as salámu 
‘aleika aiiuhan nabíiu ua rahmatullahi ua 
barakátuhu as salámu ‘aleina ua ‘ala ‘ibádillahi 
salihín ash-hadu an la iláha il lallahu ua ash hadu 
anna muhammadan ‘abduhu ua rasúluh. Las 
salutaciones, los actos de devoción y las buenas 
obras son para Al-láh. La paz, misericordia y 
bendiciones de Al-láh sean para ti ¡Oh Profeta! La 
paz sea sobre nosotros y sobre los siervos virtuosos 
de Al-láh. Atestiguo que no hay otra divinidad salvo 
Al-láh y atestiguo que Muhámmad es Su Siervo y 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (724), y por Muslim con el número 

(398). 



 

61 

Mensajero."1. 
El duodécimo pilar: Invocar las bendiciones de Al-

lah sobre el Profeta —la paz y las bendiciones de Al-

lah sean con él— en el último «tashahhud»: 

Que diga: 

دٍ«  . »اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ

 «Oh Al-láh exalta a Muhámmad»2, Y lo que 
exceda de eso es un acto de la Sunnah (no es una 
obligación). 

Decimotercer pilar: El orden entre los pilares: 

Porque el Profeta, que la paz y las bendiciones de 
Al-láh sean con él, solía hacerlo de manera 
ordenada. Y dijo: 

 .» صَلِِّّ
ُ
يْتُمُونِِ أ

َ
 »صَلُّوا كَمَا رَأ

 “Recen como me han visto rezar”3. Y al que 
realizó su oración de manera incorrecta se le 
enseñó la oración ordenada por la conjunción 
“luego”. 

Pilar decimocuarto: el taslim (la despedida) 

como dijo el Profeta- paz y bendiciones sean con 
él-: 

 . التَّسْلِيمُ«وخَِتَامُهَا »»

 «Y su conclusión es el saludo», Y también dijo: 

 
1 Reportado por Al Bujari (797) y por Muslim (402). 
2 Reportado por At-Tirmidhi con el número (839). 
3 Reportado por Al Bujari con el número (6008). 



 

62 

 »وَتَِلِْيلهَُا التَّسْلِيمُ«. 

 «Y su finalización es el taslīm»1. 
Quinto: Los deberes de as-salat: 

Son ocho: 
1) Todas las «takbirat» excepto el Takbir del 

Ihram (para indicar el inicio de la oración). 
2) Decir una vez al inclinarse: “Subhana Rabbi Al 

Adim (Alabado sea mi Señor, el Grandísimo)”. Se 
recomienda aumentar hasta tres, y es el mínimo de 
la perfección, Y hasta diez, que es su límite superior. 

3) Cuando nos levantamos de la inclinación tanto 
el Imam (quien dirige la oración en congregación) 
como los orantes deben decir: “Sami’a Al-láhu 
liman jámidah. (Al-láh Oye a aquellos que Lo 
alaban)”. 

4- Decir al erguirse tras al-ruku’ (la inclinación): 
“Rabbana walak al hamd (Oh, Al-lah, Nuestro Señor, 
Tuya es toda la alabanza)”. 

5- Decir una vez en postración: “Subhana Rabbi 
Al Aala (Alabado Seas mi Señor, el Altísimo)”. Y es 
Sunna aumentar hasta tres. 

6- Decir entre las dos postraciones una sola vez: 
“Rabbi igfirli (¡Oh, Señor! Perdóname)”. Y se 
prescribe como Sunna aumentar hasta tres. 

7- El primer Tashahud (la primera parte del 
Attahiyatu); que consiste en decir: 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1110). 



 

63 

 ِ اللََّّ وَرحََْْةُ  النَّبُِِّ  هَا  يُّ
َ
أ عَليَكَْ  لََمُ  السَّ يِّبَاتُ،  وَالطَّ لَوَاتُ  وَالصَّ  ، ِ لِلََّّ »التَّحِيَّاتُ 

شْهَدُ 
َ
ُ وَأ َ إلََِّ اللََّّ نْ لََ إلَِه

َ
شْهَدُ أ

َ
الِحِيَْ، أ ِ الصَّ لََمُ عَليَنَْا وعَََلَ عِبَادِ اللََّّ نَّ    وَبرََكََتهُُ، السَّ

َ
أ

دً   ا عَبدُْهُ وَرسَُولَُُ«. مُُمََّ

 At tahiiátu lillahi uas salauátu uat taiibátu as 
salámu ‘aleika aiiuhan nabíiu ua rahmatullahi ua 
barakátuhu as salámu ‘aleina ua ‘ala ‘ibádillahi 
salihín ash-hadu an la iláha il lallahu ua ash hadu 
anna Muhámmadan ‘abduhu ua rasúluh “Las 
salutaciones, los actos de devoción y las buenas 
obras son para Al-láh. La paz, misericordia y 
bendiciones de Al-láh sean para ti ¡Oh Profeta! La 
paz sea sobre nosotros y sobre los siervos virtuosos 
de Al-láh. Atestiguo que no hay otra divinidad salvo 
Al-láh y atestiguo que Muhámmad es Su Siervo y 
Mensajero.”1. 

8- Sentarse para el primer Tashahud. 
Sexto: Las sunan de la oración: 

Y las sunan de la oración no anulan la oración por 
dejarlas. Y son de dos tipos: Sunan verbales y Sunan 
prácticas. 

Primero: Sunnas verbales: 

1- La súplica del Istiftah (la apertura de la 
oración), que tiene varias formas; entre ellas: 

َ غَيْركَُ« كَ، وَلَ إلَِه  . »سُبحَْانكََ اللَّهُمَّ وَبَِِمْدِكَ، وَتَبَاركََ اسْمُكَ، وَتَعَالى جَدُّ

 "Glorificado seas Al-láh te alabamos. Bendito sea 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (835). 



 

64 

tu nombre y elevada sea tu majestad. No hay dios 
sino Tú"1. 

2- Buscar refugio en Al-láh antes de recitar la 
Fatihah, Es la pronunciación de: “A’udhu bil-láhi 
min ash-Shaitán ar rayim” (“Me refugio en Al-láh 
del maldito Satanás”). 

3- Decir: “Bismil-láh. (en el nombre de Al-láh)” 
antes de la lectura. Decir: “Bismillahi ar-Rahmani 
ar-Rahim” (En el nombre de Al-lah, el Clemente, el 
Misericordioso). 

4- Decir más de una vez lo que se dice al 
glorificar en la inclinación y la postración. 

5- Decir más de una vez lo que se dice: 

 .»ربَِّ اغْفِرْ لِِ«

 "¡Oh, Señor! Perdóname" Entre las dos 
postraciones. 

6-Decir: 

ءٍ  مِنْ شََْ شِئتَْ  مَا  وَمَلْءَ  بيَنْهَُمَا،  مَا  وَمَلْءَ  رضِْ، 
َ
الْْ وَمَلْءَ  مَاوَاتِ،  السَّ »مَلْءَ 

 . بَعْدُ«

 "que llene los cielos, la tierra y lo que hay entre 
ellos, y llene lo que te plazca" Después de decir: 

 »رَبَّنَا ولكََ الحمَْدُ«. 

 “Señor nuestro, Tuya es la alabanza”2. 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (743), y por Muslim con el número 

(399). 
2 Reportado por At-Tirmidhi con el número (266). 



 

65 

7- La recitación después de Al-Fatihah. 
8- Decir: 

المَْحْيَا  فتِنَْةِ  وَمِنْ   ، القَْبِِّْ وَمِنْ عَذَابِ  بِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ،  عُوذُ 
َ
أ إِنِِّّ  »اللَّهُمَّ 

الِ«.  جَّ  وَالمَْمَاتِ، وَمِنْ فتِنَْةِ المَْسِيحِ الدَّ

 (¡Oh Al-lah!, me refugio en Ti del castigo del 
infierno, del castigo de la tumba, de las pruebas de 
la vida y la muerte y del mal del falso mesías)1. Y lo 
que se añada a ello de súplicas en el último 
«tashahhud». 

Segundo: Sunnas prácticas: 

1- Levantar las manos a la altura de los hombros 
o las orejas en cuatro ocasiones: 

a- Al decir el Takbir del Ihram (para indicar el 
inicio de la oración). 

b- Antes de la inclinación  
c- Al levantarse de la inclinación (Ruku'). 
d- Al levantarse para la tercera unidad. 
2- Colocar la mano derecha sobre la izquierda 

encima del pecho al estar de pie, antes y después de 
la inclinación. 

3- Fijar la mirada en el lugar de la postración. 
4- Separar los brazos de los costados durante la 

postración. 
5- Separar el abdomen de los muslos durante las 

dos postraciones. 
6- La sentada del Iftirach en todas las sentadas 

 
1 Reportado por Muslim con el número (588). 



 

66 

de la oración, excepto en el último At-Tashahud de 
las oraciones con tres o cuatro unidades. 

7- En el último At-Tashahud de la oración de tres 
o cuatro unidades es recomendable, al sentarse, 
cruzar la pierna izquierda debajo de la derecha. 

Séptimo: La forma de realizar la oración. 

1- El Mensajero de Al-lah -la paz y las 
bendiciones de Al-lah sean con él-, cuando se 
disponía a rezar, se orientaba hacia la quibla, 
levantaba sus manos, dirigiendo las palmas y las 
yemas de los dedos hacia la quibla, y decía: 

  »اللهُ 
َ
 «. بَُِّ كْ أ

 «Allahu Akbar» (Al-lah es el Más Grande). 
2- Luego pone su mano derecha sobre la 

izquierda, reposando ambas sobre su pecho. 
3- Luego, recita la súplica de apertura, y no solía 

ceñirse de manera constante a una única fórmula. 
Está permitido abrir la oración con cualquiera de 
las súplicas iniciales confirmadas del Profeta —la 
paz y las bendiciones de Al-lah sean con él—, entre 
ellas: 

َ غَيْركَُ«.  كَ، وَلَ إلَِه  »سُبحَْانكََ اللَّهُمَّ وَبَِِمْدِكَ، وَتَبَاركََ اسْمُكَ، وَتَعَالى جَدُّ

 "Glorificado seas Al-láh te alabamos. Bendito sea 
tu nombre y elevada sea tu majestad. No hay dios 
sino Tú". 

4- Luego dice: 

هنِ الرَّحِيمِ«. ِ الرَّحَْْ يطَْانِ الرَّجِيمِ، بِسْمِ اللََّّ ِ مِنَ الشَّ عُوذُ بِاللََّّ
َ
 »أ



 

67 

 «Me refugio en Al-láh del maldito Satanás, en el 
nombre de Al-láh el Clemente el Compasivo». 

5- Luego recita Al Fatiha y, después de acabarla, 
dice: «Amin». 

6- Luego recita otra Sura del Corán, Y recita en 
voz alta en el Fayr y en las dos primeras del Magrib 
y del Isha. Y en lo demás, hace la lectura en voz baja. 
La primera rak'a de cada oración es más larga que 
la segunda. 

7- Luego levantar las manos como las levantó en 
el Takbir Al Ihram. Luego decir: {Al-láhu Akbar}. y 
realiza el Ruku' (la inclinación en la oración), Y 
pone sus manos sobre sus rodillas con los dedos 
separados, afianzándolas; extiende su espalda y 
alinea su cabeza con ella, sin levantarla ni bajarla. Y 
también dice: 

َ العَْظِيمِ« مرةً   .»سُبحَْانَ رَبِِّّ

 "Glorificado sea Al-láh, el Magnífico" una vez, Y 
el mínimo de la perfección: tres veces, como se ha 
mencionado. 

8- Luego levantar la cabeza diciendo: 

دَهُ«  ُ لمَِنْ حَِْ  . »سَمِعَ اللََّّ

 «Al-láh escucha a los que lo alaban», Y levanta 
sus manos como las levanta al inclinarse. 

9- Entonces, cuando se endereza de pie, dice: 

وَمَلْءَ  مَاءِ،  السَّ مَلْءَ  فِيهِ،  مُبَارَكًَ  طَيِّبًا  كَثِيًرا  حَْدًْا  الْحمَْدُ،  وَلكََ  رَبَّنَا  »اللَّهُمَّ 



 

68 

حَقُّ  
َ
هْلَ الثَّنَاءِ وَالمَْجْدِ، أ

َ
ءٍ بَعْدُ، أ رضِْ، وَمَلْءَ مَا بيَنْهَُمَا، وَمَلْءَ مَا شِئتَْ مِنْ شََْ

َ
الْْ

عْطَيتَْ، وَلََ مُعْطِيَ لمَِا مَنَعْتَ، وَلََ يَنفَْعُ  
َ
مَا قَالَ العَْبدُْ، وَكُُُّنَا لكََ عَبدٌْ، لََ مَانعَِ لمَِا أ

« .  ذَا الْجدَِّ مِنكَْ   الْجدَُّ

 “Señor nuestro, Tuya es la alabanza, muchas, 
buenas y benditas alabanzas que llenan los cielos y 
la tierra, y llenan lo que hay entre ambos, y llenan 
lo que Te plazca; eres el Merecedor de toda 
alabanza y gloria; lo más cierto que puede decir el 
siervo, y todos somos Tus siervos. No hay quien 
impida lo que Tú otorgas ni quien otorgue lo que Tú 
niegas, y no aprovecha en nada ante Ti la fortuna 
del afortunado.”1. Y prolongaba en esta postura. 

10- Luego dice “Al-láhu Ákbar” y se postra. Y no 
levantaba las manos, Y se postra apoyando en el 
suelo su frente, nariz, manos, rodillas y las puntas 
de los dedos de los pies. Y dirigir los dedos de sus 
manos y de sus pies hacia la Qiblah. y mantiene la 
moderación en su postración (Suyud), Y apoya en el 
suelo su frente y nariz, Apoyarse en las palmas de 
las manos y levantar los codos. Debe separar sus 
brazos de sus costados, Y levantar el abdomen de 
los muslos, y sus muslos separados de sus piernas, 
Y también dice en su postración: 

» عَْلَ
َ
َ الْ  .»سُبحَْانَ رَبِِّّ

 "Glorificado sea mi Señor el Altísimo" Una vez  Y 

 
1 Registrado por Abu Daúd, con el número (5168). 



 

69 

el mínimo de perfección es tres veces, como se ha 
indicado. Y decir las súplicas transmitidas. 

11- Luego levantar la cabeza diciendo: {Al-láhu 
Akbar}. Luego extiende su pie izquierdo y se sienta 
sobre él, endereza su pierna derecha, Luego pone 
sus manos sobre sus muslos, luego dice: 

 »اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِِ، وَارحَْْْنِِ، وَاجْبُِّْنِِ، وَاهْدِنِِّ، وَارْزُقنِِْ«. 

 "Señor perdóname, ten misericordia de mí, 
dame fuerza, guíame y dame sustento".1. 

12- Luego se postra por segunda vez diciendo 
“Al-láhu Ákbar” y hace en ella lo mismo que hizo en 
la primera postración. 

13- Luego levanta su cabeza pronunciando el 
takbír, y se incorpora sobre las puntas de sus pies, 
apoyándose en sus rodillas y muslos. 

14- Cuando se ha erguido completamente; 
comienza la lectura, Y hace la segunda Rak'a 
[unidad de la oración] igual que la primera. 

15- Luego se sienta para el primer At-Tashahud, 
sentándose sobre su pierna izquierda extendida y 
doblando la derecha, como se sienta entre las dos 
postraciones. Y pone su mano derecha sobre su 
muslo derecho, y su mano izquierda sobre su muslo 
izquierdo. Luego coloca la punta del pulgar de su 
mano derecha sobre la del dedo corazón, creando 
una forma circular. Y señala con el índice, y fija la 

 
1 Reportado por At-Tirmidhi con el número (284). 



 

70 

mirada en él, Y también dice: 

 ِ اللََّّ وَرحََْْةُ  النَّبُِِّ  هَا  يُّ
َ
أ عَليَكَْ  لََمُ  السَّ يِّبَاتُ،  وَالطَّ لَوَاتُ  وَالصَّ  ِ لِلََّّ »التَّحِيَّاتُ 

ُ وحَْدَهُ لََ  َ إِلََّ اللََّّ نْ لََ إلَِه
َ
شْهَدُ أ

َ
الِحِيَْ، أ ِ الصَّ لََمُ عَليَنَْا وعَََلَ عِبَادِ اللََّّ   وَبرََكََتهُُ، السَّ

يكَ لََُ،  دًا عَبدُْهُ وَرسَُولَُُ«شَرِ نَّ مُُمََّ
َ
شْهَدُ أ

َ
 .وَأ

 "Las salutaciones, los actos de devoción y las 
buenas obras son para Al-láh. La paz, misericordia 
y bendiciones de Al-láh sean para ti ¡Oh Profeta! La 
paz sea sobre nosotros y sobre los siervos virtuosos 
de Al-láh. Atestiguo que no hay otra divinidad salvo 
Al-láh, Único, sin copartícipe, y atestiguo que 
Muhámmad es Su Siervo y Mensajero" Y acortaba 
esta sesión. 

16- Luego se levanta diciendo: Al-láhu Akbar, y 
reza la tercera y la cuarta rak'a, haciéndolas más 
breves que las dos primeras. Y se recita en ambas la 
sura de Al Fatiha. 

17- Luego se sienta en el último Tashahhud, en la 
forma llamada tawarruk, Y el tawarruk consiste en 
extender el pie izquierdo y sacarlo del lado derecho, 
levantar el derecho y colocar las colillas en el suelo. 

18- Luego recita el último Tashahud, que es 
como el primer Tashahud. Y lo supera en: 

يدٌ  دٍ، كَمَا صَلَّيتَْ عََلَ آلِ إبِرَْاهِيمَ، إِنَّكَ حَِْ دٍ وعَََلَ آلِ مُُمََّ »اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ
يدٌ«.  يدٌ مََِ دٍ، كَمَا باَرَكْتَ عََلَ آلِ إبِرَْاهِيمَ، إِنَّكَ حَِْ دٍ وعَََلَ آلِ مُُمََّ يدٌ، وَبَاركِْ عََلَ مُُمََّ  مََِ

 "Al-láh, exalta a Muhámmad y a la familia de 
Muhámmad como exaltaste a la familia de 



 

71 

Abraham. Tú eres ciertamente el Alabado y el Lleno 
de Gloria. Al-láh, bendice a Muhámmad y a la familia 
de Muhámmad como bendijiste a la familia de 
Abraham. Tú eres ciertamente el Alabado y el Lleno 
de Gloria". 

19- y que pida a Al-lah protección del castigo del 
infierno, del castigo de la tumba, de las pruebas de 
la vida y la muerte y de la atribulación del falso 
mesías. Y que haga súplicas conforme a lo que ha 
sido transmitido en el Corán y la Sunnah. 

20- Luego saluda girando el rostro hacia la 
derecha diciendo: 

» ِ لََمُ عَليَكُْمْ وَرحََْْةُ اللََّّ  .»السَّ

 Que la paz y la misericordia de Al-láh sea con 
ustedes (As-Salamu alaykum Wa Rahmatu Al-láh) Y 
a su izquierda, asimismo; Se inicia el saludo 
orientado hacia la qibla, y se concluye al completar 
el giro de la cabeza. 

Octavo: Asuntos que se realizan durante la 

oración y son desagradables: 

1- Desviar la mirada sin que exista necesidad. 
2- Levantar la vista al cielo. 
3- Cerrar los ojos sin necesidad. 
4- Apoyar los brazos en el suelo durante la 

postración. 
5- Cubrirse la boca y la nariz sin necesidad. 
6- La oración mientras se contiene la orina o las 

heces, o en presencia de un alimento que se desea. 



 

72 

7- Se limpia la frente y la nariz de lo que se les 
haya adherido por la postración, y no hay 
inconveniente en hacerlo después de terminar la 
oración. 

8- Apoyarse en un muro o en algo semejante al 
estar de pie, sin necesidad. 

Noveno: los actos que invalidan la oración 

1- Comer y beber. 
2- Hablar con palabras fuera de ella. 
3- Reír con voz alta. 
4- Dejar deliberadamente de cumplir uno de sus 

pilares u obligaciones. 
5- La adición deliberada de un pilar de la oración 

o de una Rak'a. 
6- Realizar deliberadamente la salutación final 

(taslim) antes que el Imám. 
7- Muchos movimientos consecutivos (ajenos a 

la oración) sin necesidad. 
8- Cometer algo que contradiga una de las 

condiciones de la oración: como perder la ablución 
(Wudu'), descubrir la 'Awrah intencionalmente, 
desviar el cuerpo en gran medida de la dirección de 
la Qiblah sin necesidad, e interrumpir la intención. 

Décimo: Suyud As-Sahu (postración por 

olvido): 

La postración del olvido; y el Profeta, que la paz 
y las bendiciones de Al-lah sean con él y con su 
familia, incurrió en olvido en la oración, porque el 



 

73 

olvido es propio de la naturaleza humana. Su olvido 
fue parte de la plenitud de la gracia de Al-láh para 
con su comunidad islámica (Umma) y del 
perfeccionamiento de su religión, para que lo 
tomen como ejemplo en las disposiciones que se les 
prescriben en caso de olvido. 

Las causas por las que se debe hacer Suyud As-

Sahu: 

1- Primer caso: 
La adición durante la oración, la cual es de dos 

tipos: adición de actos o adición de palabras: 
a- Adición de actos: Si la adición pertenece a los 

actos de la oración, como estar de pie en el lugar en 
que corresponde sentarse, o sentarse en el lugar en 
que corresponde estar de pie, o aumentar una 
inclinación o una postración; si esto ocurre por 
equivocación, debe realizar las dos 
prosternaciones. 

b- Adición en lo que se dice: como la recitación 
durante la inclinación (Ruku') y la postración 
(Suyud), 

Si hace eso, se recomienda que haga Suyud As-

Sahu (postración del olvido). 

2- Segundo caso: 
Omisión dentro de la oración por olvido, y puede 

darse en dos situaciones: 
a- Omitir un pilar: si ese pilar es Takbirat Al-

Ehram (decir Al-láhu Akbar al comienzo de la 
oración), su oración no ha comenzado, y las 



 

74 

postraciones por olvido no lo suplen. Si se trata de 
un pilar distinto de la Takbirat Al-Ihram, como la 
inclinación o la prosternación, y lo recuerda antes 
de iniciar la recitación de otra Rak'a, debe volver 
obligatoriamente, hacerlo y cumplir con lo que le 
sigue. 

Si lo recuerda después de iniciar la recitación de 
otra rak’a, se anula la rak’a en la que lo dejó, y la 
siguiente rak’a ocupa su lugar. 

b- Omitir una obligación: como olvidar el primer 
testimonio, o olvidar decir: “Alabado sea Al-láh el 
grandioso (subhana rabbi al ‘adhim)” en el ruku’. 
Para este caso: hacer Suyud As-Sahu. 

3. Tercer caso: La duda: 
Ejemplo: si tiene dudas sobre si hizo tres o 

cuatro rak’aat en la oración del mediodía, entonces 
en este caso: 

a- Si algo le resulta más probable, actúa 
conforme a ello y hace las dos prosternaciones. 

b- Que no se le haga más probable ninguna de las 
opciones; debe basarse en lo seguro y realizar las 
dos prosternaciones de Suyud As-Sahu. 

Si la duda surge después de la oración, o si se 
trata de una persona que suele dudar mucho, no 
debe hacer caso a esa duda. 

Nota: La postración por olvido se hace antes de 
la salutación en dos situaciones: cuando es por 
omisión y cuando es por duda sin que predomine 
para él ninguna de las dos posibilidades. Será 



 

75 

después del saludo final: si se debe a algo que se ha 
agregado, o por una duda en la que actúa sobre lo 
que considera que sea la más probable. Y en ello hay 
amplitud, si Al-láh- Altísimo sea- quiere. 

Undécimo: Los periodos en el que está 

prohibido realizar la oración: 

El principio general es la licitud de realizar la 
oración en todo tiempo, Sin embargo, la Shari’ah ha 
establecido la prohibición de realizar la oración en 
algunos tiempos, los cuales son los siguientes: 

1- Desde después de la oración del Fayer hasta la 
salida del sol, y hasta que este se eleve un poco a 
simple vista sobre el horizonte (aproximadamente 
entre diez y quince minutos). 

2- Desde que el sol está en el cenit hasta que lo 
traspasa, y es el más breve de los tiempos de 
prohibición de la oración. 

3- Desde realizar la oración del Asr hasta la 
puesta del sol, y es el más prolongado de los 
tiempos de prohibición. 

Las oraciones que está permitido realizar en los 
tiempos prohibidos: 

1- Reponer las oraciones prescritas omitidas. 
2- Las oraciones vinculadas a una causa, como: la 

oración de saludo a la mezquita, las dos unidades de 
oración del tawaf, la oración del eclipse y la oración 
fúnebre. 

3- Recuperar la sunna del Fayr después de la 



 

76 

oración del Fayr (amanecer). 
Duodécimo: La oración en congregación: 

Es un gran ritual islámico: la oración en grupo en 
las mezquitas, Los musulmanes han acordado 
unánimemente que realizar las cinco oraciones en 
las mezquitas es de los actos de obediencia más 
firmes y de las mayores obras para acercarse a Al-
láh; más aún, es de los ritos más grandes del Islam. 

1- Dictamen sobre la oración en grupo: 

Y la oración congregacional es obligatoria en la 
mezquita para las cinco oraciones para los hombres 
capaces, tanto para el residente como para el 
viajero, Tanto en estado de seguridad como en 
estado de temor, con carácter de obligación 
individual. 

La obligatoriedad de la oración en congregación 
está demostrada en el Sagrado Libro de Al-láh, en la 
Sunna (Tradición profética) de Su Mensajero, la paz 
y las bendiciones de Al-láh sean con él, y en la 
práctica de los musulmanes, siglo tras siglo, 
sucesores tras sus predecesores. 

En cuanto al Corán, el Altísimo sea dijo: 

عَكَ ﴿ ِنۡهُم مَّ ةَ فلَتَۡقُمۡ طَائٓفَِةٞ م  لَوَٰ قَمۡتَ لهَُمُ ٱلصَّ
َ
 ﴾ ...وَإِذَا كُنتَ فيِهِمۡ فأَ

 {Cuando estés con ellos [¡Oh, Muhámmad! en el 
campo de batalla] y establezcas la oración, que un 
grupo permanezca de pie contigo...} (Corán, 4:102) 
pues la aleya indica la confirmación de la 
obligatoriedad de la oración en congregación, ya 



 

77 

que no se permitió a los musulmanes abandonarla 
en estado de temor, Si no fuera obligatoria, la 
excusa de mayor peso para su exención sería el 
temor. Abandonar la oración en congregación y la 
pereza para asistir a ella son de las características 
más conocidas de los hipócritas. 

En cuanto a la Sunnah, hay numerosos hadices, 
entre ellos: 

Lo que fue mencionado en "Sahih Muslim" 

نْ  
َ
لََُ أ

َ
، ليَسَْ لِِ قَائدٌِ يَقُودُنِِّ إلَِى المَْسْجِدِ، فسََأ ِ عْمََ قَالَ: ياَ رسَُولَ اللََّّ

َ
نَّ رجَُلًَ أ

َ
أ

ا وَلََّّ دَعََهُ فَقَالَ: »هَلْ تسَْمَعُ النِّدَاءَ؟«   صَ لََُ، فلََمَّ َ فِِ بيَتِْهِ، فرَخََّ نْ يصَُلِِّّ
َ
صَ لََُ أ يرُخَِّ

جِبْ«. قَالَ: نَعَمْ، قَالَ 
َ
 : »فأَ

 que un hombre ciego se presentó ante el 
Mensajero de Al-láh —la paz y las bendiciones sean 
con él— y dijo: “Mensajero de Al-láh, no tengo quien 
me guíe a la mezquita”. Entonces le pidió permiso 
para rezar en su casa, y el permiso le fue concedido. 
Cuando se retiraba lo llamó el Mensajero de Al-láh 
—la paz y las bendiciones sean con él— y le 
preguntó: “¿Escuchas el Adhán?” Dijo: “Sí”. Dijo el 
Profeta —la paz y las bendiciones sean con él—: 
“Entonces responde”.1 

Entonces el Profeta -la paz y las bendiciones sean 
con él- le ordenó acudir a la mezquita para la 
oración grupal y responder al Adhán, aun siendo 
ciego y a pesar de las dificultades que ello le 

 
1 Reportado por Muslim (1484). 



 

78 

ocasionaba. Y esto muestra la obligatoriedad de la 
oración congregacional. 

2- Lo que permite alcanzar el rezo en grupo: 

Se considera que una persona ha asistido a la 
oración en congregación al alcanzar al menos una 
Rak'ah con el imam. como dijo el Profeta- paz y 
bendiciones sean con él-: 

لََةَ«.  دْركََ الصَّ
َ
لََةِ فَقَدْ أ دْركََ رَكْعَةً مِنَ الصَّ

َ
 »مَنْ أ

 “Quien alcanza a rezar una rak‘ah de la oración 
[antes de que acabe el tiempo en el que todavía la 
oración es válida] alcanza la oración.”1 

3- Con lo que se considera alcanzada la unidad 

(Rak'a): 

Se alcanza la rak‘ah (unidad) al alcanzar la 
inclinación (Ruku'). Si el que llega tarde alcanza al 
imám en el ruku’: debe hacer el takbir para ingresar 
a la oración estando de pie, y luego se inclina 
haciendo el takbir nuevamente para el ruku’, Y si se 
limita a decir el «takbir» para comenzar la oración 
estando de pie, le basta en lugar del «takbir» del 
«ruku'». 

4- Las excusas que permiten a una persona dejar la 

oración de grupo: 

1- La enfermedad, si con ella se dificulta la 
asistencia a la oración del viernes y a la 
congregación. 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (609), y por Muslim con el número 

(602). 



 

79 

2- Reprimir la necesidad de orinar o evacuar 
heces; debido a que ello conlleva la pérdida del 
recogimiento en la oración, y porque es perjudicial 
para el cuerpo. 

3- Que la comida esté servida y la persona esté 
hambrienta o tenga un vivo deseo de comer, con la 
condición de que no se tome como costumbre o 
artimaña para dejar el rezo en congregación. 

4- El temor fundado por la vida o los bienes, o 
por cualquier otra cosa. 

El decimotercero: La oración del temor; 

inseguridad; miedo: 

La oración del miedo está legislada en todo 
combate lícito, como el combate contra quienes 
rechazan la verdad, contra los rebeldes y contra los 
salteadores de caminos, como dice el Altísimo: 

...﴿ ْ َّذِينَ كَفَرُوٓا ن يَفۡتنَِكُمُ ٱل
َ
 ﴾ ...إنِۡ خِفۡتُمۡ أ

 {...si temen que los agredan los que niegan la 
verdad...} [Corán 4: 101], Esto es extrapolable al 
resto de quienes es permisible combatir. 

Se prescribe la oración de (temor; inseguridad; 
miedo) con dos condiciones: 

1) Que esté permitido combatir al agresor. 
2) Que se tema su ataque contra los musulmanes 

durante la oración. 
La descripción de la oración del miedo: 

Tiene múltiples cualidades, y las más conocidas, 



 

80 

tal como se recoge en el hadiz de Sahl, que Al-lah 
esté complacido con él: 

 بِالَّتِِ مَعَهُ رَكْعَةً، ثُمَّ 
، فَصَلََّ تْ مَعَ النَّبِِ صلى الله عليه وسلم، وَطَائفَِةً وجَِاهَ العَدُوِّ نَّ طَائفَِةً صَفَّ

َ
أ

ائفَِةُ   الطَّ وجََاءَتِ   ، العَدُوِّ وجَِاهَ  وا  وصََفُّ فُوا،  انصَََْ ثُمَّ  نْفُسِهِمْ، 
َ
لِْ وا  تَمُّ

َ
وَأ قَائمًِا،  ثَبَتَ 

بهِِمُ  فَصَلََّ  خْرَى، 
ُ
وا   الْ تَمُّ

َ
وَأ جَالسًِا،  ثَبَتَ  ثُمَّ  صَلََتِهِ،  مِنْ  بقَِيَتْ  الَّتِِ  كْعَةَ  الرَّ

نْفُسِهِمْ، ثُمَّ سَلَّمَ بهِِمْ.
َ
 لِْ

 Que una facción formó filas detrás del Profeta, 
que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con él, y 
otra facción se quedó vigilando al enemigo. Rezó 
con los que estaban con él una rak’a; luego 
permaneció de pie, y ellos completaron cada uno 
por su cuenta; después se retiraron y se 
dispusieron vigilando al enemigo, y llegó la otra 
facción; con ella rezó la rak’a que restaba de su 
oración; luego permaneció sentado, y ellos 
completaron cada uno por su cuenta; finalmente 
concluyó con ellos la oración al pronunciar el 
taslim1. 

Y nos beneficiamos de la oración del (temor; 
inseguridad; miedo): 

1- La importancia de la oración en el Islam y la 
importancia de la oración en congregación, pues la 
oración en congregación no queda dispensada ni 
siquiera en estas circunstancias críticas. 

2- La eliminación de las restricciones indebidas 
 

1 Reportado por Al Bujari con el número (4130), y por Muslim con el número 
(842). 



 

81 

para esta comunidad, y la tolerancia de esta Shariah 
y su vigencia para todo tiempo y lugar. 

3- La perfección de la ley islámica y que ha 
establecido para cada situación lo que le 
corresponde. 

Decimocuarto: Salat al-Yumu’a [La Oración 

del Viernes]: 

Primero: su precepto: 

La oración del viernes es una obligación 
individual para todo musulmán varón, adulto y 
cuerdo, residente, que no tenga excusa. 

Y esto es debido a las palabras de Al-lah 
Enaltecido sea: 

﴿ ِ لَوَٰةِ مِن يوَۡمِ ٱلجۡمُُعَةِ فٱَسۡعَوۡاْ إلِيََٰ ذكِۡرِ ٱللََّّ َّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إذَِا نوُديَِ للِصَّ هَا ٱل يُّ
َ
يََٰٓأ

َٰلكُِمۡ خَيرۡٞ لَّكُمۡ إنِ كُنتُمۡ تَعۡلَمُونَ   ﴾ 9وَذَرُواْ ٱلبَۡيۡعََۚ ذَ

 {¡Creyentes! Cuando sea realizado el llamado a 
la oración del día viernes, acudan al recuerdo de Al-
lah y abandonen el comercio, es lo mejor para 
ustedes. ¡Si supieran!} [Sura al-Yumua: 9]. 

y por lo que el Mensajero de Al-lah (la paz y las 
bendiciones de Allah sean con él) también dijo: 

ُ عََلَ قلُُوبهِِمْ، ثُمَّ لَََكُونُنَّ  وْ لََخَْتِمَنَّ اللََّّ
َ
قوَْامٌ عَنْ ودَْعِهِمُ الْجمُُعَاتِ، أ

َ
»لََنَتْهَِيََّْ أ
 مِنَ الغَْافلِِيَْ«. 

 “Si algunas personas descuidan las oraciones del 
viernes, Al-lah pondrá un sello en sus corazones, y 



 

82 

entonces estarán entre los desatentos”1. 
Segundo: Condiciones para la validez de la oración 

del viernes: 

a) La hora: y su hora es como la de Salat ad-
Duhur (el rezo del mediodía). No es válida antes de 
su horario, ni después de que este haya concluido. 

2) Que asista una congregación, y el mínimo de 
la congregación es de tres personas, según la 
opinión correcta, Por lo tanto, no es válida con un 
solo individuo, ni con dos. 

3) Que los orantes sean residentes asentados en 
viviendas edificadas con los materiales 
habitualmente empleados, Ya sea de hormigón 
armado, de piedra, de barro, etc., Por lo tanto, la 
oración del viernes no es válida para la gente del 
desierto, quienes viven en carpas y en tiendas de 
pelo, que no se establecen en un lugar fijo, sino que 
están en constante movimiento y siguen el pasto 
para su ganado. 

4) Debe estar precedida por dos sermones, pues 
el Profeta (la paz y las bendiciones de Al-lah sean 
con él) solía pronunciar dos sermones de manera 
habitual. 

Tercero: Pilares de los dos sermones del viernes: 

1- La alabanza a Al-láh y los dos testimonios de 
fe. 

2- Pedir bendiciones para el Profeta- paz y 

 
1 Reportado por Muslim con el número (865). 



 

83 

bendiciones sean con él-. 
3- La exhortación al temor de Al-láh. 
4- Recitar versículos del noble Corán. 
5- La exhortación y el cons 

Cuarto Asunto: Actos recomendados en las dos 

partes del sermón del viernes: 

1. Pronunciar el sermón desde un púlpito. 
2- La separación entre los dos sermones 

mediante una breve sentada. 3- Suplicar en ambos 
por los musulmanes y por los gobernantes 
musulmanes. 

4- Recortar ambos sermones. 
5- El saludo del predicador a la gente al subir al 

púlpito. 
Quinto Tema: Actos recomendados del día 

del Yumu’a (viernes): 

1- Usar el Siwak. 
2- Perfumarse si encuentra perfume. 
3- Salir temprano para la oración del viernes. 
4- Ir a la mezquita a pie y no montado. 
5- Acercarse al Imám. 
6- Las súplicas. 
7- Recitar Surat Al-Kahf (surah la Caverna, n° 

18). 
8- La petición de paz y bendiciones por el 

Profeta, la paz y las bendiciones de Al-láh sean con 
él. 

Sexto: Lo que se prohíbe a quien asiste a la oración 



 

84 

del viernes: 

1-Está prohibido hablar mientras el imam está 
pronunciando el sermón el viernes, porque el 
Mensajero de Al-lah dijo: 

مَامُ يََطُْبُ، فَقَدْ لغَُوتَ«.  نصِتْ، وَالْإِ
َ
 »إِذَا قلُتَْ لصَِاحِبِكَ يوَْمَ الْجمُُعَةِ: أ

 «Si durante el rezo del viernes le dijeras a tu 
amigo "guarda silencio", mientras el imam está 
pronunciando el sermón, te habrás distraído»1. Es 
decir, has hablado de manera inválida e 
inaceptable, y ese hablar inválido e inaceptable es 
pecado. 

2- Es desagradable pasar por encima de los 
cuellos de las personas, excepto si es el imam, o si 
es para llegar a un espacio al que no se puede 
acceder sino de esa manera. 

Dándose cuenta de la oración del viernes: 

Quien alcanza al imam en la segunda Rak'ah de 
la oración del viernes mientras está inclinado, ha 
alcanzado la oración del viernes, y la completa de 
modo que sean dos Rak'ah. Y si no alcanza la 
inclinación de la segunda Rak'ah, habrá perdido la 
oración del viernes, y debe completarla como 
Dhuhr, en cuatro Rak'as. Asimismo, quien pierda la 
oración del viernes por haberse quedado dormido 
u otra causa, debe realizarla como la oración del 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (934), y por Muslim con el número 

(851). 



 

85 

mediodía. 
Decimoquinto:  La oración de los que tienen 

excusas válidas: 

Primero: La oración del enfermo: 

1- El enfermo debe realizar la oración según su 
capacidad. No está permitido retrasarla fuera de su 
tiempo mientras esté en pleno uso de sus facultades 
mentales. 

Segundo: ¿Cómo debe rezar el enfermo? 

1- El enfermo debe realizar la oración estando de 
pie si puede ponerse de pie sin dificultad ni 
perjuicio, y hacer la inclinación y la postración. 

2- Si se ve perjudicado al hacer la inclinación o la 
postración, aun pudiendo estar de pie, que incline 
su cabeza para la inclinación estando de pie, y para 
la postración estando sentado. 

3- Si no puede realizar la oración de pie, que la 
haga sentado, Y la Sunnah es: sentarse con las 
piernas entrecruzadas en el momento en que deba 
estar de pie, e inclinar la cabeza para la inclinación; 
y hacer la postración sobre el suelo si le es posible; 
de lo contrario, inclinar la cabeza para la 
postración, haciéndola más abajo que la inclinación. 

4- Y si no puede realizar la oración sentado, 
entonces que la realice recostado de lado, y su 
rostro en dirección a la Qiblah, Mejor sobre su lado 
derecho, si le es posible, y que indique con señas el 
Ruku' y el Suyud. 



 

86 

5- Y si no puede realizar la oración acostado de 
lado, entonces que la realice acostado de espalda y 
sus pies en dirección a la Qiblah, e incline su cabeza 
para el Ruku' y el Suyud. 

6- Si no le es posible hacer señas con su cuerpo 
en el Ruku' y el Suyud, que lo haga con la cabeza; y 
si le resulta difícil, entonces no está obligado a ello, 
y que rece con su corazón, teniendo la intención de 
los actos de la oración: inclinación, postración y 
sentarse, según su estado, y que pronuncie sus 
invocaciones. 

7- El enfermo debe cumplir con las condiciones 
de la oración en lo que le sea posible, como: 
orientarse hacia la Qibla (la dirección hacia la Casa 
Sagrada), realizar la ablución con agua, o el At-
Tayammum (ablución seca) en caso de incapacidad, 
y estar libre de impurezas. Y si no puede con algo 
de ello, queda eximido, realizará su oración según 
su capacidad y no debe retrasar la oración fuera de 
su tiempo. 

8- Es de la sunna que el enfermo se siente con las 
piernas cruzadas en lugar de estar de pie y de hacer 
la inclinación, y, en lo demás, se siente en postura 
de iftirash. 

El segundo paso, As-salat del viajero: 

1- El viajero está incluido en el grupo de ahlu al-
a'dhar [gente que se exime de realizar 
determinadas prácticas o que las hace de una forma 
especial, debido a la existencia de un impedimento 



 

87 

(‘udhr)], y por tanto se le permite acortar la oración 
de cuatro raka’at a dos raka’at, Y esto es debido a 
las palabras de Al-lah Enaltecido sea: 

ةِ ﴿ لَوَٰ ن تَقۡصُرُواْ مِنَ ٱلصَّ
َ
رۡضِ فلَيَسَۡ عَليَۡكُمۡ جُنَاح  أ

َ
 ﴾ ...وَإِذَا ضَرَبۡتُمۡ فيِ ٱلأۡ

 {Cuando estén de viaje, no incurren en falta si 
abrevian la oración...} (Corán, 4:101) 

Se relató que Anas ibn Malik, que Al-láh esté 
complacido con él, dijo: 

، حَتََّّ   ةَ، فكَََنَ يصَُلِِّّ رَكْعَتيَِْْ رَكْعَتيَِْْ »خَرجَْنَا مَعَ النَّبِِِّ صلى الله عليه وسلم مِنَ المَْدِينَةِ إلَِى مَكَّ
 رجََعْنَا إلَِى المَْدِينَةِ«. 

 "Salimos con el Profeta- paz y bendiciones sean 
con él- de Medina hacia La Meca, y él realizaba dos 
rak'ahs, dos rak'ahs, hasta que regresamos a 
Medina"1. 

El viajero puede empezar a acortar la oración 
cuando ha salido de todas las casas de su aldea o 
ciudad, porque Al-láh ha permitido acortar la 
oración a quien viaja por la tierra. Antes de salir de 
su país no está en viaje ni se le considera viajero; y 
porque el Profeta, la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él, solo abreviaba los rezos cuando 
emprendía el viaje. 

2- La distancia a partir de la cual al viajero se le 
permite acortar la oración es de aproximadamente 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1081), y por Muslim con el número 

(693). 



 

88 

ochenta kilómetros. 
3- El viajero debe acortar los rezos durante su 

regreso hasta que entre en su país del que salió. 
4- Cuando el viajero llegue a una localidad y 

quiera establecerse en ella, entonces tiene tres 
opciones: 

a) Tener la intención de residir más de cuatro 
días; entonces debe realizar los rezos completos 
desde el primer día en que se establezca, y no se 
acoge a las concesiones del viaje. 

b) Que tenga la intención de permanecer cuatro 
días o menos; le está permitido acortar el rezo y 
acogerse a las concesiones del viaje. 

c) Que no tenga la intención de fijar una estancia 
determinada, sino que puede quedarse un día o diez 
días según le convenga el lugar, o por un propósito 
de tratamiento o de consulta; y cuando concluya su 
propósito, regresa a su país. Así, le está permitido 
acortar el rezo y beneficiarse de las licencias 
otorgadas a los viajeros hasta que regrese, aunque 
su estancia se prolongue más de cuatro días. 

5- Si el viajero reza detrás de un imam residente, 
debe completar su rezo, incluso si sólo alcanzó con 
él el último tashahhud. 

Si el residente reza detrás de un viajero que 
acorta su rezo, debe completar su rezo después del 
saludo del imam. 

 



 

89 

Decimosexto: El rezo de los ‘id: 

Las festividades de los musulmanes son 
festividades de origen divino, legisladas por Al-lah, 
Ensalzado sea, para ellos, y no legisladas por ellos 
mismos. No tienen sino dos festividades, que son: 
Eid Al-Fitr y Eid Al-Adha. A diferencia de las fiestas 
de los incrédulos o las celebraciones heréticas, que 
Al-lah Altísimo no legisló ni ordenó, sino que las 
legislaron por cuenta propia. 

El dictamen jurídico sobre las oraciones de los dos 

‘Id: 

Fard Kifaya (obligación comunitaria), que el 
Profeta —la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él— observó de manera constante, y que los 
califas rectamente guiados —que Al-láh esté 
complacido con todos ellos— también observaron 
de manera constante. Es una de las señales de la 
religión y de sus rituales evidentes. 

Tiempo de Salat Al-‘idain [oración de los dos 
Eid]: comienza cuando el sol se eleva la altura de 
una lanza, es decir, unos quince minutos después de 
la salida del sol, y termina al mediodía, cuando el sol 
está en el medio del cielo. 

la manera de la oración de los dos ‘Id: 

1- Pronuncia en la primera rak'a la Takbir al-
Ihram, luego dice la súplica del inicio de la oración; 
después dice Al-láhu Akbar seis veces, levantando 
las manos con cada Takbir, alaba a Al-láh y Le 



 

90 

ensalza, y pide la paz y bendiciones de Al-láh por el 
Profeta entre cada una de ellas; luego busca refugio 
en Al-láh y pronuncia el basmala, y empieza la 
recitación. 

2- En la segunda rak'a, después del Takbir de 
transición, dice Al-láhu Akbar cinco veces; luego 
busca refugio y dice la basmalah, y comienza la 
recitación. Se recomienda que en la primera rak'a, 
después de Al Fátiha, recite Surat al-A'la, y en la 
segunda, Surat al-Ghāshiyah. 

3- Cuando el imam concluye la oración, sube a la 
tribuna y pronuncia dos sermones, y se sienta entre 
ambos brevemente, tal como se hace en el sermón 
del viernes. 

Las Sunans del día de la fiesta (ai'd): 

a) La purificación mayor (Al-Gusul). 
b) Asearse y usar perfume. 
c) Comer antes de salir para la oración del Eid al-

Fitr, y después de ella en el Eid al-Adha, de su 
sacrificio si tiene sacrificio. 

d) Salir a pie. 
e) Ir por un camino y regresar por otro camino. 
f) Ir temprano al musalla para el orante, no para 

el imam. 
Abundar el takbir: 

Se recomienda el «takbir» en las dos noches de 
ambas fiestas, en los diez días de «dhu al-hiyyah» y 
en los días de «tashriq»; y es de dos tipos: 

Primer tipo: el Takbir absoluto: que no está 



 

91 

condicionado a un tiempo determinado. 
1- En el Eid al-Fitr: desde la puesta del sol de la 

noche del Eid hasta el inicio de la oración del Eid. 
2- En la Fiesta del Sacrificio: desde la puesta del 

sol de la noche del primer día de Dhu al-Hijjah hasta 
la puesta del sol del último día de los días de tashriq. 

Segunda clase: el Takbir condicionado: es el que 
se realiza al final de las oraciones obligatorias. 

1- Quien no está en estado de Ihram: desde el 
despuntar del alba del Día de ‘Arafa hasta la oración 
del Asr del último de los días de «Tashriq». 

2- El que está en estado de ihram: desde la 
oración del Dhuhur del día del Eid hasta el «'asr» 
del último de los días de «Tashriq». 

Decimoséptimo: El rezo del eclipse solar: 

Significado de los eclipses solares y lunares: 

Eclipse lunar: es la desaparición de la 
luminosidad de la Luna, de forma parcial o 
completa, durante la noche. 

El eclipse solar es la desaparición de la luz del 
sol, completa o parcialmente, durante el día. 

El veredicto del rezo del eclipse solar: 

Un acto confirmado de la Sunna, lo evidencia la 
práctica del Mensajero de Al-lah -la paz y las 
bendiciones sean con él-, pues la rezó cuando el sol 
se eclipsó en su época. Como lo indica su orden al 
respecto, los eruditos han acordado unánimemente 
su legitimidad. 



 

92 

Su tiempo: 

Desde el comienzo del eclipse hasta la cesación, 
es decir, la desaparición del eclipse. 

Su descripción: 

Sus unidades (Rak'as): son dos. En ambas se 
recita en voz alta, y su descripción es como sigue: 

a) Decir Takbir Al Ihram: “Al-láhu Ákbar”, luego 
recitar la súplica de apertura, decir (A´udhu bil-lahi 
mina ash-shaitanir-rayim) y decir (bismil-lahir-
arhmani ar-rahim), recitar Al-Fatihah, y luego 
recitar otra Sura del Corán, alargando la recitación. 

b) Luego hace Ar ruku’ prolongado. 
c) Luego se incorpora de la inclinación y dice: 

(Sami'a Allahu liman hamidah), luego recita Al 
Fátiha, y después recita del Corán una lectura larga, 
aunque más corta que la primera. 

d) Luego realiza una inclinación larga, más corta 
que la primera inclinación. 

e) Luego se levanta de la inclinación y dice; 
{Sami´a Al-láh liman hamiddah} (Al-láh escucha a 
quien le alaba). 

f) Y luego, realiza dos postraciones prolongadas. 
g) Luego se levanta para la segunda Rak’ah, que 

es como la primera, pero es más breve. 
Sus sunnas: 

a) El llamado a ella diciendo: (La oración 
congrega). 

b) Que se realice la oración en grupo. 
c) Alargar en la oración el estar de pie, la 



 

93 

inclinación y la postración. 
d) Que la segunda rak‘ah sea más corta que la 

primera. 
e) La predicación después de ello, y el 

llamamiento a realizar actos de obediencia y a 
abandonar lo reprobable. 

f) Incrementar la súplica, la imploración 
humilde, la búsqueda del perdón de Al-láh y la 
caridad. 

Décimo octavo: Salat al-istisqa (rezo para 

solicitar el agua y el descenso de lluvia): 

1) Al-istisqa: Es solicitar a Al-lah, Altísimo sea, 
agua mediante el descenso de la lluvia en tiempos 
de sequía. 

El tiempo de la prescripción legal de Salat al-

istisqá (rezo para solicitar el agua y el descenso de 

lluvia): 

Se prescribe la Salat al-istisqa cuando la tierra 
padece sequía, se retiene la lluvia y se produce 
perjuicio por su falta; entonces no les queda sino 
implorar a su Señor, pedirle la lluvia y solicitar su 
auxilio con diversas formas de súplica. 

a- En ocasiones mediante la oración en grupo, o 
individualmente. 

b- Y otras veces mediante la súplica en el sermón 
del viernes; el Jatib suplica, y los musulmanes 
responden con «amín» a su súplica. 

c- Y otras veces mediante la súplica en cualquier 



 

94 

momento, sin oración ni sermón. 
El dictamen jurídico de Salat al-istisqa, la oración 

para solicitar lluvia: 

Es una Sunnah confirmada cuando existe su 
causa, por haberlo hecho el Profeta- paz y 
bendiciones sean con él-, como en el hadiz de ‘Abd 
Al-láh ibn Zayd, quien dijo: 

، فَاسْتسَْقََ، وَاسْتقَْبلََ القِْبلَْةَ، وَقلََبَ ردَِاءَهُ، وصََلََّ  »خَرَجَ النَّبُِِّ صلى الله عليه وسلم إلَِى المُْصَلََّ
 .»  رَكْعَتيَِْْ

 "El Profeta -la paz y las bendiciones de Al-lah 
sean con él- salió al lugar de la oración a rezar para 
pedir la lluvia, se dirigió a la Qibla (la orientación 
hacia Meca ) y se vistió su capa al revés, y rezó dos 
rakaas"1. 

La manera de Salat al-istisqa: 

Se reza Salat al-istisqa, en cuanto a su lugar, es 
como el rezo del ‘Id. Se recomienda realizarla en la 
explanada de oración, como la oración del ‘Id, y sus 
normas son como las de la oración del ‘Id: en el 
número de unidades, en la recitación audible, en 
que se reza antes del sermón, y en las takbirat 
adicionales en la primera y la segunda unidad antes 
de la recitación. Tal como se expuso anteriormente 
en el rezo de los ‘id. Y pronuncia un solo sermón. 

 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1012), y por Muslim con el número 

(894). 



 

95 

Decimonoveno: Preceptos  fúnebres: 

Primero: Para quienes asisten al moribundo: 

1- Se prescribe a quien asiste al moribundo que 
le enseñe a decir: «La ilaha illa-llah». 

2- Y es sunnah que se le oriente hacia la Qiblah. 
3- Se recomienda cerrar sus ojos. 
4- Cubrir al muerto después de su fallecimiento 

con un paño, y esto no es obligatorio. 
5- Conviene apresurar la preparación del 

difunto. 
6- Es obligatorio apresurar el pago de sus 

deudas. 
7- Se realiza la ablución  mayor al muerto y se le 

amortaja, y ambos son una obligación comunitaria. 
Segundo: Las normas del rezo fúnebre: 

Su estatus legal: es Fard Kifaiah. 
Sus condiciones: 

1) Rezar encarando la dirección de la Qibla (la 
Kaaba). 

2) Cubrir el ‘Awrah (pudor). 
3) Evitar toda impureza. 
4) La purificación del orante y del difunto por 

quien se realiza la oración fúnebre. 
5) El Islam del que realiza la oración y del 

difunto. 
6) Asistir al funeral si se encuentra en la ciudad. 
7) Ser una persona legalmente responsable ante 

la ley islámica. 



 

96 

Sus pilares: 

1) Quedarse a pie en ella. 
2) Los cuatro Takbirat. 
3) Recitar Al-Fatihah (Sura la Apertura). 
4) La petición de paz y bendiciones por el 

Profeta- paz y bendiciones sean con él-. 
5) Suplicar a Al-láh por el difunto. 
6) El orden. 
7) El saludo final. 
Sus sunnas: 

1) Levantar las manos al decir cada Takbir. 
2) Buscar refugio en Al-láh. 
3) La súplica por sí mismo y por los musulmanes. 
4) La recitación en voz baja. 
5) Que se quede de pie un poco después del 

cuarto takbír y antes del saludo para terminar el 
rezo. 

6) Coloque la mano derecha sobre la izquierda 
encima de su pecho. 

7) Girar el rostro a la derecha al finalizar la 
oración con el saludo. 

Su descripción: 

El imam y quien reza solo se paran a la altura del 
pecho del difunto varón y a la altura de la cintura de 
la difunta mujer; luego pronuncian el primer takbír, 
se refugian en Al-láh, no hacen la súplica de 
apertura, dicen: Bismil-láh (en el nombre de Al-
láh), y recitan la sura "Al Fátiha". 

Luego dice Al-láhu Akbar, y después pide la paz 



 

97 

y bendiciones de Al-láh por el Profeta; luego dice Al-
láhu Akbar, y suplica por el difunto con lo que se ha 
transmitido. Como es el caso de su dicho- paz y 
bendiciones sean con él-: 

نثَاناَ، وشََاهِدِناَ وغَََئبِِنَا، 
ُ
»اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِحيَِّنَا وَمَيِّتنَِا، وصََغِيِرناَ وَكَبِيِرناَ، وذََكَرِناَ وَأ

يتَْهُ مِنَّا فَتَوَفَّهُ عََلَ الِإسْلََمِ، ا حْيِهِ عََلَ الِإيمَانِ، وَمَنْ توََفَّ
َ
حْييَتَْهُ مِنَّا فأَ

َ
 للَّهُمَّ اللَّهُمَّ مَنْ أ

جْرَهُ، وَلََ تضُِلَّنَا بَعْدَهُ«. 
َ
 لََ تَِرِْمْنَا أ

 "¡Oh Al-lah! Perdona a nuestros vivos y muertos, 
nuestros pequeños y mayores, nuestros hombres y 
mujeres, nuestros presentes y ausentes, ¡Oh Al-lah! 
A quien de nosotros le des vida hazlo vivir en la fe, 
y a quien le hagas morir que muera en el Islam, ¡Oh 
Al-lah! No nos vedes de la recompensa y no nos 
extravíes después de él"1. 

Y también dijo: 

عْ مَدْخَلَهُ، وَاغْسِلهُْ  كْرِمْ نزُُلََُ، وَوسَِّ
َ
»اللَّهُمَّ اغْفِرْ لََُ وَارحَْْْهُ، وعَََفِهِ وَاعْفُ عَنهُْ، وَأ

بدِْلَُْ 
َ
نسَِ، وَأ بْيضََ مِنَ الدَّ

َ
يتَْ الثَّوبَْ الْْ هِ مِنَ الْْطََاياَ كَمَا نَقَّ  بِالمَْاءِ وَالثلجِْ وَالبَِّْدَِ، وَنَقِّ

دْخِلهُْ الْجنََّةَ، دَارًا خَ 
َ
وَأ هْلِهِ، وَزَوجًْا خَيْرًا مِنْ زَوجِْهِ، 

َ
أ هْلًَ خَيْرًا مِنْ 

َ
وَأ يْرًا مِنْ دَارهِِ، 

، وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ«.  عِذْهُ مِنْ عَذَابِ القَْبِِّْ
َ
 وَأ

 «¡Oh Al-lah! Perdónalo y ten misericordia de él, 
protégelo y absuélvelo, honra su morada, ensancha 
su entrada, lávalo con agua, nieve y granizo, y 
límpialo de los pecados como se limpia una prenda 

 
1 Reportado por Abu Daúd (3201), por At-Tirmidhi (1024); At-Tirmidhi dijo 

es un hadiz bueno y auténtico (Hasan Sahih). 



 

98 

blanca de la suciedad, y dale una morada mejor que 
la suya, y una familia mejor que la suya, y una 
esposa mejor que la suya, e introdúcelo en el 
paraíso, y protégelo del castigo de la tumba y del 
castigo del fuego»1. Luego pronuncia un takbír, se 
queda de pie un poco y luego da un solo saludo 
hacia su derecha. 

Sección tercera: Az-zakat (contribución 

social obligatoria): 
1. Definición de Az-Zakat y su estatus: 

Az-Zakat, lingüísticamente: crecimiento y 
aumento. 

La Zakat, en términos jurídicos islámicos, es un 
derecho obligatorio que recae sobre bienes 
determinados y está destinada a una categoría 
específica. 

Es el tercer pilar del Islam, Y va unida a la oración 
en ochenta y dos pasajes del Corán, lo que evidencia 
la grandeza de su rango. 

Al-lah dijo: 

ةَ ﴿ كَوَٰ لَوَٰةَ وءََاتوُاْ ٱلزَّ قيِمُواْ ٱلصَّ
َ
 ﴾ ...وَأ

 {Cumplan con la oración y paguen el zakat...} 
[Corán 2:43]. 

El profeta -que la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él- dijo: 

 
1 Reportado por Muslim con el número (962). 



 

99 

هِ،   اللّـَ رسَُولُ  دًا  مُُمََّ نَّ 
َ
وَأ هُ،  اللّـَ إِلََّ   َ إلَِه لََ  نْ 

َ
أ شَهَادَةِ  خََسٍْ:  عََلَ  الِإسْلََمُ  »بنَُِِ 

كََةِ، وحََجِّ الْبَيتِْ، وصََوْمِ رَمَضَانَ«.  لََةِ، وَإِيتَاءِ الزَّ  وَإِقَامِ الصَّ

 «El Islam se construyó sobre cinco pilares: 
testificar que no existe divinidad salvo Al-láh, y que 
Muhámmad es Su Mensajero, realizar las oraciones, 
entregar el Zakat, peregrinar a la Casa y ayunar en 
Ramadán»1. 

Los musulmanes han acordado unánimemente 
su obligatoriedad. y quien niega su obligatoriedad 
se considera incrédulo, Y el combate contra quienes 
impiden su entrega. 

2- Los requisitos de la obligación de az-

zakat: 

a) La libertad: el azaque no es obligatorio para el 
esclavo, porque no posee bienes propios, y lo que 
está en su poder es propiedad de su amo; por lo 
tanto, el azaque de esos bienes recae sobre su amo. 

b) El Islam: no se le exige al incrédulo; porque es 
un acto de adoración y obediencia, y el incrédulo no 
es de la gente de la adoración y la obediencia. 

c) Poseer el An-Nisab: pues la Zakat no es 
obligatoria por debajo del An-Nisab, y este es una 
cantidad determinada de dinero. 

d) Plenitud de la propiedad: que los bienes 
pertenezcan a la persona con propiedad plena y 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (8), y por Muslim con el número 

(111). 



 

100 

completa; no hay azaque en bienes cuya propiedad 
no se ha consolidado, como el crédito del contrato 
de manumisión (mukátaba). 

e) El transcurso de un año lunar sobre los bienes: 
ya que en el hadiz de Aisha, que Al-láh esté 
complacido con ella, atribuido al Profeta (que la paz 
y las bendiciones de Al-láh sean con él): 

 »لََ زَكََةَ فِِ مَالٍ حَتََّّ يََُولَ عَليَهِْ الْحوَْلُ«.

 "No hay azaque en los bienes hasta que haya 
transcurrido un año"1. 

3- Los bienes que exigen el pago de la Zakat: 

Primera: Ganados, 

Son camellos, vacas, cabras y ovejas, y se impone 

el Zakat sobre ellas con dos condiciones: 

1- Que se destine al ordeño y a la cría, no al 
trabajo. 

2- Que sea saima (es decir: que vive del 
pastoreo), No se impone el Zakat sobre las cabezas 
de ganado que se alimentan con forraje que su 
dueño les compra, o que este recoge de los pastos 
naturales u otros. Y no se paga Zakat por la que 
pasta parte del año, no todo el año ni la mayor parte 
de él. 

4- Los nisab del ganado: 

1. Zakat de camellos: 
Si se cumplen las condiciones, es obligatorio: por 

 
1 Reportado por Ibn Mayah (1792), y por At-Tirmidhi (63) y (631). 



 

101 

cada cinco camellos, una oveja; por diez, dos ovejas; 
por quince, tres ovejas; y por veinte, cuatro ovejas. 
La prueba de ello la hallamos en la Sunna 
(Tradición profética) y en el consenso. Cuando 
alcanza veinticinco, corresponde una camella cuya 
edad es mayor de un año y se acerca a los dos; si no 
se dispone de ella, la suple un lactante (camello de 
dos años) 

Y cuando los camellos alcanzan treinta y seis, es 
obligatorio en ellos una camella, que es la camella 
que ha cumplido dos años. 

Cuando los camellos alcanzan el número de 
cuarenta y seis, se debe entregar una hiqqa, que es 
una camella de tres años cumplidos. 

Si el número de camellos alcanza sesenta y uno, 
se debe entregar una camella yadaá, que ha 
cumplido cuatro años. 

Cuando el total de los camellos alcanza setenta y 
seis, es obligatorio entregar dos bint labún 
(camellas de dos años). 

Cuando los camellos alcanzan noventa y uno, se 
deben entregar dos hiqqas (camellas de tres años). 

Si el total de camellos supera los ciento veinte en 
una cabeza, corresponde entregar tres bint labún 
(hembras de dos años); luego, por cada cuarenta, 
una bint labún, y por cada cincuenta, una hiqqah 
(hembra de tres años). 

2- Zakat del ganado bovino: 
Es obligatoria en ella, si se reúnen los términos, 



 

102 

al llegar a treinta: un Sucesor; es decir, que haya 
cumplido un año y haya entrado en el segundo. 

Y no corresponde nada por debajo de los treinta. 
Cuando alcance el número de cuarenta, es 

obligatoria una vaca 'zanilla', que es la que ha 
alcanzado dos años. 

Si el total del ganado vacuno excede de cuarenta 
cabezas; se debe entregar, por cada treinta de ellas, 
un ternero o una ternera de un año, y por cada 
cuarenta, una vaca de dos años. 

3- Zakat del ganado ovino y caprino: 
Cuando el total de los ovinos alcanza cuarenta, 

ya sean ovejas o cabras, corresponde una sola 
cabeza: un cordero, o una cabra hembra. 

No se paga el azaque por el ganado ovino y 
caprino si su número es inferior a cuarenta. Si el 
total de las ovejas y cabras alcanza 121, son 
obligatorias dos ovejas o cabras. Y si alcanza 
doscientas una, se deben tres ovejas. 

Luego, después de esa cantidad, la obligación 
queda establecida: se debe una cabra por cada cien 
cabras; en cuatrocientas, cuatro cabras, y así 
sucesivamente. 

En segundo lugar: Zakat de lo que se extrae de la 

tierra: 

Lo que sale de la tierra es de dos tipos: 
1) Granos y frutas. 
2) Los minerales. 
Primer tipo: Legumbres y frutas: 



 

103 

Se debe pagar el Zakat de los cereales, como el 
trigo, la cebada y el arroz. Y en las frutas; como: 
dátiles y uvas pasas, Y no es obligatorio pagar el 
«zakat» sobre otras plantas, como las legumbres y 
las hortalizas. 

Los requisitos para la obligatoriedad de az-zakat 
en cereales y frutos: 

1) Que sea almacenable: no se paga Zakat por 
aquello que no se almacena, como las frutas y las 
hortalizas. 

2) Que sea de las que se venden por medida: no 
se paga Zakat en lo que se vende por unidad o por 
peso, como la sandía, la cebolla, la granada y otras 
semejantes. 

3) Que alcance el nisab: que es de cinco wasaqs; 
por debajo de esa cantidad no es obligatorio el pago 
del azaque. 

4) Que el nisab sea de su propiedad en el 
momento en que se hace obligatorio el pago de la 
caridad obligatoria (Zakat). 

Quien lo adquiera después del momento en que 
el Zakat se hace obligatorio, no está obligado a dar 
el Zakat, como si lo hubiera comprado o se le 
hubiera regalado después de su cosecha. 

Tiempo de la obligatoriedad de su Zakat: 
La Zakat es obligatoria en los cereales y las frutas 

cuando comienza su maduración. Y el signo de la 
aparición de la maduración es del siguiente modo: 

A. En cuanto al grano: cuando se fortalece, se 



 

104 

endurece y se vuelve sólido. 
B. En el fruto de la palmera: que enrojezca o 

amarillee. 
C. En la uva: que sea tierna y dulce. 
Su cantidad mínima: 
El nisab de los cereales y los frutos: cinco awsaq, 

Y el   الوَسْق equivale a sesenta Al Asa'. El nisab es de 
trescientos sa’ proféticos, y en kilogramos equivale 
a unos 900 kg. 

La cantidad de Zakat obligatoria en ello: 
Es obligatorio, pagar el diezmo como zakat, en lo 

que se riega sin costo, como con las lluvias y los 
manantiales. 

En aquello que se riega con dificultad por medios 
artificiales —como cuando el agua es bombeada 
desde pozos y ríos mediante animales o máquinas 
modernas—, el monto de Zakat es de solo el 5%. 

Segunda clase: Los minerales: 

Entre los tipos de lo extraído de la tierra: los 
minerales, Son las sustancias que se extraen de la 
tierra y no son de su misma naturaleza; como el oro, 
la plata, el hierro y las piedras preciosas. 

El momento en que la Zakat se hace obligatoria 
en ella: 

Cuando la adquiere y pasa a ser de su propiedad, 
debe pagar el Zakat de inmediato, pues no se exige 
que transcurra el año. Su nisab es el mismo que el 
del oro y la plata, y el Zakat obligatorio sobre él es 
del 2.5% de su valor. 



 

105 

En tercer lugar: Zakat de los valores monetarios: 

Los medios de intercambio son: el oro, la plata y 
los billetes, y es obligatorio pagar al-zakat por ellos. 
Y la prueba es que Al-láh Enaltecido dijo: 

رْهُمْ بعَِذَابٍ ﴿ ِ ِ فبَشَ  ةَ وَلاَ يُنفْقُِونَهَا فيِ سَبيِلِ اللََّّ هَبَ وَالفِْضَّ َّذِينَ يكَْنزُِونَ الذَّ وَال
ليِمٍ 

َ
 ﴾ 34أ

 {A aquellos que atesoren el oro y la plata y no 
contribuyan por la causa de Al-lah, anúnciales un 
castigo doloroso.} [Corán 9: 34]. 

Hay un hadiz que dice: 

 إِذَا كََنَ يوَْمَ القِْيَامَةِ 
هَا؛ إِلََّ ةٍ لََ يؤُدَِّي فِيهَا حَقَّ »مَا مِنْ صَاحِبِ ذَهَبٍ وَلََ فِضَّ

حَتْ لََُ صَفَائحُِ مِنْ ناَرٍ«.   صُفِّ

 «Todo aquel que posea oro o plata y no pague 
por ello el derecho correspondiente (es decir, el 
Zakat), el Día de la Resurrección se le harán 
planchas de fuego»1. 

Hay consenso entre los sabios sobre la 
obligatoriedad de al-zakat en el oro y la plata; y los 
billetes tienen el mismo precepto que el oro y la 
plata, porque han ocupado su lugar en las 
transacciones monetarias. 

El nisab de la Zakat en los metales preciosos (oro y 

plata), y la cantidad de Zakat debida en ellos: 

El al-nisab de los billetes es el del oro o el de la 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1402), y por Muslim con el número 

(2287). 



 

106 

plata, porque han ocupado su lugar en la función 
monetaria; por tanto, si alcanzan el al-nisab de 
cualquiera de ellos, se debe pagar al-zakat por ellos. 
Por lo general, hoy se calcula el al-nisab de los 
billetes conforme al de la plata, ya que es más 
barata que el oro, por lo cual alcanzan su al-nisab 
antes que el oro. Si el musulmán posee el 
equivalente al valor de (595) gramos de plata, y ha 
transcurrido un año lunar en su posesión, se debe 
pagar al-zakat por ello. El valor del gramo de plata 
varía con el tiempo; por lo cual, quien tenga una 
cantidad de dinero pequeña y no sepa si ha 
alcanzado el nisab o no, debe preguntar a los 
comerciantes de plata por el valor del gramo de 
plata y luego multiplicarlo por (595); el resultado 
es el nisab. 

Nota: Si desea pagar el Zakat de su dinero, que 
divida An-Nisab entre cuarenta; lo que resulte es la 
cantidad obligatoria. 

Cuarto: Zakat de la mercadería comercial: 

Es todo lo que se preserva para la compra y venta 
con el fin de obtener ganancias económicas, Las 
ofertas comerciales comprenden todos los tipos de 
bienes que no sean monetarios, como los coches, la 
ropa, las telas, el hierro y la madera, y otros bienes 
preparados para el comercio. 

Los requisitos de la obligatoriedad del Zakat de la 

mercadería comercial: 

1. Que la adquiera en propiedad por su propia 



 

107 

acción; como la compraventa, el arrendamiento y 
otras formas de ganancias. 

2. Que la posea con la intención de comerciar con 
ella, buscando obtener ganancias, porque las obras 
se juzgan según sus intenciones, y el comercio es 
una acción; por lo que debe ir acompañado de una 
intención, como las demás acciones. 

3. Que su valor alcance el nisab de uno de los dos 
metales (oro o plata). 

4. El cumplimiento del año respecto de ella; es 
decir, el transcurso del año. 

Cómo pagar el Zakat de la mercadería comercial: 

que las mercancías comerciales se evalúan al 
final del año conforme a una de las dos monedas, 
oro o plata, Si, al tasarse, alcanza An-Nisab según 
uno de los dos (oro o plata), se entrega el cuarto del 
décimo (2,5 %) de su valor. 

Quinto: Zakat al-fitr: 

Es la caridad obligatoria que se da al final del 
mes de ayuno de Ramadán, Y fue prescrita en el 
segundo año de la emigración. 

Su estatus legal: 

Zakat al-Fitr es obligatoria para todo musulmán 
que, en el día del ‘Id al-Fitr y su noche, posea comida 
sobrante por encima de lo que le basta a él y a 
quienes están bajo su manutención. Es obligatoria 
para todo musulmán, ya sea varón o hembra, 
pequeño o grande, libre o esclavo, según el hadiz: 



 

108 

غِيِر  نثََ، وَالصَّ
ُ
كَرِ وَالْْ ، وَالذَّ زَكََةَ الفِْطْرِ عََلَ العَْبدِْ وَالْحرُِّ ِ صلى الله عليه وسلم  »فرََضَ رسَُولُ اللََّّ

 وَالكَْبِيِر، مِنَ المُْسْلِمِيَْ«.

 «El Mensajero de Al-lah, Él le bendiga y le dé paz, 
ha impuesto la zakat del fin del Ramadán al esclavo 
y al libre, al varón y a la mujer, al menor y al mayor 
de los musulmanes»1. Y (farada) tiene el significado 
de: obligar y hacer Obligatorio. 

La sabiduría en su prescripción: 

Dijo Ibn Abbas, que Al-lah esté complacido con 
ambos: 

وَطُعْمَةً  فَثِ،  وَالرَّ اللَّغْوِ  مِنَ  ائمِِ  للِصَّ طُهْرَةً  الفِْطْرِ؛  زَكََةَ  ِ صلى الله عليه وسلم  اللََّّ رسَُولُ  »فرََضَ 
 للِمَْسَاكِيِْ«. 

 "El Mensajero de Al-lah, Él le bendiga y le dé paz, 
ha impuesto el Zakat al-Fitr como una purificación 
para los ayunantes por cualquier palabra ociosa u 
obscena que pudieron haber dicho, así como para 
alimentar al pobre"2. 

El tiempo de su obligatoriedad y de su entrega: 

La Zakat al-Fitr se hace obligatoria desde la 
puesta del sol de la noche del Eid. Se recomienda 
entregarlo el día del 'Eid antes de salir hacia la 
oración del 'Eid. Y no está permitido postergarla 
hasta después del rezo del Eid, Si la retrasa hasta 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1432), y por Muslim con el número 

(984). 
2 Reportado por Abu Dawud (1609), por Ibn Mayah (1827), y fue 

autentificado por Al-Albani en su "Sahih Sunan Abi Dawud" (1609). 



 

109 

después de la oración del ‘Eid, debe pagarla a modo 
de compensación, e incurre en pecado por 
retrasarla más allá del tiempo fijado. 

Está permitido hacerlo uno o dos días antes de la 
festividad. 

Su medida y aquello de lo que se entrega: 

Un «sa'» del alimento habitual de los habitantes 
del lugar; como el arroz, los dátiles, el trigo, u otros. 
El «sa'» equivale aproximadamente a tres 
kilogramos. No se permite pagar el valor 
equivalente en dinero; es decir, dar dinero en su 
lugar, porque esto contradice la orden del 
Mensajero de Al-láh -la paz y las bendiciones de Al-
láh sean con él-. 

El pago del Zakat y sus destinos de gasto: 

El tiempo de su entrega: 

Es obligatorio pagar el azaque de inmediato 
cuando llegue el momento de su obligatoriedad. No 
está permitido retrasarla salvo por necesidad, 
como cuando el dinero se encuentra en un país 
lejano y no hay nadie a quien pueda apoderar. 

Lugar de su entrega: 

Lo mejor es pagar la Zakat en el país donde están 
los bienes. Y es permitido trasladarla del país donde 
se encuentra el dinero a otro país en determinados 
casos: 

a- Si no hay en el país quien necesite la Zakat. 
b- Si existe un pariente necesitado en el otro país. 
c- Si se presenta una razón legítima que motive 



 

110 

transmitirla, como transmitirla a regiones de 
musulmanes damnificados por hambrunas e 
inundaciones. 

Los bienes del menor y del demente están 
sujetos al Zakat, debido a la generalidad de las 
evidencias, y su tutor en lo relativo a los bienes se 
encarga de entregarlo a nombre de ambos. Y no está 
permitido pagar la Zakat sino con intención. como 
dijo el Profeta- paz y bendiciones sean con él-: 

عْمَالُ باِلنِّيَّاتِ«. 
َ
 »إنَِّمَا الْْ

 "Ciertamente las obras dependen de las 
intenciones"1. 

Los beneficiarios del Zakat: 

Las categorías de personas que deben recibir la 
Zakat son ocho: 

Primera categoría: los pobres: 
Ellos son quienes no alcanzan a cubrir sus 

necesidades básicas de vivienda, alimento y 
vestimenta. Y la cantidad que se les entrega de la 
Zakat es la que les basta a ellos y a quienes están a 
su cargo durante un año. 

La segunda categoría: los necesitados: 
Y son aquellos que disponen de la mayor parte 

de lo suficiente, pero no alcanzan su totalidad; 
como: quien tiene un salario, pero no le es 
suficiente para vivir un año. 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1), y por Muslim (1907). 



 

111 

La cantidad que se les da del Zakat: lo suficiente 
para cubrir plenamente sus necesidades y las de 
quienes están a su cargo durante un año. 

Tercera categoría: Quienes trabajan en la 
recolección del azaque. 

Son aquellos a quienes el gobernante del Estado 
encarga la recolección del azaque, o que se ocupan 
de custodiarlo o de hacerlo llegar a los necesitados. 

La cuantía que se les entrega del azaque es 
equivalente a la remuneración por sus servicios, 
siempre que no perciban sueldo o salario del 
Estado. 

La cuarta categoría: aquellos cuyos corazones se 
busca ganar: 

Y son todos aquellos de quienes se espera, 
mediante la dádiva, su conversión al Islam, el 
fortalecimiento de su fe, o que se aparte su mal de 
los musulmanes. 

La cantidad que se les da del zakat: en la medida 
necesaria para conciliar sus corazones. 

La quinta categoría: la liberación de esclavos: 
Se entiende por ello: la liberación de los esclavos 

y de quienes se hallan bajo contrato de 
manumisión. 

El mukátab: es el esclavo que se ha comprado a 
sí mismo de su amo. Y se incluye en ello el rescate 
de los cautivos musulmanes en las guerras. 

La sexta categoría comprende a los endeudados, 
que se dividen en dos tipos: 



 

112 

Primero: quien tiene una deuda por necesidad 
propia y no encuentra con qué saldarla, Y se le 
concede lo suficiente para saldar su deuda. 

Segundo: quien está endeudado por su 
intervención para reconciliar entre las gentes, Se le 
da lo que baste para saldar su deuda, aunque sea 
rico. 

Categoría séptima: En la senda de Al-lah: 
Y ellos son quienes luchan por la causa de Al-lah. 
La cantidad que se les otorga del azaque es lo que 

les baste para la lucha por la causa de Al-lah; ya sea 
para una montura, armas, alimento, etc. 

Categoría octava: el pasajero/ el viajero  
Es el viajero a quien se le agotaron sus recursos 

o le robaron, y ya no dispone de dinero suficiente 
que le permita llegar a su país. 

La cuantía que se le entrega del azaque: lo 
necesario para que llegue a su país, aunque allí sea 
rico. 

Cuarta sección: El ayuno: 
El ayuno es: 
Adorar a Al-láh Todopoderoso absteniéndose de 

lo que invalida el ayuno desde el amanecer hasta la 
puesta del sol. 

Y es uno de los pilares del Islam, Y una obligación 
de entre las obligaciones de Al-láh-Altísimo sea, Es 
de los mandatos de la religión que debe conocer sin 
falta todo musulmán. La obligación de ello está 



 

113 

demostrada en el Sagrado Libro de Al-láh, en la 
Sunna (Tradición profética) de Su Mensajero, la paz 
y las bendiciones de Al-láh sean con él, y en el 
consenso unánime de los musulmanes. 

Al-lah dijo: 

ٱلهُۡدَىَٰ ﴿  ِنَ  م  وَبيَ نََِٰتٖ  ل لِنَّاسِ  هُدٗى  ٱلقُۡرءَۡانُ  فيِهِ  نزِلَ 
ُ
أ َّذِيٓ  ٱل رَمَضَانَ  شَهۡرُ 

هۡرَ فلَيَۡصُمۡهُ   ﴾ ...وَٱلفُۡرۡقَانِِۚ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّ

 {En el mes de Ramadán fue revelado el Corán 
como guía para la humanidad y evidencia de la guía 
y el criterio. Quien presencie la llegada de [la Luna 
nueva de] el mes deberá ayunar...} (Corán 2: 185). 

Condiciones de la obligación del ayuno de 

Ramadán: 

1) El Islam, puesto que no es válido del incrédulo. 
2) Haber alcanzado la pubertad, puesto que no 

es obligatorio para el menor, El ayuno es válido si lo 
realiza un niño que ha alcanzado la distinción, y en 
su caso, se considera un acto voluntario. 

3) La cordura: No se requiere el ayuno para una 
persona demente, y, de hacerlo, no es válido debido 
a la falta de intención. 

4)La capacidad [para realizarla]. No le es 
obligatorio al enfermo que es incapaz de ello, ni 
para el viajero, Y deberán recuperar los días de 
ayuno cuando cese la excusa: estar enfermo o de 
viaje. Es condición para su validez, en el caso de la 
mujer: hallarse sin menstruación ni puerperio. 



 

114 

El comienzo de Ramadán se establece mediante 
una de estas dos cosas: 

a- Avistamiento de la luna nueva creciente (el 
Hilal) del mes de Ramadán, como dijo el Profeta- 
paz y bendiciones sean con él-: 

 »صُومُوا لرُِؤْيتَِهِ، وَأفطِْرُوا لرُِؤْيتَِهِ«. 

 «Ayunen al verla (la luna nueva de Ramadán) y 
dejen de ayunar al verla (la luna nueva de 
Shawwal)»1. 

b- Completar los treinta días de Sha’ban cuando 
no se observa la luna creciente de ramadán, o 
cuando nubes, polvo o algo similar impiden su 
avistamiento; porque el Profeta (que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él) dijo: 

ةَ شَعْباَنَ ثلَََ  كْمِلُوا عِدَّ
َ
 ثيَِْ يوَْمًا«.»فَإِنْ غُمَّ عَليَكُْمْ؛ فأَ

 «Si está nublado, deben completar treinta días 
del mes de Sha’ban»2. 

La intención en el ayuno: 

El ayuno, como los demás actos de adoración, no 
es válido sin una intención. El momento en que la 
intención es obligatoria en el ayuno obligatorio 
difiere del de los demás ayunos; su explicación es 
como sigue: 

Primero: el ayuno obligatorio; como el ayuno de 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1810), y por Muslim con el número 

(1086). 
2 Reportado por Al Bujari con el número (1909). 



 

115 

Ramadán, el de recuperación o el de voto, debe 
tenerse la intención por la noche antes del alba. 
como dijo el Profeta- paz y bendiciones sean con él: 

يَامَ مِنَ اللَّيلِْ فلَََ صِيَامَ لََُ«.  »مَن لمَْ يبُيَِّتْ الصِّ

 "Quien no haya tenido la intención de ayunar 
por la noche, no tiene ayuno"1. 

El segundo, el ayuno voluntario, y es válido que 
la persona formule su intención durante el día, Con 
la condición de que no haya ingerido ningún 
elemento que rompa el ayuno después del 
despuntar del alba. 

Lo que anula el ayuno: 

Primero: las relaciones sexuales: si una persona 
mantiene relaciones sexuales, su ayuno queda 
invalidado, y está obligado a compensar el día en 
que tuvo relaciones. Está obligado, además de 
reponerlo, a ofrecer la expiación, que consiste en 
liberar a un esclavo, Si no lo encuentra, debe 
observar el ayuno durante dos meses consecutivos. 
Si no puede debido a una excusa válida, entonces 
deberá alimentar a sesenta pobres, dando a cada 
pobre medio sa' de alimento básico del país. 

El segundo: la eyaculación de semen: debido a 
besos, contacto, masturbación o miradas repetidas; 
le corresponde únicamente reponer el ayuno, sin 
expiación, porque la expiación se limita al coito. En 

 
1 Reportado por Ahmad (26457), por Abu Dawud (2454), y por An-Nasai 

(2331), y la expresión es suya. 



 

116 

cuanto al que duerme, si tiene un sueño húmedo y 
emite semen, no incurre en pecado alguno, porque 
eso ocurre sin su elección; por lo tanto, debe 
realizar el baño ritual para purificarse de la 
impureza mayor. 

Tercero: Comer y beber intencionalmente: Y esto 
es debido a las palabras de Al-lah Enaltecido sea: 

سۡوَدِ مِنَ ٱلفَۡجۡرِٖۖ ﴿
َ
بۡيَضُ مِنَ ٱلخۡيَۡطِ ٱلأۡ

َ
وكَُلوُاْ وَٱشۡرَبُواْ حَتَّىَٰ يتَبََيَّنَ لكَُمُ ٱلخۡيَۡطُ ٱلأۡ

َّيۡلِ  يَامَ إلِيَ ٱل ِ واْ ٱلص  تمُِّ
َ
 ﴾ ...ثُمَّ أ

 {Coman y beban hasta que se distinga el hilo 
blanco [la luz del alba] del hilo negro [la oscuridad 
de la noche], y luego completen el ayuno hasta la 
noche...} [Corán 2: 187]. 

En cuanto a quien come o bebe por olvido, no 
incurre en pecado. Por el hadiz: 

ُ وسََقَاهُ«. طْعَمَهُ اللََّّ
َ
وْ شَرِبَ، فلَيْتُِمَّ صَوْمَهُ، فَإنَِّمَا أ

َ
كَلَ أ

َ
 »مَن نسََِِ وَهُوَ صَائمٌِ، فأَ

 «Quien olvide que está ayunando y coma o beba, 
que continúe su ayuno, pues ciertamente ha sido Al-
lah quien lo ha alimentado y le ha dado de beber»1. 

El cuarto: el vómito inducido; sin embargo, si el 
vómito lo supera y sale sin su elección, no afecta su 
ayuno. como dijo el Profeta- paz y bendiciones sean 
con él-: 

 »مَنْ ذَرعََهُ القََْءُ فلَيَسَْ عَليَهِْ قَضَاءٌ، وَمَن اسْتقََاءَ عَمْدًا فلَيْقَْضِ«.

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (6669), y por Muslim con el número 

(2709). 



 

117 

 “Aquel que no pueda evitar el vómito no debe 
compensarlo, pero aquel que vomita 
intencionalmente debe compensar (el ayuno)”1. 

Quinto: La extracción de sangre del cuerpo, 
mediante ventosas, flebotomía o extracción de 
sangre para donación con el fin de socorrer a un 
enfermo; todo ello invalida el ayuno. En cuanto a la 
extracción de una pequeña cantidad de sangre para 
el análisis, esto no afecta su ayuno. Asimismo, la 
salida de sangre sin intención del ayunante, como 
una hemorragia nasal, una herida o la extracción de 
un diente, no afecta su ayuno. 

A quiénes les está permitido romper el ayuno en 

Ramadán: 

Primer grupo: Quienes pueden romper el ayuno 
y están obligados a reponerlo, éstos son: 

Primero: El enfermo cuya curación se espera, y 
quien se hace daño al ayunar o le resulta difícil el 
ayuno. 

Segundo: el viajero; ya sea que experimente 
dificultades en el viaje o no las experimente. 

Y la prueba de ambos es que Al-láh Enaltecido 
dijo: 

خَرَ ﴿...
ُ
يَّامٍ أ

َ
ِنۡ أ ةٞ م  وۡ علَىََٰ سَفَرٖ فَعِدَّ

َ
 ﴾...وَمَن كَانَ مَريِضًا أ

 {...pero quien esté enfermo o de viaje [y no 
ayune] deberá reponer posteriormente los días no 

 
1 Registrado por Abu Daúd (2380), At-Tirmidhi (719) e Ibn Máyah (676). 



 

118 

ayunados...} (Corán 2: 185). 
Tercero: La embarazada o la mujer que 

amamanta, si el ayuno les resulta difícil o puede 
perjudicarlas a ellas o a sus hijos —y en tal caso 
tienen la misma consideración que el enfermo—, 
pueden no ayunar. Pero debe recuperar el ayuno en 
otro momento. 

Cuarto: la mujer menstruante y en el postparto; 
para ambas es obligatorio no ayunar. El ayuno de 
ambas es inválido, y deben recuperarlo en otros 
días. 

Segundo grupo: A quienes se les permite romper 
el ayuno, y les es obligatoria la expiación sin tener 
que reponer los días de ayuno, éstos son: 

Primero: el enfermo que padece una enfermedad 
de la que no se espera curación. 

Segundo: el mayor de edad que no puede ayunar. 
Así, éstos no ayunan y alimentan, por cada día 

del mes de Ramadán, a un pobre. Y si el mayor de 
edad llega al grado de demencia, deja de ser 
responsable de las obligaciones religiosas; por 
tanto, no está obligado a ayunar y no tiene 
obligación alguna. 

El tiempo de la compensación y la norma sobre su 

retraso: 

Es obligatorio recuperar los días de ayuno de 
Ramadán en el período comprendido entre él y el 
próximo Ramadán. y lo mejor es apresurar la 
recuperación de los días del ayuno perdido, No es 



 

119 

lícito postergar la recuperación del ayuno perdido 
hasta después del próximo Ramadán. De Aisha —
que Al-láh esté complacido con ella—, que dijo: 

شَعْبَانَ  فِِ  إلََِّ  قضَِِْ 
َ
أ نْ 

َ
أ سْتَطِيعُ 

َ
أ فَمَا  رَمَضَانَ،  مِنْ  وْمُ  الصَّ  َّ عََلَ يكَُونُ  »كََنَ 

 لمَِكََنِ رسَُولِ الِله صلى الله عليه وسلم«. 

 "Había perdido días de ayuno de Ramadán, y no 
pude compensarlos sino hasta Sha’ban debido a mi 
ocupación con el Mensajero de Al-láh, Él le bendiga 
y le dé paz"1. 

Quien retrasa la compensación después del 
siguiente Ramadán tiene dos situaciones: 

1. Si se pospone por una excusa válida, como que 
la enfermedad continúe hasta el próximo Ramadán, 
entonces solo debe compensarlo. 

2. Si lo retrasa sin una excusa válida, entonces se 
le considera pecador/a por el retraso, y debe 
arrepentirse ante Al-láh Todopoderoso, compensar 
el ayuno perdido, y alimentar a un necesitado por 
cada día. 

El ayuno voluntario para quien tiene días por 

recuperar: 

Quien tenga días por recuperar del mes de 
Ramadán, es preferible que los complete antes de 
realizar el ayuno voluntario, Sin embargo, si el 
ayuno voluntario es de aquellos cuyo tiempo es 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1849), y por Muslim con el número 

(1846). 



 

120 

limitado, como el ayuno de Arafat y Ashura, 
entonces puede realizarlos antes de recuperar los 
días, ya que el tiempo para recuperar es amplio, 
mientras que Arafat y Ashura son limitados. Pero 
no deberá ayunar los seis días del mes de Shawal 
sino después de compensar los ayunos perdidos. 

Los ayunos que están prohibidos: 

1- Ayunar el día de Eid al-Fitr y el día de Eid al-
Adha; por estar prohibido. 

2- El ayuno de los días del Tashriq del mes de 
Dhu al-Hijjah. Salvo para quien realiza la 
Peregrinación Tamattu’ y para el qarin en el Hayy, 
si no dispone de la ofrenda animal, Los días del 
Tashriq son los días once (11), doce (12) y trece 
(13) del mes de Dhu al-Hiyyah. 

3- El día de la duda por motivo de la duda (el 30 
de Sha’ban). Si la noche es nublada o con polvo en 
suspensión que impide el avistamiento de la luna. 

Ayunos cuyo cumplimiento es desaconsejable: 

a- Singularizar el mes de Rayab con el ayuno. b- 
Singularizar el día del viernes con el ayuno, por la 
prohibición de ello, Si ayuna un día antes o después 
de ese día, deja de ser reprobable. 

Los ayunos recomendados: 

a- Seis días del mes de Shawal. b- Ayunar los 
nueve días de Dul Hiyya, y el más recomendado de 
ellos es el día de Arafat, salvo para el peregrino; no 
se le recomienda ayunarlo, y su ayuno expía dos 
años. c- Ayunar tres días de cada mes, y lo mejor es 



 

121 

que sean los “días blancos”, que son los días trece, 
catorce y quince del mes lunar. d- El ayuno de los 
lunes y los jueves de cada semana, porque el 
Mensajero de Allah -la paz y las bendiciones de Al-
lah sean con él- los ayunaba; porque las acciones de 
los siervos en esos días se muestran a Al-lah, el 
Altísimo. 

Ayuno voluntario: 

a- El ayuno de Dawud, sobre él sea la paz: 
ayunaba un día sí y otro no. 

b- Ayunar el mes de Muharram, que es el mejor 
mes en el que se recomienda ayunar; y lo más 
enfatizado de ello es ayunar el día de Ashura, que es 
el décimo de Muharram, ayunando también el 
noveno junto con él; por el dicho del Profeta -la paz 
y las bendiciones de Al-lah sean con él-: 

صُومَنَّ التَّاسِعَ«. 
َ
 »لئَِِْ بقَِيتُ إلَِى قَابلٍِ لَْ

 "Si permaneciera hasta el próximo año, ayunaría 
el noveno"1. Y expía el año anterior. 

La quinto sección: Al-Hayy y al-‘Umrah. 
Lingüísticamente, el peregrinaje: Intención. En el 

entendimiento del derecho islámico: dirigirse a la 
Casa Sagrada y a los lugares rituales en un tiempo 
específico para realizar unos ritos de adoración 
específicos. 

Y Al-‘Umrah (peregrinación menor): 

 
1 Reportado por Muslim con el número (1134). 



 

122 

lingüísticamente: la visita. 
En términos jurídico-religiosos: visitar la Casa 

Sagrada en cualquier momento del año para 
realizar unos ritos de adoración específicos. 

El peregrinaje es uno de los pilares del Islam y de 
sus grandes fundamentos. Y fue prescrito en el 
noveno año de la hégira, El Profeta, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, realizó una sola 
Peregrinación: la Peregrinación de la despedida. 

El peregrinaje es obligatorio una sola vez en la 
vida para el pudiente, Y cuanto exceda de ello se 
considera acto voluntario. En cuanto a la Umra, es 
obligatoria según la opinión de muchos eruditos. 
Como prueba de ello están las palabras del 
Mensajero de Al-láh (que la paz y las bendiciones de 
Al-láh sean con él), cuando se le preguntó: «¿es 
obligatorio el yihad para las mujeres?» Él 
respondió: 

 »نَعَمْ، عَليَهِْنَّ جِهَادٌ لََ قتَِالَ فِيهِ: الْحجَُّ وَالعُْمْرَةُ«. 

 «El tipo de yihad obligatorio para ellas no 
implica pelear: es el Hayy y la ‘Umrah»1. 

Las condiciones de la obligatoriedad del 

Hayy y el ‘Umrah: 

1- El Islam 

2-Estar consciente (la razón) 

3- La pubertad 

 
1 Registrado por Ahmad (25198), An-Nasai (2627) e Ibn Mayah (2901). 



 

123 

4- La libertad 

5- La capacidad 

Para la mujer se añade una sexta condición: la 
presencia de un varón pariente suyo con el que 
incurre en impedimento de matrimonio (mahram) 
que viaje con ella para realizarlo. porque no le es 
permitido viajar ni para realizar el Hayy ni para 
otro propósito sin un mahram, como dijo el Profeta-
paz y bendiciones sean con él-: 

ةُ إِلََّ مَعَ ذِي مَُرَْمٍ، وَلََ يدَْخُلُ عَليَهَْا رجَُلٌ إِلََّ وَمَعَهَا مَُرَْمٌ«. 
َ
 »لََ تسَُافرُِ المَْرْأ

 “La mujer no debe viajar excepto en compañía 
de un mahram, y no debe entrar a su presencia 
ningún hombre sino cuando esté acompañada de 
un mahram”1. 

El «mahram» de la mujer es su esposo, o alguien 
con quien le está prohibido casarse de forma 
permanente. Por consanguinidad; como su 
hermano, su padre, su tío paterno, el hijo de su 
hermano y su tío [el hermano de la madre], o por un 
motivo lícito; como un hermano por lactancia, o por 
afinidad; como el esposo de su madre y el hijo de su 
esposo. 

Y la capacidad es: el poder material y corporal, 
de modo que le sea posible montar y soportar el 
viaje, y que disponga del dinero suficiente que le 
baste para la ida y el regreso, Y además provee lo 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1862), y por Muslim con el número 

(1341). 



 

124 

suficiente para sus hijos y para aquellos cuya 
manutención le incumbe, hasta que regrese a ellos. 

Y que el camino del peregrinaje sea seguro para 
su persona y sus bienes. 

Y quien tenga capacidad económica pero no 
física, como en el caso de la vejez avanzada o de una 
enfermedad crónica de la que no se espera 
recuperación, deberá designar un apoderado para 
que realice el Hayy y la 'Umrah por él. 

Las condiciones gracias a las cuales es válida la 
representación en nombre de otro en el Hayy y la 
Umrah son dos: 

1- Que sea de aquellos para quienes es válido 
realizar la obligación del peregrinaje, esto es, el 
musulmán adulto y cuerdo. 

2- Que ya haya realizado por sí mismo la 
peregrinación mayor obligatoria del Islam. 

Los referentes geográficos (Al-Mawaqit) 

para Ihrám (estado de consagración ritual): 

Al Mawaqit: es el plural de la palabra Mikat. 
Lingüísticamente: el límite. Y, en la legislación 
islámica, es el lugar del acto de adoración o su 
tiempo. 

El Hayy tiene Mawaqit en el marco temporal y 
espacial: 

a. Los referentes temporales (Al-Mawaquit): Al-
láh las mencionó con Sus palabras: 

عۡلُومََٰتَٞۚ فَمَن فرَضََ فيِهنَِّ ٱلحۡجََّ ﴿ شۡهُرٞ مَّ
َ
 ﴾ ...ٱلحۡجَُّ أ



 

125 

 {La peregrinación se realiza en unos meses 
específicos, y quien se consagrara para hacerla...} 
[Corán 2: 197]. 

Y estos meses son: Shawal, Dhu al-Qa'dah y los 
primeros diez días de Dhu al-Hiyyah. 

b. Los referentes geográficos (Al-Mawaquit): Son 
los límites que no se deben rebasar en dirección a 
La Meca sin que antes se haya hecho el Ihrám 
(estado de consagración ritual). Y son del siguiente 
modo: 

1. Dhul Hulaifa: es el Miqat de la gente de Medina. 
2. Al-Yuhfah: el Miqat para la gente de Sham 

(Gran Siria), de Egipto y del Magreb. 
3. Qarn Al-Manazil, también llamado “As-Sayl”, 

es el Miqat de la gente de Nayd. 
4. Dhat lrq, para la gente que viene de Irak. 
5. Yalamlam, que es el miqat para la gente de 

Yemen. 
Todo aquel que tenga su hogar dentro de los 

límites de estos Miqáts, inicia su Ihrám para el Hayy 
y la Umra desde su hogar. En cuanto a los 
habitantes de La Meca: deben consagrar el Ihrám 
desde La Meca y no necesitan salir al miqat para el 
Ihrám. En cuanto a la Umra: deben salir hacia el 
punto más cercano de Al-Hil-li (afuera de la zona 
del Haram) y consagrar allí el Ihrám. Quien desee 
realizar el Hayy o la Umra, le es obligatorio adoptar 
el Ihram desde los lugares que el Mensajero de Al-
láh, que la paz y las bendiciones de Al-láh sean con 



 

126 

él, ha establecido, y que son los referentes 
geográficos (Al-Mawaqit) ya expuestos 
anteriormente. Por lo tanto, no le es permitido a 
quien desea hacer el Hayy o la Umra pasarlo sin 
Ihram. 

- Quien pase por los mawaqit mencionados y no 
sea de sus habitantes, deberá entrar en Ihrám 
(consagración ritual) desde ellos. 

Quien, en su camino a La Meca, no pase por 
ninguno de los puntos geográficos mencionados, ya 
sea por vía terrestre, marítima o aérea, deberá 
entrar en Ihrám (consagración ritual) cuando esté 
a la altura del punto que más cerca esté de él. Según 
las palabras de 'Umar Ibn Al-Jattab -que Al-láh esté 
complacido con él-: “Observen a su altura desde su 
camino”1. 

Quien viaje en avión para cumplir los ritos del 
Hajj o de la Umrah, debe entrar en el estado de 
Ihrám cuando el avión se alinee con el miqat que se 
encuentra en su ruta. No le está permitido retrasar 
el Ihrám hasta descender en el aeropuerto. 

Al-Ihram: 

Es la intención de entrar en el rito; En cuanto al 
Hayy, consiste en: la intención de comenzar a 
realizar las prácticas del Hayy [peregrinación 
mayor], Y en la ‘Umrah, consiste en la intención de 
comenzar a realizar las prácticas de la ‘Umrah. No 

 
1 Reportado por Al Bujari con el número (1531). 



 

127 

se considera en estado de Ihram sino cuando tiene 
la intención de entrar en el rito. En cuanto al mero 
uso de la vestimenta del Ihrám sin intención, no 
constituye Ihrám. 

Recomendaciones del Ihrám: 

1- Hacer el Gusl (purificación mayor) de todo el 
cuerpo antes del Ihram. 

2- Que el hombre se perfume en su cuerpo, no en 
la vestimenta del ihram. 

3- Asumir el Ihram con un izar y un rida blancos 
y sandalias. 

4- Que entre en al-ihram (estado de 
consagración ritual) estando montado, en dirección 
a la Qibla. 

Los tipos de rituales del Hayy: 

Al peregrino en estado de Ihram se le da a elegir 
el que desee de entre los tres ritos, que son: 

1- El Tamattu’: consiste en adoptar el Ihrám para 
la Umra durante los meses del Hayy, y concluirla; 
luego adoptar el Ihrám para el Hayy en su período 
de ese año. 

2. El Ifrád: consiste en adoptar el Ihrám 
solamente para el Hayy desde el Miqát, y 
permanecer en su Ihrám hasta completar los ritos 
del Hayy. 

3- El Qirán: consiste en adoptar el Ihrám para el 
Hayy y la Umra juntos, o adoptar el Ihrám solo para 
la Umra y luego añadirle el Hayy antes de iniciar el 
Tawaf de Umra; de modo que se haga la intención 



 

128 

de la Umra y el Hayy desde el Miqat, o antes de 
iniciar el Tawaf de Umra, y se realizan para ambos 
el Tawaf y el Sa'i. 

En el Hayy Tamatu’ y Qirán están obligados a 
realizar una expiación quienes no viven en las 
proximidades de la Mezquita Sagrada [de la Meca]. 

El mejor de estos tres tipos de Peregrinación es 
el Tamatu’, dado que el Profeta, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, lo ordenó a sus 
compañeros1. Luego el Qirán, porque es 
Peregrinación y Umra; luego el Ifrád. 

c) Cuando adopte uno de estos ritos, debe 
pronunciar la Talbía inmediatamente después de 
adoptar el Ihrám y decir: 

يكَ لكََ لَبَّيكَْ، إِنَّ الْحمَْدَ وَالنِّعْمَةَ لكََ وَالمُْلكَْ  »لَبَّيكَْ اللَّهُمَّ لَبَّيكَْ، لَبَّيكَْ لََ شَرِ
يكَ لكََ«.   لََ شَرِ

 Labbaika Al-láhumma labbaik; labbaika la 
sharika laka labbaik; ‘Inna al-hamda wa an-ni’mata 
laka wa almulk; la sharika lak” (Heme aquí, oh Al-
láh, heme aquí. Heme aquí, no tienes asociados a Ti, 
heme aquí. Ciertamente la Alabanza, la Gracia y el 
Reino te pertenecen. No hay asociados a Ti)2. 

Es Sunnah, y es recomendable abundar en ella; el 
hombre la pronuncia en voz alta y las mujeres la 
pronuncian en voz baja. 

 
1 Relatado por Muslim con el número (1211). 
2 Reportado por Al Bujari con el número (1549). 



 

129 

Su tiempo: comienza después del ihram, y el fin 
de su tiempo es como sigue: 

Primero: el peregrino debe cesar la Talbiyah 
antes de comenzar el At-Tawaf (la circunvalación). 

En segundo lugar: el peregrino debe cesarla 
cuando comience a arrojar las piedritas al Yamarat 
Aqaba el día del Eid. 

Las acciones prohibidas durante Ihrám (estado de 

consagración ritual): 

El primer acto prohibido: remover, cortar o 
arrancar cabello de cualquier parte de su cuerpo. 

La segunda prohibición: cortarse o limarse las 
uñas de manos y pies sin motivo ni necesidad. Sin 
embargo, si se le rompe alguna uña y la retira, no 
hay mal en ello y no le corresponde expiación. 

La tercera prohibición: Cubrir la cabeza del 
varón con objetos posados directamente sobre ella, 
como: gorros y telas. 

La cuarta prohibición: que el hombre vista ropa 
cosida sobre su cuerpo o parte del mismo, como la 
camisa, el turbante o los pantalones. La ropa cosida: 
lo que se ha hecho a la medida de un miembro, 
como los Juffain, los guantes y los calcetines. Las 
mujeres pueden vestir las prendas que deseen 
durante el lhram, por su necesidad de cubrirse; sin 
embargo, no deben usar el burka, y deben cubrir su 
rostro con otra prenda, como su velo de la cabeza o 
su manto, cuando pasen a su lado hombres ajenos. 
No debe llevar guantes para cubrir las manos. 



 

130 

La quinta prohibición: el perfume; pues al 
muhrim se le exige apartarse del lujo, de los 
adornos de este mundo y de sus placeres, y 
encaminarse hacia la otra vida. 

El sexto de los actos prohibidos: matar el animal 
de caza terrestre y capturarlo; pues al peregrino en 
lhram le está prohibido cazar un animal de caza 
terrestre, ayudar a cazarlo o sacrificarlo. 

Está prohibido para el «muhrim» comer de lo 
que él mismo haya cazado, o de lo que se haya 
cazado para él, o de aquello en cuya caza haya 
ayudado; porque, para él, equivale a la carroña. 

En cambio, la pesca marina está permitida al 
peregrino en estado de consagración, por lo que 
puede pescar peces en el mar. Tampoco le está 
prohibido sacrificar animales domésticos, como el 
pollo, y las reses del ganado —camellos, vacas u 
ovejas—, pues no se consideran presas de caza. 

La séptima prohibición: el contrato de 
matrimonio, para sí mismo o para otro, o ser 
testigo. 

La octava prohibición: tener relaciones 
maritales; quien tenga relaciones maritales antes 
de la primera liberación del Ihrám, su rito queda 
invalidado, le es obligatorio proseguir y completar 
sus ritos, deberá reponerlo al año siguiente, y tiene 
la obligación de sacrificar una dromedaria. Pero si 
ocurre después de la primera salida del estado de 
consagración, su rito no se invalida y debe ofrecer 



 

131 

un sacrificio expiatorio. 
Y en ello la mujer es igual al hombre si actúa de 

su propia voluntad. 
La novena prohibición: el contacto físico sin 

llegar a la parte íntima. No se le permite al 
«muhrim» el contacto físico con su mujer, porque 
es un medio que conduce al coito prohibido. Y lo 
que se entiende por este contacto es tocar a la 
mujer con deseo sexual. 

Al-‘Umrah (peregrinación menor): 

a) Los pilares de la ‘Umrah: 
1- Al-Ihram. 
2- El Tawaf. 
 .السعي (3
b) Acciones obligatorias de la ‘Umrah: 
1- El Ihram desde el miqat establecido. 
2- Afeitarse la cabeza o cortarse el pelo. 
c) La forma de realizar la ‘Umrah: 
Lo primero que debe hacer el peregrino que 

realiza la 'Umrah es dar siete vueltas del Tawaf, 
comenzando desde la Piedra Negra y terminando 
en ella. Y debe realizar su Tawaf estando purificado, 
cubriendo su parte íntima (A'urah) desde el 
ombligo hasta la rodilla. Es Sunna realizar el Idtibaa 
durante todo el Tawaf; y consiste en descubrir su 
hombro derecho, colocando el centro de su manto 
debajo de él y los extremos sobre su hombro 
izquierdo. Y cuando haya completado la séptima 



 

132 

vuelta, deja de descubrir el hombro derecho y se 
cubre los hombros con su manto. 

Debe orientarse hacia la Piedra Negra. Si pudiera 
besar la piedra, que la bese; si no pudiera, que la 
toque con la mano derecha, si le es posible, y bese 
su mano. Y si no le es posible tomar la Piedra Negra, 
que la señale levantando la mano derecha y diga: 
'Al-láhu Akbar' una sola vez, sin besar su mano ni 
detenerse. Luego prosigue con su Tawaf, dejando la 
Kaaba a su izquierda, y se recomienda realizar el 
Raml en las tres primeras vueltas. Al-ramal: Es 
acelerar el paso con pasos cortos. 

Cuando pase por la esquina Yamani, que es la 
cuarta esquina de la Kaaba, debe tocarla con su 
mano derecha si le es posible, sin pronunciar el 
takbir ni besarla. Si no le es posible tocarla, debe 
continuar sin señalarla ni pronunciar el takbir. Y 
dice entre la Esquina Yemení y la de la Piedra 
Negra: 

ارِ ﴿... نۡيَا حَسَنَةٗ وَفيِ ٱلۡأٓخِرَةِ حَسَنَةٗ وَقنَِا عَذَابَ ٱلنَّ  ﴾ رَبَّنَآ ءَاتنَِا فيِ ٱلدُّ

 {...¡Señor nuestro! Danos bienestar en esta vida 
y en la otra, y presérvanos del tormento del Fuego} 
[Corán 2: 201]. 

Cuando termine su Tawaf, debe rezar dos 
prosternaciones detrás del Maqám de Abraham si 
le es posible, y si no le es posible, las reza en 
cualquier lugar de la Mezquita Inviolable. Es 
Sunnah recitar en la primera Rak'ah, después de la 



 

133 

Fátiha, la sura «al-Kafirún». Y en la segunda unidad, 
después de la Fátiha, surat Al-Ijlás (capítulo 112), 
Luego se dirige al área del Sa’i y realiza el Sa’i entre 
Safá y Marwa, completando siete tramos: la ida de 
Safá a Marwa es un tramo y la vuelta de Marwa a 
Safá es otro tramo. 

Comienza en Safá y la asciende, o se queda a su 
lado. Subir Safá es preferible si es posible. Y en ese 
momento se recitan las palabras de Al-lah 
Enaltecido sea: 

 ﴿ ِ فَا وَٱلمَۡرۡوَةَ مِن شَعَائٓرِِ ٱللََّّ  ﴾ ...إنَِّ ٱلصَّ

 {[El recorrido entre los montes de] As-Safa y Al-
Marwah es un rito establecido por Al-lah...} [Corán 
2: 158]. 

Se recomienda dirigirse hacia la Quibla, alabar a 
Al-láh y engrandecerlo diciendo: 

يكَ لََُ، لََُ المُْلكُْ وَلََُ الْحَ  ُ وحَْدَهُ لََ شَرِ َ إِلََّ اللََّّ ، لََ إلَِه كْبَُِّ
َ
ُ أ ، وَاللََّّ ُ َ إِلََّ اللََّّ مْدُ، »لََ إلَِه

نْْزََ وعَْدَهُ، وَنصََََ عَبْ 
َ
ُ وحَْدَهُ، أ َ إِلََّ اللََّّ ءٍ قَدِيرٌ، لََ إلَِه دَهُ، يَُيِِْ وَيُمِيتُ، وَهُوَ عََلَ كُُِّ شََْ

حْزَابَ وحَْدَهُ«. 
َ
 وَهَزَمَ الْْ

 No hay deidad sino Al-láh, Al-láhu Ákbar, no hay 
deidad sino Al-láh, sin asociados, a Él pertenece 
todo el reino y todas las alabanzas, da vida y da 
muerte, y tiene poder sobre todas las cosas. No hay 
otra deidad que merece la adoración sino Al-láh, el 
único, cumplió su promesa y concedió la victoria a 
su siervo, y derrotó a los aliados [la alianza de los 



 

134 

incrédulos hostiles en una de las batallas]."1 Luego 
suplica con lo que le sea fácil, alzando sus manos, y 
repite este dhikr y la súplica tres veces, Luego 
desciende caminando hacia Al-Marwa hasta llegar a 
la primera señal, y entonces el hombre acelera el 
paso hasta llegar a la segunda señal. En cuanto a la 
mujer, no se le prescribe acelerar entre las señales, 
ya que es considerada una 'awrah, y lo que se le 
prescribe es caminar durante todo el sa'i. Luego, 
debe caminar y subir a al Marwa o detenerse allí, 
siendo preferible subirla si es posible, y debe decir 
y hacer en Marwa lo mismo que dijo e hizo en Safá, 
excepto la recitación del versículo, que es el 
siguiente dicho de Al-láh: 

 ﴿ ِ فَا وَٱلمَۡرۡوَةَ مِن شَعَائٓرِِ ٱللََّّ  ﴾ ...إنَِّ ٱلصَّ

 {[El recorrido entre los montes de] As-Safa y Al-
Marwah es un rito establecido por Al-lah...} Esto se 
prescribe únicamente al subir a Safá en el primer 
tramo, Luego, desciende, caminando donde toque 
caminar y acelerando el paso donde toque 
acelerarlo, hasta llegar a Safá, Esto se hace siete 
veces, siendo la ida un tramo y la vuelta otro tramo. 
Se recomienda abundar en el "dhikr" y la súplica 
durante el Sa'i con lo que le sea posible. Y debe estar 
en estado de pureza ritual, libre de la impureza 
mayor y menor (un estado de impureza ritual), 

 
1 Relatado por Muslim con el número (1218). 



 

135 

aunque si realiza el Sa'i sin estar en estado de 
pureza, esto es suficiente. De igual manera, si la 
mujer menstrúa o tiene sangrado postparto 
después de la circunvalación, puede realizar la 
caminata y esto es válido para ella, ya que la pureza 
no es un requisito para la caminata, sino que es 
recomendable en ella. 

Al completar el Sa’i, el hombre debe rasurarse la 
cabeza o recortarse el cabello, siendo el rasurado la 
opción preferible para el hombre. 

Con esto, ha completado los ritos de la 'Umrah. 
El peregrinaje: 

A- Los pilares del Hayy: 

1- Al-Ihram. 
2- Pararse sobre la montaña Arafat. 
3- Tawaf al-Ifadah (realizar las siete vueltas a la 

Kaaba en un día específico). 
4- El recorrido entre As-Safa y Al-Marwa 

A- Acciones obligatorias del Hayy: 

1- El Ihram desde el miqat. 
2- La parada en pie en Arafat el noveno día del 

mes de Dhu al-hiyyah, hasta la puesta del sol, para 
quien permaneció allí durante el día. 

3- Pasar la noche en Muzdalifah la noche del 
décimo de Dhu al-Hiyya hasta la mitad de la noche. 

4- Pernoctar en Mina las noches de los días de 
Tashríq. 

5- Arrojar las piedritas. 



 

136 

6- Afeitarse la cabeza o cortarse el pelo. 
7- La circunvalación de despedida (al rededor de 

la Ka'bah). 
C- La forma de realizar el Hayy: 

Que el musulmán adopte el Ihrám para el Hayy 
al llegar al Miqat como Mufrid si el tiempo es 
limitado. Cuando llegue a Meca, debe realizar el 
Tawaf [la circunvalación alrededor de la Ka'bah] y 
después el Sa‘i del Hayy [el recorrido entre los 
montes As-Safa y Al-Marwah], y permanecer en su 
Ihrám hasta dirigirse a Arafat el Día de Arafat 
(noveno día de Dhul Hiyyah), y permanecer allí 
hasta la puesta del sol. 

Luego se dirige desde allí a Muzdalifa 
pronunciando la Talbia, y permanece allí hasta 
rezar el Fayr. Al rezar el Fayr, se dedicará a invocar 
a Al-láh, a pronunciar la Talbia y a realizar súplicas 
hasta que la claridad del amanecer esté muy 
patente. 

Cuando la claridad del amanecer esté patente, 
debe marchar antes de que salga el sol hacia Mina, 
y arrojar a Yamrat al-Aqaba siete piedritas; luego, 
debe rasurarse la cabeza o recortársela, siendo el 
rasurado la mejor opción. 

Luego realiza el Tawaf de Al-Ifadah, y le bastará 
con su primer Sa’i; con ello queda completado su 
Hayy y obtiene la liberación completa del Ihrám. 

Le queda arrojar las piedritas a las tres Yamarat 
en los días undécimo y duodécimo, si se apresura: 



 

137 

arroja a las tres Yamarat, a cada una siete piedritas, 
pronunciando “Al-láhu Akbar” con cada 
lanzamiento. Comienza con la primera Yamarat, 
que es la más alejada de Meca y la que sigue la 
Mezquita del Jaif, luego la intermedia, y finalmente 
Yamarat Al-’Aqabah, que es la última; a cada 
Yamarat le arroja siete piedritas. Si desea 
retrasarse después del duodécimo día, arrojará a 
las tres Yamarat en el decimotercer día con la 
misma modalidad que en el duodécimo y el 
undécimo día. 

El momento indicado para el lanzamiento de las 
piedritas es a partir del mediodía en los tres días del 
Tashriq. 

Si sale de Mina en el duodécimo día antes de la 
puesta del sol, no hay inconveniente; pero si 
permanece hasta arrojar a las Yamarat en el 
decimotercer día después del mediodía, esto es 
mejor, como dijo Al-láh, el Altísimo: 

رَ فلَآَ إثِۡمَ عَليَۡهِٖۖ لمَِنِ ٱتَّقَىَٰ ...﴿  خَّ
َ
لَ فيِ يوَۡمَينِۡ فلَآَ إثِۡمَ عَليَۡهِ وَمَن تأَ  ﴾ ...فَمَن تَعَجَّ

 {...Quien lo haga solo dos días no habrá incurrido 
en falta alguna, como tampoco quien permanezca 
más, siempre que tengan temor de Al-lah...} 

[Corán 2: 203]. 
Cuando quiera disponerse a emprender el viaje 

de vuelta, debe realizar el Tawaf de la despedida en 
siete vueltas, sin Sa’i. 

Lo mejor, si no lleva consigo la ofrenda animal, 



 

138 

es adoptar el Ihrám de la ‘Umra en la modalidad de 
Tamattu’, y luego adoptar el Ihrám de nuevo para el 
Hayy el día octavo (de Dhul Hiyyah), realizando lo 
mencionado anteriormente de los actos del Hayy. Y 
si adopta el Ihrám para el Hayy y la ‘Umra 
conjuntamente, no hay mal en ello; esto se llama 
Qirán, y consiste en adoptar el Ihrám para la ‘Umra 
y el Hayy a la vez con un solo Tawaf y un solo Sa’i. 

Capítulo tercero: 
Lo concerniente a las transacciones 

económicas 
Los sabios, que Al-láh los tenga en Su 

misericordia, han aclarado el conocimiento cuyo 
aprendizaje es una obligación individual. Se ha 
discutido la medida cuyo aprendizaje es un deber 
para cada musulmán. Y entre lo que mencionaron: 
aprender las disposiciones que se refieren a las 
transacciones comerciales para quien se dedica al 
comercio, para no incurrir en lo prohibido o en la 
usura sin saberlo, Se ha registrado de parte de 
algunos de los sahába (que Al-láh esté complacido 
de ellos) lo que respalda eso. 

'Umar Ibn Al-Jattab -que Al-láh esté complacido 
con él- dijo: «Que no venda en nuestro mercado 
sino quien haya estudiado la religión»1. 

Ali ibn Abi Taleb- que Al-lah esté complacido con 

 
1 Reportado por At-Tirmidhi, número 487, y At-Tirmidhi afirmó: Este Hadīz 

es Hasan Gharīb (fidedigno extraño). Fue clasificado bueno por Al Albani. 



 

139 

él- dijo: “Quien se dedica al comercio antes de 
instruirse en la jurisprudencia religiosa cae en la 
usura, y vuelve a caer, y vuelve a caer; es decir, 
incurre en la usura.”1 

Y dijo Ibn Abidin, citando a Al-Alami: "Y es un 
deber para toda persona legalmente responsable, 
hombre o mujer, que, después de haber aprendido 
el conocimiento de la religión y la guía, aprenda el 
conocimiento de la ablución (wudu), del baño ritual 
(ghusl), de la oración, del ayuno, y el del Zakat para 
quien posee el Nisab, y el de la peregrinación 
(Hayy) para quien le es obligatoria, y el de las 
compraventas para los comerciantes, a fin de 
precaverse de las cosas dudosas y de lo reprobable 
en las demás transacciones; así también para 
quienes ejercen oficios; y a todo el que se ocupe en 
algo se le impone conocerlo y conocer su dictamen 
jurídico según la sharia, para abstenerse de lo ilícito 
en ello".2 

Y An-Nawawi (que Al-lah tenga misericordia de 
él) dijo: "En cuanto a la venta, el casamiento y lo que 
se asemeja a ambos, de aquello que, en su origen, no 
es obligatorio, queda prohibido realizarlo salvo 
después de conocer la condición para su validez."3. 

Estas son algunas reglas relativas a las 
transacciones financieras, que trajo la ley islámica: 

 
1 Véase: Mughni al-Muhtaj (2/22). 
2 Hashiyat Ibn Abidin (1/42). 
3 Véase: Al-Maŷmū‘ (1/ 50). 



 

140 

1. La licitud de todo lo que conlleve un interés 
puro o preponderante; como la compraventa de lo 
permitido, el arrendamiento y al-shuf'a [derecho de 
retracto]1. 

2- La legalidad de todo lo que garantice y proteja 
los derechos de las personas, como la hipoteca y la 
presencia de testigos. 

3- La legalidad de todo lo que redunda en 
beneficio de los contratantes; como la rescisión por 
mutuo acuerdo, el derecho de opción para rescindir 
o confirmar, y las condiciones en la venta. 

4- La prohibición de todo lo que implique 
injusticia contra las personas y de violar los bienes 
ajenos, como la usura, la usurpación y el 
acaparamiento. 

5- la licitud de todo aquello que implique 
cooperación en lo bueno, como el préstamo, el 
préstamo de uso y el depósito. 

6-Prohibición de todo lo que implique obtener 
bienes o dinero sin trabajo, sin beneficio ni 
esfuerzo, como los juegos de azar y la usura. 

7- La prohibición de toda transacción en la que 
predominen el desconocimiento y la 
incertidumbre; como que una persona venda lo que 
no posee y la venta de un bien desconocido. 

8- Prohibir todo aquello que constituya una 
 

1 Al-suhf’a: Es el derecho con el que cuenta un socio para arrebatar la porción 
de su socio de quien la hubiese adquirido, a cambio de una indemnización 
monetaria. 



 

141 

estratagema para eludir lo ilícito; como la venta al-
‘īnah1. 

9- Prohibir todo aquello que distrae de la 
obediencia a Al-lah; como la compraventa después 
del segundo llamado a la oración del viernes. 

10- La prohibición de todo aquello que entrañe 
perjuicio o suscite la enemistad entre los 
musulmanes; como la venta de lo ilícito y ofertar la 
mercancía cuando el comprador haya acordado la 
compra con el vendedor. 

Y cuando a un musulmán le resulta confuso el 
dictamen de una cuestión, acude a los eruditos y les 
pregunta al respecto; y no procede en ella sino tras 
conocer el dictamen de la ley divina sobre el asunto. 
Como Al-lah dijo: 

لوُا ...﴿ 
َ
هْلَ فَاسْأ

َ
ِكْرِ إنِْ كُنتُْمْ لاَ تَعْلَمُونَ أ  ﴾ الذ 

 {...Pregunten a la gente de conocimiento si es 
que no saben} [Corán, 16: 43]. 

Esto es lo que se ha podido compilar. Le pedimos 
a Al-láh que nos favorezca con el conocimiento 
beneficioso y las obras piadosas; ciertamente Él es 
el Más Generoso. ¡Oh, Al-láh! Bendice y concédele la 
paz a nuestro Profeta Muhámmad, a su familia y a 
sus compañeros.

 
1 Ba'i Al 'Aina: es que una persona venda a otra un bien a crédito y se lo 

entregue, para luego adquirirlo del comprador antes de cobrar el precio, 
esta vez con un precio más bajo pero en efectivo. 



 

 

Índice 

 
Lo que todo musulmán debe conocer  ....................................... 2 

Introducción .......................................................................................... 2 

Capítulo primero: ................................................................................ 3 

Lo concerniente a la doctrina Islámica ...................................... 3 

Capítulo Uno: El significado del Islam y los pilares del 
Islam: ............................................................................................................... 3 

La importancia del monoteísmo: ................................................. 3 

El significado del testimonio «atestiguo que no hay 
divinidad digna de ser adorada, salvo Al-láh»: ............................. 5 

Los requisitos de «no hay divinidad digna de ser adorada 
salvo Al-lah » son: ...................................................................................... 6 

El significado del testimonio de que Muhámmad es el 
Mensajero de Al-láh: ................................................................................. 7 

Segundo capítulo : El significado de la fe y sus pilares: ..... 9 

1) La fe en Al-láh, Exaltado sea, implica tres cuestiones: 10 

1- Creer en Su señorío: .................................................................. 10 

2- Creer en su divinidad: ............................................................... 12 

3- La creencia en los Nombres y Atributos de Al-láh: ...... 14 

2) Creer en los ángeles: ................................................................. 22 

3) La creencia en Sus libros revelados: .................................. 23 

4) Creer en los mensajeros —la paz sea con ellos—: ....... 24 

5) La creencia en el Día del Juicio: ............................................ 25 

A- La creencia en la resurrección:............................................. 26 

b- Creer en el juicio y la retribución: ....................................... 26 

C- La creencia en el Paraíso y el Infierno: ............................. 26 

6) La creencia en el destino, sea agradable o desagradable:
 ......................................................................................................................... 27 

Tercera sección: La Excelencia (la benevolencia): ............ 29 



 

 

Sección cuarta: Breve reseña de los fundamentos de ahlu 
Al-Sunnah y al-Yama’a: ......................................................................... 30 

Capítulo segundo: Lo relativo a las formas de adoración
 ......................................................................................................................... 31 

Primera sección: La purificación ............................................... 31 

Primero, Tipos de agua: ................................................................. 31 

Segundo: la impureza: .................................................................... 32 

Tercero: acciones prohibidas para quien está en estado de 
impureza menor (sin ablución): ....................................................... 35 

Cuarto: Modales al hacer las necesidades: ............................ 37 

Quinta: Normas de higienizarse con agua o material sólido 
luego de orinar o defecar: .................................................................... 38 

Sexto: Normas del wudú: .............................................................. 39 

Séptimo: Las normas del Maseh sobre los calcetines o 
zapatillas: .................................................................................................... 41 

Octavo: Las normas de At-Tayammum: ................................. 43 

Noveno: Normas relacionadas con la menstruación y el 
posparto: ..................................................................................................... 46 

La segunda sección: La oración: ................................................ 48 

Primero: Las normas del Adhān y el Iqāmah:...................... 48 

Segundo Tema: La importancia de la oración y sus 
virtudes: ...................................................................................................... 52 

Tercero: las condiciones de la oración: .................................. 54 

Cuarto: Los pilares de la oración (as-salat): ......................... 56 

Quinto: Los deberes de as-salat: ................................................ 62 

Sexto: Las sunan de la oración: .................................................. 63 

Séptimo: La forma de realizar la oración. .............................. 66 

Octavo: Asuntos que se realizan durante la oración y son 
desagradables: .......................................................................................... 71 

Noveno: los actos que invalidan la oración .......................... 72 

Décimo: Suyud As-Sahu (postración por olvido): .............. 72 



 

 

Undécimo: Los periodos en el que está prohibido realizar 
la oración: ................................................................................................... 75 

Duodécimo: La oración en congregación: ............................. 76 

El decimotercero: La oración del temor; inseguridad; 
miedo: ........................................................................................................... 79 

La descripción de la oración del miedo: ................................. 79 

Decimocuarto: Salat al-Yumu’a [La Oración del Viernes]:
 ......................................................................................................................... 81 

Quinto Tema: Actos recomendados del día del Yumu’a 
(viernes):..................................................................................................... 83 

Dándose cuenta de la oración del viernes: ........................... 84 

Decimoquinto:  La oración de los que tienen excusas 
válidas: ......................................................................................................... 85 

Decimosexto: El rezo de los ‘id: ................................................. 89 

Decimoséptimo: El rezo del eclipse solar: ............................. 91 

Décimo octavo: Salat al-istisqa (rezo para solicitar el agua 
y el descenso de lluvia): ....................................................................... 93 

Decimonoveno: Preceptos  fúnebres:...................................... 95 

Sección tercera: Az-zakat (contribución social 
obligatoria): ............................................................................................... 98 

1. Definición de Az-Zakat y su estatus: ................................... 98 

2- Los requisitos de la obligación de az-zakat: ................... 99 

3- Los bienes que exigen el pago de la Zakat: ................... 100 

Cuarta sección: El ayuno: ........................................................... 112 

Condiciones de la obligación del ayuno de Ramadán: .. 113 

La quinto sección: Al-Hayy y al-‘Umrah. ............................. 121 

Las condiciones de la obligatoriedad del Hayy y el ‘Umrah:
 ...................................................................................................................... 122 

Los referentes geográficos (Al-Mawaqit) para Ihrám 
(estado de consagración ritual): .................................................... 124 

Al-Ihram: ........................................................................................... 126 



 

 

Al-‘Umrah (peregrinación menor): ....................................... 131 

El peregrinaje: ................................................................................ 135 

Capítulo tercero: ............................................................................ 138 

Lo concerniente a las transacciones económicas ........... 138 

 

 

*** 



978-603-8591-54-3


	غلاف موقع-رئاسة-إسباني
	9dd7ba3b83c1c51e5044908157cb2d59e3c229f83d76271256561f7d1bd6ca6b.pdf
	blank340x481

	f41ab7b97054d37981242e2f0729bf52cb7adfc147a62aa2655041cc958c747f.pdf
	غلاف ظهري إسباني

