
إسباني )
نِ
ا يمَ  الإِ

لِ
و حُ أُصُ رْ يَّة )شَ

مِ
لَا سْ

 الإِ
ةِ
 يدَ

قِ
 ي العَ

فِ
ةٌ  بْذَ españ نُ ol

Resumen del credo islámico

Escrito por el Sheij
Muhámmad ibn Salih al-Uzaimin

Que Al-láh le perdone a é l, a sus padres y a todos los musulmanes





 

 

لََمييَّةنُبْ  الإيس  ْالعَقييدَةيْ انِ( ْذَةٌْفِي صُولِ الِإيمر
ُ
حُ أ ْ ْ)شَر

ْ

Resumen del credo islámico 

ْ
يخ العَلَّامَة  بقَِلَم فَضِيلَة الشَّ

دِ بنِْ صَالحٍِ العُثَيمِين   مُحَمَّ

ُ لهَُ وَلوَِالدَِيهِْ وَللِمُْسْلمِِين   غَفَرَ اللََّّ

 
Escrito por el Sheij 

Muhámmad ibn Salih al-Uzaimin 

Que Al-láh le perdone a él, a sus padres y a 
todos los musulmanes 

 



 

2 

ِ الرهحْْرنِ الرهحِيمِ   بِسْمِ اللَّه

Resumen del credo islámico 
En el nombre de Al-láh, el Clemente, el 

Misericordioso 

Introducción 
Ciertamente, la alabanza toda es para Al-láh, Lo 

alabamos y nos encomendamos a Él, Le pedimos 
perdón y nos arrepentimos ante Él. Pedimos 
refugio en Al-láh contra el mal que encierren 
nuestras almas y lo que puede generar nuestras 
malas acciones. Quien es guiado por Al-láh jamás se 
extraviará y a quien Al-láh extravía jamás 
encontrará la guía recta. Y atestiguo que no hay 
divinidad salvo Al-láh, Único, sin asociado, y 
atestiguo que Muhámmad, es Su siervo y 
mensajero, que la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él, sus familiares, sus compañeros y con 
todo aquel que los siga correctamente hasta el Día 
del Juicio. 

Dicho esto, el conocimiento de la Unicidad es de 
los más honorables saberes, el de mayor distinción 
y sobre el que más se debe aprender, dado que se 
trata del saber acerca de Al-láh, el Altísimo, acerca 
de Sus nombres, Sus cualidades y los deberes que 
ha impuesto a Sus siervos. Es la llave que abre el 
sendero hacia Al-láh, Exaltado sea, y hacia los 



 

3 

fundamentos de Sus leyes. 
Por ello, todos los profetas coinciden en el 

llamado a reconocer esta Unicidad divina. Al-láh, 
Exaltado sea, dice: 

ناَ۠ ﴿
َ
أ َّآ  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  نَّهُۥ 

َ
أ إلِيَۡهِ  نوُحِيٓ  َّا  إلِ رَّسُولٍ  مِن  قَبۡلكَِ  مِن  رۡسَلنَۡا 

َ
أ وَمَآ 
 ﴾ 25فٱَعۡبُدُونِ 

 {No envié en el pasado a ningún Mensajero, 
excepto que recibiera la misma revelación que tú: 
“Nada ni nadie merece ser adorado excepto Yo, 
¡Adórenme solo a Mí!”} (25) [Corán, 21:25]. 

 
Asimismo, Atestiguó para Sí esta Unicidad 

divina, la atestiguaron ante Él sus ángeles y los 
dotados de conocimiento. Al-láh, Exaltado sea, dice: 

َۢا بٱِلقۡسِۡطِِۚ لآَ إلََِٰهَ ﴿ وْلوُاْ ٱلۡعلِمِۡ قَائٓمَِ
ُ
َّا هُوَ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ وَأ نَّهُۥ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
ُ أ َّا    شَهِدَ ٱللََّّ إلِ

 ﴾ 18هُوَ ٱلۡعَزيِزُ ٱلحۡكَِيمُ 

 {Al-lah atestigua, y con Él los ángeles y los 
dotados de conocimiento, que no existe más 
divinidad que Él, y que Él vela por la justicia [y 
mantiene el equilibrio]. No hay otra divinidad salvo 
Él, el Poderoso, el Sabio} (18) [Corán, 3:18]. 

 
Dada esta cualidad de la Unicidad divina, todo 

musulmán debe prestarle la atención que se 
merece, por medio del aprendizaje y la enseñanza, 
la reflexión y la creencia, con el fin de fundar su 



 

4 

religión sobre cimientos sólidos, sobre sosiego y 
paz espiritual, para que así pueda beneficiarse de 
sus frutos y resultados. 

Y todo éxito es de Al-láh. 
El autor 
 
 
 

*** 

  



 

5 

La religión islámica 
El Islam es la religión con la que Al-láh envió a 

Muhámmad, que la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él, y con la que Al-láh puso el sello final a 
todas las religiones. La perfeccionó para Sus 
siervos, completó con ella Su gracia sobre ellos y la 
dispuso para ellos como la religión verdadera. Por 
ello, ninguna otra forma de adoración fuera del 
Islam será aceptada. Al-láh, el Altísimo, dice: 

بيِ ـِنََۧۗ وكََانَ ﴿ ِ وخََاتَمَ ٱلنَّ ِن ر جَِالكُِمۡ وَلََٰكِن رَّسُولَ ٱللََّّ حَدٖ م 
َ
بآَ أ
َ
دٌ أ ا كَانَ مُحَمَّ مَّ
ِ شَيۡءٍ عَليِمٗا 

ُ بكِلُ   ﴾ 40ٱللََّّ

 {Muhámmad-no es el padre de ninguno de sus 
hombres, sino que es el Mensajero de Al-lah y el 
sello de los Profetas. Al-lah lo sabe todo} (40) 
[Corán, 33:40]. 

Y el Altísimo dijo: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلََٰمَ دِينٗا

 {Hoy les he perfeccionado su forma de 
adoración, he completado Mi gracia sobre ustedes y 
he dispuesto que el Islam sea su religión...} (Corán, 
5:3) 

Y el Altísimo dijo: 

ِ ٱلإۡسِۡلََٰمُ ﴿ ينَ عِندَ ٱللََّّ ِ  ﴾ ...إنَِّ ٱلد 

 {Para Al-lah la verdadera religión es el Islam...} 



 

6 

[Corán, 3:19]. 
Y el Altísimo dijo: 

مِنَ ﴿ ٱلۡأٓخِرَةِ  فيِ  وَهُوَ  مِنۡهُ  يُقۡبَلَ  فلََن  دِينٗا  ٱلإۡسِۡلََٰمِ  غَيرَۡ  يبَتَۡغِ  وَمَن 
 ﴾ 85ٱلخََٰۡسِرِينَ 

 {Quien profese una religión diferente al Islam no 
le será aceptada, y en la otra vida se contará entre 
los perdedores} (85) [Corán, 3:85]. 

Al-láh, Exaltado sea, impuso a todas las personas 
el adorarlo, el Altísimo, por medio del Islam. Dijo 
interpelando a Su Mensajero, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él: 

مََٰوََٰتِ ﴿ ٱلسَّ مُلۡكُ  لهَُۥ  َّذِي  ٱل جَميِعًا  إلِيَۡكُمۡ   ِ ٱللََّّ رسَُولُ  إنِ يِ  ٱلنَّاسُ  هَا  يُّ
َ
يََٰٓأ قلُۡ 

َّذِي يُ  ِ ٱل م يِ 
ُ
بِي ِ ٱلأۡ ِ وَرسَُولهِِ ٱلنَّ َّا هُوَ يحُۡيِۦ وَيُمِيتُُۖ فَـ َامِنُواْ بٱِللََّّ رۡضِِۖ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
ؤۡمِنُ  وَٱلأۡ

ِ وكََلمََِٰ   ﴾ 158تهِۦِ وَٱتَّبعُِوهُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ بٱِللََّّ

 {Di [¡Oh, Muhámmad!]: “¡Oh, gente! Soy el 
Mensajero de Al-lah para todos ustedes. A Él 
pertenece el reino de los cielos y de la Tierra, nada 
ni nadie merece ser adorado salvo Él, da la vida y la 
muerte”. Crean en Al-lah y en Su Mensajero y 
Profeta iletrado que cree en Al-lah y en Sus 
palabras, síganlo, pues así estarán bien guiados} 
(158) Corán, (7:158). 

En Sahih Muslim, Abu Huraira, que Al-láh esté 
complacido con él, relata que el Mensajero de Al-
láh, la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, 
dijo: 



 

7 

ِي   دٍ  نَفْسُ  »وَالَّذ ، لََ  بيَِدِهِ  مُُمَذ انٌِِّ ةِ يَهُودِيٌّ وَلََ نصََْْ مذ
ُ
حَدٌ مِنْ هَذِهِ الْْ

َ
يسَْمَعُ بِِ أ

صْحَابِ النذارِ«. 
َ
رسِْلتُْ بِهِ إلَِذ كََنَ مِنْ أ

ُ
ِي أ  ثُمذ يَمُوتُ وَلمَْ يؤُْمِنْ بِالَّذ

 «Por Aquel en Cuya mano está el alma de 
Muhammad, que todo judío o cristiano de esta 
nación que oye sobre mí y luego muere sin creer en 
aquello con lo que he sido enviado, será de los 
moradores del Fuego»1. 

“Creer en él” significa dar por cierto el Mensaje, 
aceptándolo y acatándolo, y no meramente darlo 
por cierto. Por este motivo, Abu Tálib no creyó en el 
Mensaje del Profeta, que la paz y las bendiciones de 
Al-lah sean con él, y sin embargo lo dio por cierto, y 
afirmó que era la mejor de las religiones. 

El Islam abarca todas las competencias que 
incluían las religiones precedentes, pero se 
distingue de ellas por su compatibilidad con 
cualquier época, lugar y pueblo. Al-láh, Exaltado 
sea, dijo dirigiéndose a Su Mensajero: 

وَمُهَيۡمِنًا ﴿ ٱلۡكِتََٰبِ  مِنَ  يدََيهِۡ  بَينَۡ  ل مَِا  قٗا  ِ مُصَد   ِ بٱِلحۡقَ  كِتََٰبَ 
ٱلۡ إلِيَۡكَ  نزَلنَۡآ 

َ
وَأ
 ﴾ ...عَليَۡهِ 

 {[Y a ti, ¡Oh, Muhámmad!] Te he revelado el 
Libro que contiene la verdad definitiva [el Corán], 
que corrobora los Libros revelados anteriormente 

 
1 Recopilado por Muslim. Libro de la fe. Capítulo: La obligación de creer en 

la misión de nuestro profeta Muhammad a toda la humanidad y la 
abrogación de las religiones por su religión. Número: 153. 



 

8 

y es juez de lo que es verdadero en ellos...} [Corán, 
5:48]. 

El hecho de que sea compatible con cualquier 
época, lugar y pueblo significa que aferrarse al 
Islam no perjudica el bienestar de ninguna nación 
en todo momento y lugar, sino que preserva este 
bienestar. No significa, pues, que está al servicio de 
cualquier época, lugar o pueblo, como algunos 
intentan hacernos creer. 

El Islam es la religión de la verdad, con la que Al-
láh, Exaltado sea, garantizó la victoria para toda 
persona que se aferre al Islam como es debido y la 
hará prevalecer sobre los demás. Al-láh, Exaltado 
sea, dice: 

ينِ كُل هِۦِ وَلوَۡ كَرهَِ ﴿ ِ ِ ليُِظۡهِرَهُۥ علَىَ ٱلد  رۡسَلَ رسَُولهَُۥ بٱِلهُۡدَىَٰ وَدِينِ ٱلحۡقَ 
َ
َّذِيٓ أ هُوَ ٱل

 ﴾ 9ٱلمُۡشۡرِكُونَ  

 {Él es Quien envió a Su Mensajero con la guía y 
la religión verdadera para que llegue a prevalecer 
sobre toda religión [falsa], aunque esto disguste a 
los idólatras} (9) [Corán, 61:9]. 

Y el Altísimo dijo: 

رۡضِ ﴿
َ
َٰلحََِٰتِ ليَسَۡتَخۡلفَِنَّهُمۡ فيِ ٱلأۡ َّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمۡ وعََمِلُواْ ٱلصَّ ُ ٱل وعََدَ ٱللََّّ

هُم  لنََّ ِ َّذِي ٱرۡتضََيَٰ لهَُمۡ وَليَُبَد  ِننََّ لهَُمۡ دِينَهُمُ ٱل َّذِينَ مِن قَبۡلهِِمۡ وَليَُمَك  كَمَا ٱسۡتَخۡلَفَ ٱل
مۡ 
َ
ِنَۢ بَعۡدِ خَوۡفهِِمۡ أ وْلََٰٓئكَِ م 

ُ
َٰلكَِ فأَ اۚ وَمَن كَفَرَ بَعۡدَ ذَ نٗاۚ يَعۡبُدُوننَيِ لاَ يشُۡرِكُونَ بيِ شَيۡـ ٗ

 ﴾ 55هُمُ ٱلفََٰۡسِقُونَ 



 

9 

 {Al-lah prometió hacer prevalecer en la Tierra a 
quienes crean y obren correctamente, como lo hizo 
con quienes los precedieron. [Al-lah] les concederá 
el poder necesario para que puedan practicar la 
religión que Al-lah ha dispuesto [el Islam], y 
transformará su temor en seguridad. Me adorarán 
sin atribuirme copartícipe alguno. Pero luego de 
todo esto, quienes se nieguen a creer [y no 
agradezcan Mis gracias], esos son los perversos} 
(55) [Corán, 24:55]. 

La religión islámica es credo y ley, completa en 
su credo y completa en su ley: 

1- Decreta la Unicidad de Al-la h, Exaltado sea, y 
prohíbe que se le asocien otras formas de 
adoración. 

2- Decreta la verdad y prohí be la mentira. 
3- Decreta la justicia y prohí be la opresio n. La 

justicia es igualar a los que son similares y 
distinguir a los que son distintos. Por lo tanto, la 
justicia no es la igualdad absoluta como afirman 
algunas personas al decir: el Islam es la religión de 
la igualdad y lo generalizan a todos los asuntos. No 
obstante, imponer la igualdad en los asuntos donde 
los individuos se diferencian es una injusticia que 
no ha impuesto el Islam, ni incentiva que se haga. 

4- Decreta la lealtad y prohí be la traicio n. 
5- Decreta la fidelidad y prohí be la alevosí a. 
6- Decreta el buen trato para con los padres y 



 

10 

prohíbe su maltrato. 
7- Decreta mantener los lazos de parentesco 

familiar y prohíbe romper las relaciones con los 
familiares y allegados. 

8- Decreta la buena vecindad y prohí be el 
maltrato a los vecinos. 

En suma, el Islam decreta todo comportamiento 
noble y correcto, y prohíbe todo comportamiento 
perverso. Decreta todas las acciones buenas y 
prohíbe todas las malas acciones. 

Al-láh, el Enaltecido dijo: 

ٱلفَۡحۡشَاءِٓ ﴿ عَنِ  وَينَۡهَيَٰ  ٱلقُۡرۡبيََٰ  ذيِ  وَإِيتَايِٕٓ  وَٱلإۡحِۡسََٰنِ  عَدۡلِ 
بٱِلۡ مُرُ 

ۡ
يأَ  َ ٱللََّّ إنَِّ 

رُونَ   ﴾ 90وَٱلمُۡنكَرِ وَٱلبَۡغۡيِِۚ يعَظُِكُمۡ لعََلَّكُمۡ تذََكَّ

 {Al-lah ordena la justicia, hacer el bien y ayudar 
a la familia; pero prohíbe la obscenidad, la mala 
conducta y la opresión. Así los exhorta para que 
reflexionen} (90) [Corán, 16:90]. 

Los pilares del Islam 
Los cinco pilares sobre los que se sustenta el 

Islam son: Se menciona en lo que narró Ibn 'Umar 
—que Al-lah esté complacido con ambos— del 
Profeta —la paz y las bendiciones de Al-lah sean 
con él— que dijo: 

دَ اللَّذ   نْ يوُحَِّ
َ
سْلََمُ عََلَ خََسَْةٍ: عََلَ أ نْ -وَفِِ رِوَايةٍَ عََلَ خََسٍْ    -»بنَُِِ الِْْ

َ
: شَهَادَةِ أ

كََةِ، وصَِيَامِ رَ  لََةِ، وَإِيتَاءِ الزذ دًا عَبدُْهُ وَرسَُولَُُ، وَإِقَامِ الصذ نذ مُُمَذ
َ
، وَأ ُ مَضَانَ،  لََ إلَََِ إلَِذ اللَّذ



 

11 

»  وَالْْجَِّ

 «El Islam se construyó sobre cinco pilares: sobre 
la Unicidad de Al-láh —y, en otra narración, sobre 
cinco—: el testimonio de que no hay divinidad 
excepto Al-láh y que Muhámmad es Su siervo y 
Mensajero; realizar la oración; pagar el zakat; 
ayunar en Ramadán; y realizar la peregrinación» 
Un hombre le preguntó: "¿El hayy (peregrinación 
mayor) y el ayuno de Ramadán?" Dijo: 

»  . »لََ، صِيَامُ رَمَضَانَ، وَالْْجَُّ

 No, el ayuno de Ramadán y el hayy 
(peregrinación mayor) Así lo escuché del 
Mensajero de Al-láh –que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él–1. 

1- En cuanto al testimonio de que no hay ma s 
dios que Al-láh y de que Muhámmad es Su Siervo y 
Enviado, consiste en la creencia firme del contenido 
de este testimonio expresada con la lengua. Es 
como si el musulmán, al decirlo de forma rotunda, 
lo atestiguara. Este testimonio constituye un solo 
pilar a pesar de que se atestigua más de un hecho, 

bien porque el Mensajero, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, es quién 
transmite el Mensaje de Al-láh, Exaltado sea, y, por 

 
1 Reportado por Al-Bujari. Libro de la fe. Número: (8). Y por Muslim. Libro 

de la fe. Capítulo: La palabra del Profeta (la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él): 'El Islam está edificado sobre cinco'. Número: (16). 



 

12 

ende, el testimonio de su adoración y aceptación del 
Mensaje que porta supone un complemento del 
testimonio de que no hay deidad excepto Al-láh; 

o bien porque estos dos testimonios son la base 
necesaria para que las acciones de adoración sean 
válidas y aceptadas, dado que ninguna obra será 
válida ni aceptada si no se realiza con sinceridad 
absoluta hacia Al-láh, Exaltado sea, y siguiendo la 
guía que ha establecido Su Mensajero, que la paz y 
las bendiciones de Al-láh sean con él. 

Con la sinceridad para con Al-láh se cumple el 
testimonio de que no hay otro dios salvo Al-láh, y al 
seguir la guía del Mensajero de Al-láh se cumple con 
el testimonio de que Muhámmad es Su Siervo y 
Enviado. 

Uno de los grandiosos frutos de este testimonio 
de fe es la liberación del corazón y del alma de la 
esclavitud y el sometimiento a las criaturas y seguir 
la guía de otros fuera de los Profetas de Al-láh. 

2- En cuanto a realizar la oracio n, pues consiste 
en la adoración de Al-láh, Exaltado sea, por medio 
del rezo correcto y completo, en la hora y de la 
forma establecidas. 

Algunos de sus frutos son: dar amplitud a los 
corazones, infundir alegría y prevenir la 
obscenidad y la perversión. 

3- En cuanto a dar zakat (azaque), pues es un 
acto de adoración a Al-láh, Exaltado sea, por medio 



 

13 

de la donación de la parte prescrita de los bienes 
que se poseen en favor de los necesitados. 

Entre sus frutos, están la purificación del alma de 
un comportamiento despreciable (la avaricia) y 
cubrir las necesidades del Islam y los musulmanes. 

4- En cuanto al ayuno del Ramada n, pues se trata 
de un acto de adoración de Al-láh, Exaltado sea, por 
medio de abstenerse de incurrir en los actos 
invalidantes del ayuno durante el día a lo largo del 
mes del Ramadán. 

Entre sus frutos, está educar la voluntad con el 
fin que sea capaz de dejar aquello que aprecia para 
procurar la complacencia de Al-láh, Excelso y 
Majestuoso. 

5- En cuanto a la Peregrinacio n (Hayy) a la Casa 
de Al-láh, pues es un acto de adoración a Al-láh, 
Exaltado sea, con la intención de dirigirse a la Casa 
Sagrada para cumplir con los rituales del Hayy. 

Entre sus frutos, está educar el alma para que sea 
capaz de realizar un mayor esfuerzo económico y 
físico en la adoración de Al-láh, Exaltado sea. Por 
ello, el Hayy se considera una forma de esfuerzo 
mayor en el sendero de Al-láh, Exaltado sea. 

Estos frutos mencionados como resultado de los 
cinco pilares, junto con otros frutos y ventajas que 
no se han mencionado, convierten a la nación 
islámica en un pueblo puro y limpio que adora Al-
láh con la religión verdadera y trata a las criaturas 



 

14 

con justicia y honestidad; dado que el resto de 
normas que impone el Islam serán correctas si 
estos cinco pilares se cumplen como es debido. 
Asimismo, la situación de la nación islámica será 
buena si su práctica religiosa lo es, y viceversa: su 
situación no será buena en la medida de que su 
práctica religiosa no lo sea. 

Quien necesite una prueba de esto puede leer las 
palabras del Altísimo: 

هۡلَ ٱلقُۡرَىَٰٓ  ﴿
َ
نَّ أ
َ
رۡضِ وَلوَۡ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوۡاْ لفََتَحۡنَا عَليَۡهِم برَكَََٰتٖ م 

يكَۡسِبُونَ   كَانوُاْ  بمَِا  خَذۡنََٰهُم 
َ
فَأ بوُاْ  كَذَّ تيَِهُم    96وَلََٰكِن 

ۡ
يأَ ن 

َ
أ ٱلقُۡرَىَٰٓ  هۡلُ 

َ
أ مِنَ 

َ
فأَ
َ
أ

سُنَا بيَََٰتٗا وَهُمۡ ناَئٓمُِونَ  
ۡ
هۡلُ ٱ  97بأَ

َ
مِنَ أ

َ
وَأ
َ
سُنَا ضُحٗي وَهُمۡ يلَۡعَبُونَ  أ

ۡ
تيَِهُم بأَ

ۡ
ن يأَ

َ
لقُۡرَىَٰٓ أ

َّا ٱلقَۡوۡمُ ٱلخََٰۡسِرُونَ  98 ِ إلِ مَنُ مَكۡرَ ٱللََّّ
ۡ
ِۚ فَلاَ يأَ مِنُواْ مَكۡرَ ٱللََّّ

َ
فأَ
َ
 ﴾ 99أ

 {Pero si la gente de esas ciudades hubiera creído 
y tenido temor [de Al-lah], les habría abierto las 
bendiciones del cielo y de la Tierra. Pero 
desmintieron [a Mis Profetas] y los castigué por lo 
que habían cometido} (96) 

 {¿Acaso la gente de esas ciudades se sentían 
seguros de que Mi ira no podría alcanzarlos por la 
noche, mientras dormían?} 97 

 {¿O acaso la gente de esas ciudades se sentían 
seguros de que no podría llegarles Mi castigo por la 
mañana, cuando estuvieran distraídos?} (98) 

 {¿Acaso se sentían a salvo del castigo de Al-lah? 
Solo se sienten a salvo del castigo de Al-lah los que 



 

15 

están perdidos} (99) [Corán, 7:96-99]. 
Asimismo, pueden volver a la historia de las 

naciones precedentes, puesto que la historia es una 
enseñanza para los dotados de intelecto, y una 
perspicacia para quien no se ha interpuesto un velo 
ante su corazón. Y Al-láh- Enaltecido sea- es Aquel 
a Quien se pide auxilio. 

Los fundamentos del credo islámico 
El Islam, como se ha indicado antes, se compone 

de credo y de mandamientos. Se han mencionado 
algunos de sus mandamientos, así como se han 
explicado los pilares del Islam, que son el 
fundamento de sus mandamientos. 

En cuanto al credo islámico, este se sustenta 
sobre la fe en Al-láh, en Sus ángeles, en Sus libros 
sagrados, en Sus mensajeros, en el Día del Juicio y 
en la predestinación, tanto para bien como para 
mal. 

La prueba de ello la hallamos en el Sagrado Libro 
de Al-láh y en la Sunna (Tradición profética) de Su 
Mensajero, la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él. 

Al-láh, Exaltado sea, dice en Su Libro: 

ُّواْ وجُُوهَكُمۡ قبَِلَ ٱلمَۡشۡرِقِ وَٱلمَۡغۡربِِ وَلََٰكِنَّ ٱلۡبرَِّ مَنۡ ءَامَنَ ﴿ ن توَُل
َ
لَّيسَۡ ٱلۡبرَِّ أ

بيِ ـِنَۧ  ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ وَٱلۡكِتََٰبِ وَٱلنَّ  ﴾ ...بٱِللََّّ

 {La verdadera virtud no consiste en orientarse 
hacia el oriente o el occidente [durante la oración], 



 

16 

sino que es piadoso quien cree en Al-lah, el Día del 
Juicio, los ángeles, el Libro, los Profetas...} [Corán, 
2:177] En cuanto a la predestinación (qadar), el 
Altísimo dice: 

َّا وََٰحِدَةٞ كَلمَۡحِۭ بٱِلبَۡصَرِ  49إنَِّا كُلَّ شَيۡءٍ خَلقَۡنََٰهُ بقَِدَرٖ ﴿ مۡرُنآَ إلِ
َ
 ﴾ 50وَمَآ أ

 {He creado todas las cosas en su justa medida} 
(49) 

 {Y Mi orden es dada solo una vez, y ejecutada en 
un abrir y cerrar de ojos} (50) [Corán, 54:49-50]. 

Con respecto a la Sunna (Tradición profética del 
Mensajero de Al-láh), que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, dijo nuestro Profeta, que la 
paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, en 
respuesta al ángel Gabriel cuando le preguntó por 
la fe (imán): 

وَتؤُْمِنَ  الْْخِرِ،  وَالَْْوْمِ  وَرسُُلِهِ،  وَكُتبُِهِ،  وَمَلََئكَِتِهِ،   ، ِ بِاللَّذ تؤُْمِنَ  نْ 
َ
أ يمَانُ:  »الِْْ

هِ«.   بِالقَْدَرِ: خَيْْهِِ وَشََِّ

 “La fe consiste en: creer en Al-láh, en Sus 
ángeles, en Sus libros sagrados, en Sus mensajeros, 
en el Día del Juicio y en la predestinación: tanto 
para lo bueno como para lo malo”.1 

La fe en Al-láh, El Altísimo 
La fe en Al-láh implica cuatro cuestiones: 
La primera: creer en la existencia de Al-láh, 

 
1 Reportado por Muslim. Libro de la fe. Número: 8. Abu Daúd: Libro de la 

Sunna. Capítulo: Sobre la predestinación. Número: 4695. 



 

17 

Exaltado sea. 
Las pruebas de su existencia son: el instinto 

natural con el que Al-láh ha creado al ser humano, 
el intelecto, la revelación divina y los sentidos. 

En cuanto a la prueba que constituye la 
disposición natural de la existencia de Al-láh, 
Exaltado sea, ciertamente cada criatura fue creada 
con una inclinación natural e instintiva para creer 
en su Creador, sin reflexión ni aprendizaje previos. 
Solo se aparta de esta disposición natural a creer en 
el Creador aquel cuyo corazón haya experimentado 
algún cambio que lo aparte de ella, Por el dicho del 
Profeta -que la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él-: 

سَانِهِ«. مِنْ مَا » وْ يُمَجِّ
َ
انِهِ أ َ وْ يُنصَِّْ

َ
بوََاهُ يُهَوِّدَانِهِ أ

َ
 مَوْلوُدٍ إلَِذ يوُلََُ عََلَ الفِْطْرَةِ، فأَ

 «Todo recién nacido nace con la inclinación 
natural innata (fitra), pero sus padres lo hacen 
judío, cristiano o zoroastriano»1. 

2- En cuanto a la prueba intelectual de la 
existencia de Al-láh, Exaltado sea, todas estas 
criaturas, las anteriores y las posteriores, deben 
tener un creador que les dé vida y existencia, puesto 
que no pueden darse vida a sí mismas, ni pueden 

 
1 Lo citó Al-Bujari en su "Libro de los funerales", capítulo: "Cuando un niño 

abraza el Islam y muere: ¿se reza por él?, y ¿se le propone el Islam al niño?", 
nro. 1292; y Muslim en su "Libro del destino", capítulo: "El significado de: 
'Todo recién nacido nace en la fitra', y el dictamen sobre la muerte de los 
niños de los incrédulos y de los niños de los musulmanes", nro. 2658. 



 

18 

existir de forma espontánea. 
ت٦ No pueden darse vida a sí mismas, porque un 

elemento no puede crearse a sí mismo, dado que 
antes de existir, estaba ausente e inexistente, por lo 
que, ¿Cómo puede crear algo? 

Ni pueden existir de forma espontánea, porque 
cada hecho debe tener un hacedor y el efecto debe 
tener una causa-origen. Asimismo, su disposición 
existencial en este orden sorprendente, en 
armoniosa coordinación y en una relación que 
fusiona entre causas y causantes, y entre todas las 
especies en sí, lo que imposibilita por completo que 
su existencia sea casual. Si la existencia casual no 
emana de un orden en su origen, ¡¿cómo va a 
permanecer en un orden constante a lo largo de su 
existencia y desarrollo?! 

Por lo tanto, si estas criaturas no pueden darse 
vida ni existencia a sí mismas, ni pueden existir de 
forma casual, deben tener un Creador, que es Al-láh, 
Señor de todo cuanto existe. 

Al-láh, Exaltado sea, mencionó esta prueba 
racional y evidencia irrefutable en la sura de At-Tur 
al decir: 

مۡ هُمُ ٱلخََٰۡلقُِونَ ﴿
َ
مۡ خُلقُِواْ مِنۡ غَيرِۡ شَيۡءٍ أ

َ
 ﴾ 35أ

 {¿Acaso surgieron de la nada o son ellos sus 
propios creadores?} (35) [Corán, 52:35] Esto es: no 
fueron creados sin creador, ni son ellos mismos los 



 

19 

que se dieron vida, por lo que su Creador debe ser 
Al-láh, Alabado y Exaltado sea. Por este motivo, 
Yubair Ibn Mut’im, que Al-láh esté complacido con 
él, cuando oyó al Mensajero de Al-láh, que la paz y 
las bendiciones de Al-láh sean con él, recitando la 
sura de At-Tur y alcanzó esta aleya: 

مۡ هُمُ ٱلخََٰۡلقُِونَ  ﴿
َ
مۡ خُلقُِواْ مِنۡ غَيرِۡ شَيۡءٍ أ

َ
رۡضَۚ بلَ   35أ

َ
مََٰوََٰتِ وَٱلأۡ مۡ خَلقَُواْ ٱلسَّ

َ
أ

َّا يوُقنُِونَ  مۡ هُمُ ٱلمُۡصَۜيۡطِرُونَ  36ل
َ
مۡ عِندَهُمۡ خَزَائٓنُِ رَب كَِ أ

َ
 ﴾ 37أ

 {¿Acaso surgieron de la nada o son ellos sus 
propios creadores?} (35) 

 {¿O crearon los cielos y la Tierra? No tienen 
certeza de nada} (36) 

 {¿Acaso poseen los tesoros de tu Señor o tienen 
autoridad absoluta?} ( 37) [Corán, 52:35-37]. 

Siendo Yubair todavía un politeísta (no 
musulmán), dijo: “Mi corazón casi da un vuelco. Eso 
fue lo primero que abrió mi corazón a la fe”1. 

Pongamos un ejemplo para aclarar esta cuestión: 
si alguien te habla de un flamante palacio, rodeado 
de jardines serpenteados por ríos, repleto de 
mobiliario, alfombras y lechos y decorado con los 
más lujosos detalles, y te dice: “Este palacio y todo 
el lujo que encierra se ha creado a sí mismo o se ha 
creado de la nada”, seguramente no le creerás, lo 
desmentirás y le presentarás argumentos 

 
1 Reportado por Al Bujari: Sura Al Tur, número (4854). 



 

20 

suficientes para refutarlo. Por lo tanto, ¿es posible 
que este inmenso universo, con su Tierra, cielo, 
astros, su orden maravilloso y sorprendente, se 
haya creado a sí mismo, se haya creado 
espontáneamente de la nada? 

3- En cuanto a la prueba que constituyen los 
mandamientos de la revelación divina acerca de la 
existencia de Al-láh, Exaltado sea, observamos que 
todos los Libros revelados así lo afirman. Además, 
todas las normas que incluyen estos libros para las 
criaturas son prueba de que los mandamientos 
emanan de un Señor Sabio y Omnisciente acerca de 
los intereses de sus criaturas. Asimismo, aquellas 
noticias acerca del universo que la realidad ha 
confirmado demuestran que provienen de un Señor 
Poderoso capaz de hacer realidad aquello que ha 
anunciado. 

4- En cuanto a las pruebas que constituyen los 
sentidos acerca de la existencia de Al-láh, las hay de 
dos tipos: 

Uno de ellos es que oímos y vemos cómo las 
súplicas son respondidas, cómo se socorre a los 
afectados, lo que es una prueba irrefutable de la 
existencia de Al-láh, Exaltados sea. Al-láh, 
Glorificado sea dice: 

 ﴾ ...وَنوُحًا إذِۡ ناَدَىَٰ مِن قَبۡلُ فٱَسۡتَجَبۡنَا لهَُۥ﴿

 {Cuando antes Noé Me invocó, le respondí [su 



 

21 

súplica]...} [Corán, 21:76] Y el Altísimo dijo: 

 ﴾ ...إذِۡ تسَۡتَغيِثُونَ رَبَّكُمۡ فٱَسۡتَجَابَ لكَُمۡ ﴿

 {[Recuerden] cuando pedían socorro a su Señor 
y Él les respondió...} [Corán, 8:9]. 

En el Sahih de al-Bujari, se cita que Anas ibn 
Malik, que Al-láh esté complacido con él, dijo: 

ُ عَ والنذبُِِّ صَ -»إنذ أعرابيًّا دَخَلَ يوَْمَ الجمُُعَةِ   فقالَ: يا   - لذمَ يََْطُبُ سَ يهِ وَ لَ لَّذ اللَّذ
  َ ، هَلَكَ المَالُ، وجَاعَ العِيَالُ، فَادْعُ اللَّذ ِ حَابُ رسُولَ اللَّذ لنَا؛ فرََفَعَ يدََيهِْ ودَعََ، فَثَارَ السذ

يتُْ المَطَرَ يَتحََادَرُ عَنْ لِْيْتَِهِ«. 
َ
لْ عَنْ مِنبََْهِِ حتَّذ رَأ  أمثَالَ الِجبَالِ، فلَمَْ ينَِْْ

 “Un campesino entró en el rezo del viernes, 
mientras el Profeta, que la paz y las bendiciones de 
Al-láh sean con él, estaba pronunciando el sermón, 
y dijo: ‘¡Mensajero de Al-láh!, se han consumido 
nuestros bienes y nuestras familias pasan hambre, 
así que suplica a Al-láh por nosotros’. El Mensajero 
elevó sus manos y suplicó, e inmediatamente 
comenzaron a formarse nubarrones como 
montañas. Todavía se hallaba sobre el mimbar 
cuando vi la lluvia gotear de su barba”1. 

El viernes siguiente, ese mismo campesino u otro 
se levantó y dijo: ‘¡Mensajero de Al-láh!, se han 
derrumbado nuestras casas y nuestros bienes están 
sumergidos bajo el agua, así que suplica a Al-láh por 

 
1 Reportado por Al Bujari en su "Libro del viernes", capítulo "La rogativa por 

la lluvia en el sermón del viernes", nro. 891. 



 

22 

nosotros’. El Mensajero elevó sus manos y suplicó. 
Dijo, la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él: 

 .»اللذهُمذ حَوَالَْنَْا وَلََ عَليَنَْا«

 "¡Oh Al-láh! haz que (la lluvia) caiga alrededor 
beneficiándonos y no perjudicándonos" Así pues, 
no señalaba hacia ninguna dirección sin que el cielo 
allí se despejara1. 

La respuesta de Al-láh a los que suplican sigue 
siendo una cuestión testimoniado en nuestros días. 
Esto es así en el caso de aquellos que recurren 
honesta y sinceramente en Al-láh, Exaltado sea, así 
como cumplen las condiciones para que sus 
súplicas sean respondidas. 

El segundo tipo: las señales que recibieron los 
Profetas, llamadas “milagros”, que han sido vistos u 
oídos por la gente, son una prueba del irrefutable 
valor de la existencia de un Ser que envió esos 
Profetas, el cual es Al-láh, Exaltado sea, dado que 
son cuestiones que escapan a la capacidad humana, 
realizadas por Al-láh, el Altísimo, en apoyo a sus 
Mensajeros y para asistirlos. 

Un ejemplo de ello es el milagro concedido a 
Moisés, que la paz sea con él, cuando Al-láh, 

 
1 Reportado por Al Bujari en su "Libro del viernes", capítulo "Pedir lluvia 

durante el sermón del viernes", nro. 891, y por Muslim en su "Libro de la 
oración para pedir lluvia", capítulo "La súplica en la oración para pedir 
lluvia", nro. 897. 



 

23 

Exaltado sea, le ordenó que golpeara con su vara el 
mar. Él lo hizo y el mar se dividió en doce senderos 
secos, separados por enormes montañas de agua. 
Al-láh, Exaltado sea, dice: 

وۡدِ ﴿ ُۖ فٱَنفَلَقَ فَكاَنَ كُلُّ فرِۡقٖ كَٱلطَّ نِ ٱضۡربِ ب عَِصَاكَ ٱلبَۡحۡرَ
َ
وحَۡيۡنَآ إلِيََٰ مُوسَيَٰٓ أ

َ
فأَ
 ﴾ 63ٱلۡعَظِيمِ 

 {Le inspiré a Moisés: “Golpea el mar con tu 
vara”, y el mar se dividió en dos. Cada lado [del mar] 
se asemejaba a una enorme montaña} (63) [Corán, 
26:63]. 

Otro ejemplo: es el milagro otorgado a Jesús, que 
la paz sea con él, al poder dar vida a los muertos y 
sacarlos de sus tumbas con el permiso de Al-láh. Al 
respecto nos dice Al-lah: 

...﴿ ِ حۡيِ ٱلمَۡوۡتيََٰ بإِذِۡنِ ٱللََّّ
ُ
 ﴾ ...وَأ

 {...y resucitaré a los muertos con la anuencia de 
Al-lah...} [Corán, 3:49] Y dijo: 

 ﴾ ...وَإِذۡ تُخرۡجُِ ٱلمَۡوۡتيََٰ بإِذِۡنيِ﴿...

 {...y resucitaste al muerto con Mi permiso...} 
[Corán, 5:110]. 

Un tercer ejemplo: Muhámmad, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, cuando en el clan 
Quraish le pidieron una señal (un milagro), señaló 
a la luna y esta se dividió en dos partes ante la vista 
de la gente. En este sentido, Al-láh, Exaltado sea, 
dice: 



 

24 

ٱلقَۡمَرُ  ﴿ وَٱنشَقَّ  اعَةُ  ٱلسَّ سِحۡرٞ   1ٱقۡترََبتَِ  وَيقَُولوُاْ  يُعۡرضُِواْ  ءَايةَٗ  يرََوۡاْ  وَإِن 
سۡتَمِر ٞ   ﴾ 2مُّ

 {El Día del Juicio está próximo, y la Luna se parte 
en dos. Y si ven una señal, se apartan y dicen: 'Magia 
continua.'} (2) [Corán, 54:1-2]. 

Estas señales que se perciben por los sentidos 
son obra de Al-láh, Exaltado sea, en apoyo y defensa 
de sus Enviados, y constituyen una prueba 
irrefutable de la existencia de Al-láh. 

La segunda cuestión que implica la fe en Al-láh 
es la creencia en Su poder sobre todas las cosas, 
esto es, que Él es Señor Único, sin asociado ni 
asistente. 

El Señor: quien Suyas son las criaturas, Suyo es 
el poder y la orden, así pues, no hay otro creador 
salvo Al-láh y nadie ostenta el poder y la orden 
salvo Al-láh. Al-láh, Enaltecido sea, dijo: 

مۡرُ ﴿...
َ
لاَ لهَُ ٱلخۡلَۡقُ وَٱلأۡ

َ
 ﴾...أ

 {...¿Acaso no Le pertenece la creación y Él es 
Quien dictamina las órdenes según Él quiere?...} 
[Corán, 7:54] Y dijo: 

َّذِينَ تدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ مَا يَمۡلكُِونَ منِ ﴿... وَٱل ُ رَبُّكُمۡ لهَُ ٱلمُۡلۡكُۚ  َٰلكُِمُ ٱللََّّ ذَ
 ﴾ قطِۡمِيرٍ 

 {...Él es Al-lah, su Señor; Suyo es el reino, pero 
los ídolos que ustedes invocan fuera de Él no 



 

25 

poseen absolutamente nada, ni siquiera el pellejo 
de un hueso de dátil} [Corán, 35:13]. 

No conocemos casos de alguien que reniegue de 
la Soberanía de Al-láh, Glorificado sea, excepto de 
aquellos vanidosos que no creen en Su Palabra, 
como fue el caso del Faraón, cuando dijo a su 
pueblo: 

علۡىََٰ ﴿
َ
ناَ۠ رَبُّكُمُ ٱلأۡ

َ
 ﴾ 24فَقَالَ أ

 {“Yo soy su Señor supremo”} (24) [An-Nazi'at: 
24], y dijo: 

ِنۡ إلََِٰهٍ غَيرِۡي﴿... هَا ٱلمَۡلأَُ مَا عَلمِۡتُ لكَُم م  يُّ
َ
 ﴾ ...يََٰٓأ

 {...¡Oh, corte! No conozco otra divinidad que no 
sea yo mismo...} [Corán, 28: 38], pero ello no viene 
de una creencia doctrinal. Al-láh- Enaltecido dijo: 

اۚ ﴿ نفُسُهُمۡ ظُلۡمٗا وعَُلُو ٗ
َ
 ﴾ ...وجََحَدُواْ بهَِا وَٱسۡتيَۡقَنَتۡهَآ أ

 {Rechazaron los Signos, a pesar de estar 
convencidos [de que provenían de Al-lah], por 
perversidad y arrogancia...} [Corán, 27:14]. Y 
Moisés, la paz sea con él, le dijo al Faraón, como Al-
lah informó sobre él: 

ظُنُّكَ ﴿...
َ
رۡضِ بصََائٓرَِ وَإِن يِ لأَ

َ
مََٰوََٰتِ وَٱلأۡ َّا رَبُّ ٱلسَّ ؤُلاَءِٓ إلِ نزَلَ هََٰٓ

َ
لقََدۡ عَلمِۡتَ مَآ أ

 ﴾ يََٰفرِعَۡوۡنُ مَثۡبُورٗا

 {...Tú sabes bien que solo el Señor de los cielos y 
de la Tierra ha enviado estos milagros claros. ¡Oh, 
Faraón! Creo que estás perdido} [Al-Isrā’: 102], Por 



 

26 

ello, los idólatras árabes reconocían la Soberanía de 
Al-láh, Exaltado sea, a pesar de que le asociaban 
otras deidades. El Altísimo dice: 

تَعۡلَمُونَ  ﴿ كُنتُمۡ  إنِ  فيِهَآ  وَمَن  رۡضُ 
َ
ٱلأۡ ل مَِنِ  فلَاَ   84قلُ 

َ
أ قلُۡ   ِۚ لِلََّّ سَيَقُولوُنَ 

رُونَ  بۡعِ وَرَبُّ ٱلۡعَرۡشِ ٱلۡعَظِيمِ    85تذََكَّ مََٰوََٰتِ ٱلسَّ ِۚ قلُۡ   86قلُۡ مَن رَّبُّ ٱلسَّ سَيَقُولوُنَ لِلََّّ
فلَاَ تَتَّقُونَ  

َ
ِ شَيۡءٖ وَهُوَ يُجِيرُ وَلاَ يُجَارُ عَليَۡهِ إنِ كُنتُمۡ  قلُۡ مَنَۢ بيَِدِهۦِمَ   87أ

لَكُوتُ كُل 
َّيَٰ تسُۡحَرُونَ  88تَعۡلَمُونَ  ن

َ
ِۚ قلُۡ فأَ  ﴾ 89سَيَقُولوُنَ لِلََّّ

 {Pregúntales [¡Oh, Muhámmad!]: “Si saben, ¿a 
quién pertenece la Tierra y todo lo que existe sobre 
ella?” (84) Dirán: “A Al-lah”. Pregúntales: “¿Es que 
no recapacitan?” (85) Pregúntales: “¿Quién es el 
Señor de los siete cielos y el Señor del Trono 
grandioso?” (86) Dirán: “Al-lah”. Pregúntales: “¿Es 
que no temen?” (87) Pregúntales: “¿En manos de 
quién está el dominio de todas las cosas, que 
protege y no necesita ser protegido, si saben?” (88) 
Dirán: “Al-lah”. Pregúntales: “¿Cómo entonces 
pueden estar tan engañados?” (89)} [Corán, 23:84-
89]. 

Al-láh, Exaltado sea, dijo: 

رۡضَ ليََقُولنَُّ خَلقََهُنَّ ٱلۡعَزيِزُ ٱلعَۡليِمُ  ﴿
َ
مََٰوََٰتِ وَٱلأۡ نۡ خَلَقَ ٱلسَّ لتَۡهُم مَّ

َ
 ﴾ 9وَلئَنِ سَأ

 {Si les preguntas [a los que se niegan a creer y 
adoran ídolos] quién creó los cielos y la Tierra, te 
responderán sin duda: “Los creó el Poderoso, el 
Sabio”} (9) [Corán, 43:9]. 

Y dice el Altísimo: 



 

27 

نۡ خَلقََهُمۡ ﴿ لتَۡهُم مَّ
َ
َّيَٰ يؤُۡفَكُونَ وَلئَنِ سَأ ن

َ
ُۖ فأَ ُ  ﴾ 87ليََقُولنَُّ ٱللََّّ

 {Si les preguntas [a los que se niegan a creer] 
quién los ha creado, te responderán: “¡Al-lah!” 
¿Cómo entonces se descarrían?} (87) [Corán, 43: 
87]. 

El Poder de Al-láh, Glorificado sea, abarca todos 
los asuntos del universo y todos los mandamientos 
legislativos. Al que igual que es Quien dispone lo 
que estima en este universo, en función de Su 
Infinita Sabiduría, también es Quien dispone los 
mandamientos de los actos de adoración y las 
normas en los tratos, en función de Su Infinita 
Sabiduría. Así pues, quien tome junto a Al-láh, 
Exaltado sea, otro legislador en lo que respecta a los 
actos de adoración o las normas en los tratos, será 
de los asociadores, y no habrá alcanzado la fe 
íntegra en Al-láh. 

La tercera cuestión que implica la fe en Al-láh es 
la creencia en Su Divinidad, esto es, en que es el 
Único dios verdadero, y que no tiene asociado. Aquí 
“dios” significa aquello que se adora con amor y 
glorificación. 

Al-láh Enaltecido dijo: 

َّا هُوَ ٱلرَّحۡمََٰنُ ٱلرَّحِيمُ وَإِلََٰهُكُمۡ ﴿ َّآ إلََِٰهَ إلِ  ﴾ 163إلََِٰهٞ وََٰحِدُٞۖ ل

 {Su deidad es un Dios Único, no hay divinidad 
[con derecho a ser adorada] salvo Él, el Compasivo, 
el Misericordioso} (163) (Corán 2:163) Y el 



 

28 

Altísimo dijo: 

َۢا بٱِلقۡسِۡطِِۚ لآَ إلََِٰهَ ﴿ وْلوُاْ ٱلۡعلِمِۡ قَائٓمَِ
ُ
َّا هُوَ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ وَأ نَّهُۥ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
ُ أ َّا    شَهِدَ ٱللََّّ إلِ

 ﴾ 18هُوَ ٱلۡعَزيِزُ ٱلحۡكَِيمُ 

 {Dios atestigua, y con Él los ángeles y los 
dotados de conocimiento, que no existe más 
divinidad que Él, y que Él vela por la justicia [y 
mantiene el equilibrio]. No hay otra divinidad salvo 
Él, el Poderoso, el Sabio} (18) [Corán 3: 18], Así 
pues, todo aquel que tome otra deidad que no sea 
Al-láh y la adore en vez de Al-láh, su creencia y 
adoración serán inválidas. El Altísimo dice: 

َ هُوَ ﴿ نَّ ٱللََّّ
َ
نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلبََٰۡطِلُ وَأ

َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ ذَ
 ﴾ 62ٱلۡعَليُِّ ٱلۡكَبيِرُ  

 {Dios es la Verdad, y aquello que [los idólatras] 
invocan en vez de Él es falso. Dios es el Sublime, el 
Grande} (62) [Corán, 22: 62]. Que se llamen dioses 
o deidades no les otorga el derecho a ser adorados. 
Al-láh, Sublime, dice al respecto de los ídolos (Al-lat, 
Al-Uzza y Manat): 

ُ بهَِا مِن سُلۡطََٰنٍِۚ ﴿ نزَلَ ٱللََّّ
َ
آ أ نتُمۡ وءََاباَؤٓكُُم مَّ

َ
يۡتُمُوهَآ أ سۡمَاءٓٞ سَمَّ

َ
َّآ أ  ﴾ ...إنِۡ هِيَ إلِ

 {[Esos tres ídolos] son solo nombres que 
ustedes y sus padres han inventado, porque Dios no 
les dio autoridad alguna para ello...} [Corán, 53:23]. 

Asimismo, dice que Hud, que la paz sea con él, le 
dijo a su pueblo: 



 

29 

منِ ﴿... بهَِا   ُ ٱللََّّ لَ  نزََّ ا  مَّ وءََاباَؤٓكُُم  نتُمۡ 
َ
أ يۡتُمُوهَآ  سَمَّ سۡمَاءٖٓ 

َ
أ فيِٓ  تجََُٰدِلوُننَيِ 

َ
أ
 ﴾ ...سُلۡطََٰنِٖۚ 

 {...¿Me van a discutir por [ídolos de piedra] a los 
que han denominado divinidades ustedes y sus 
padres? Dios no les dio autoridad alguna [para 
ello]...} [Corán, 7:71]. 

Y de Yusuf (José), que la paz sea con él, que le dijo 
a sus dos compañeros de cárcel: 

ارُ ﴿ ُ ٱلۡوََٰحِدُ ٱلقَۡهَّ مِ ٱللََّّ
َ
ِقُونَ خَيرٌۡ أ تَفَر  رۡبَابٞ مُّ

َ
جۡنِ ءَأ ِ مَا تَعۡبُدُونَ   39  يََٰصََٰحِبَيِ ٱلس 

ُ بهَِا مِن سُلۡطََٰنٍ  نزَلَ ٱللََّّ
َ
آ أ نتُمۡ وءََاباَؤٓكُُم مَّ

َ
يۡتُمُوهَآ أ سۡمَاءٓٗ سَمَّ

َ
َّآ أ ٓۦ إلِ  ﴾ ...مِن دُونهِِ

 {¡Compañeros de cárcel! ¿Qué es más 
razonable? ¿Creer en muchos ídolos o creer en Dios, 
el Único, el Victorioso? No adoráis fuera de Él sino 
nombres que vosotros y vuestros padres habéis 
nombrado, para los cuales Dios no ha enviado 
autoridad alguna...} [Corán, 12:39-40]. 

Es por ello que los Profetas, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con ellos, decían a sus 
pueblos: 

ِنۡ إلََِٰهٍ غَيرُۡهُ ﴿... َ مَا لكَُم م   ﴾ ...ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ

 {...Adoren a Dios, pues no existe otra divinidad 
salvo Él...} [Corán, 7:59] No obstante, los idólatras 
no hicieron caso y tomaron otras deidades (los 
ídolos) en lugar de Al-láh a las que adoraban junto 
a Él, Glorificado y Exaltados sea, y a las que 



 

30 

suplicaban la victoria y el auxilio. 
Al-láh, Sublime, invalidó la creencia de los 

idólatras en estas deidades con dos pruebas 
racionales: 

La primera es que ninguna de estas deidades que 
han adoptado los idólatras posee cualidades 
divinas, puesto que son ídolos creados y no crean, 
ni aportan ningún beneficio a quienes les adoran, ni 
les protegen del mal, ni les dan la vida ni la muerte, 
así como no poseen nada en los cielos ni participan 
de ellos. 

Al-láh Enaltecido dijo: 

نفُسِهِمۡ ﴿
َ
ا وَهُمۡ يُخلۡقَُونَ وَلاَ يَمۡلكُِونَ لأِ َّا يَخلۡقُُونَ شَيۡـ ٗ ٓۦ ءَالهَِةٗ ل خَذُواْ مِن دُونهِِ وَٱتَّ

ةٗ وَلاَ نشُُورٗا  ا وَلاَ نَفۡعٗا وَلاَ يَمۡلكُِونَ مَوۡتٗا وَلاَ حَيَوَٰ  ﴾ 3ضَر ٗ

 {Pero [los que se niegan a creer] adoran en vez 
de Dios a ídolos que no pueden crear nada, pues 
ellos mismos han sido creados, ni siquiera tienen el 
poder de apartar de sí mismos un perjuicio ni de 
atraer hacia sí mismos un beneficio. Tampoco 
tienen poder sobre la muerte, la vida ni la 
resurrección} (3) [Corán 25: 3]. 

Y el Altísimo dijo: 

مََٰوََٰتِ ﴿ فيِ ٱلسَّ ةٖ  لاَ يَمۡلكُِونَ مِثۡقَالَ ذَرَّ  ِ ِن دُونِ ٱللََّّ َّذِينَ زعََمۡتُم م  ٱل قلُِ ٱدۡعُواْ 
ِن ظَهِيرٖ  رۡضِ وَمَا لهَُمۡ فيِهِمَا مِن شِرۡكٖ وَمَا لهَُۥ مِنۡهُم م 

َ
فََٰعَةُ   22  وَلاَ فيِ ٱلأۡ وَلاَ تنَفَعُ ٱلشَّ

ذنَِ لهَُۥ
َ
َّا لمَِنۡ أ ٓۥ إلِ  ﴾ ...عِندَهُ

 {Diles [¡Oh, Muhámmad! a los idólatras]: 



 

31 

“Invoquen a quien quieran en lugar de Dios, pero 
sepan que los ídolos no pueden [beneficiar ni 
perjudicar] ni siquiera en el peso de una partícula, 
tanto en los cielos como en la Tierra, ni tienen 
participación alguna [en el poder divino], ni 
tampoco Él tiene ayudantes de entre ellos, y la 
intercesión no beneficiará ante Él, excepto a quien 
Él le haya dado permiso...”} [Corán 34: 22-23]. 

ا وَهُمۡ يُخلۡقَُونَ  ﴿ :وقال تعالي يشُۡرِكُونَ مَا لاَ يَخلُۡقُ شَيۡـ ٗ
َ
وَلاَ يسَۡتَطِيعُونَ لهَُمۡ   191أ

نفُسَهُمۡ ينَصُرُونَ 
َ
 ﴾ 192نصَۡرٗا وَلآَ أ

 Y dijo el Altísimo también: {¿Acaso adoran a 
quienes no pueden crear nada, sino por el 
contrario, ellos mismos fueron creados? Y no 
pueden ayudarles ni pueden ayudarse a sí mismos} 
(192) [Corán, 7: 191-192]. 

Por lo tanto, si esta es la descripción de los 
ídolos, tomarlos como deidades es la mayor de las 
necedades y la más grave de las perdiciones. 

La segunda prueba racional es que estos mismos 
asociadores admitían que Al-láh, Todopoderoso, 
era el Único Señor y Creador que ostentaba en Sus 
manos el dominio de todas las cosas, y puede 
amparar a quien Él quiere y nadie puede protegerse 
de Él, y esto obliga a que lo adoren únicamente a Él 
y a reconocer la divinidad solamente para Él. Como 
Al-lah dijo: 



 

32 

َّذِينَ مِن قَبۡلكُِمۡ لعََلَّكُمۡ ﴿ َّذِي خَلقََكُمۡ وَٱل رَبَّكُمُ ٱل هَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ  يُّ
َ
يََٰٓأ
مَاءٓٗ   21تَتَّقُونَ   مَاءِٓ  ٱلسَّ مِنَ  نزَلَ 

َ
وَأ بنَِاءٓٗ  مَاءَٓ  وَٱلسَّ َٰشٗا  فرَِ رۡضَ 

َ
ٱلأۡ لكَُمُ  جَعَلَ  َّذِي  ٱل

مَرََٰتِ رزِۡقٗا خۡرَجَ بهِۦِ مِنَ ٱلثَّ
َ
نتُمۡ تَعۡلَمُونَ  فأَ

َ
ندَادٗا وَأ

َ
ِ أ  ﴾ 22لَّكُمُۡۖ فلَاَ تَجۡعَلُواْ لِلََّّ

 {¡Oh, seres humanos! Adoren a su Señor que los 
creó a ustedes y a quienes los precedieron, para que 
así alcancen el temor devocional de Dios. Él es 
quien hizo para ustedes la tierra como un lecho y el 
cielo como un edificio, y envió del cielo agua con la 
que hizo brotar frutos como sustento para ustedes. 
No pongan, pues, rivales a Dios, siendo que ustedes 
saben} (22) Corán (2; 21-22) 

Y el Altísimo dijo: 

َّيَٰ يؤُۡفَكُونَ ﴿ ن
َ
ُۖ فأَ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولنَُّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ

َ
 ﴾ 87وَلئَنِ سَأ

 {Si les preguntas [a los que se niegan a creer] 
quién los ha creado, te responderán: “¡Dios!” ¿Cómo 
entonces se descarrían?} (87) [Corán, 43: 87]. 

Y el Altísimo dijo: 

بصََٰۡرَ وَمَن يُخرۡجُِ ﴿
َ
مۡعَ وَٱلأۡ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قلُۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

فَقُلۡ   ۚ ُ فسََيَقُولوُنَ ٱللََّّ مۡرَۚ 
َ
ٱلأۡ يدَُب رُِ  وَمَن  حَي ِ 

ٱلۡ ٱلمَۡي تَِ مِنَ  وَيخُۡرجُِ  ٱلمَۡي تِِ  ٱلۡحَيَّ مِنَ 
تَتَّقُونَ   فلَاَ 

َ
َّيَٰ فَذََٰلِ   31أ ن

َ
فأَ  ُۖ لََٰلُ ٱلضَّ َّا  إلِ  ِ ٱلحۡقَ  بَعۡدَ  فَمَاذَا   ُۖ ٱلحۡقَُّ رَبُّكُمُ   ُ ٱللََّّ كُمُ 

 ﴾ 32تصُۡرَفُونَ 

 {Pregúntales: “¿Quién los sustenta con las 
gracias del cielo y de la Tierra? ¿Quién los agració 
con el oído y la vista? ¿Quién hace surgir lo vivo de 



 

33 

lo muerto y lo muerto de lo vivo? ¿Quién tiene bajo 
Su poder todas las cosas?” Responderán: “¡Dios!” 
Diles: “¿Acaso no van a tener temor de Él [y 
abandonar la idolatría]?” Así es Dios, su verdadero 
Señor. ¿Qué hay después de la verdad sino el 
extravío? ¿Cómo entonces pueden desviarse?} (32) 
[Corán 10: 31-32]. 

La cuarta cuestión que implica la fe en Al-láh es 
la creencia en Sus más bellos nombres y Sus 
atributos. 

Es decir: admitir como cierto aquello que Al-láh 
nos anuncia acerca de sí mismo en su Libro, o en la 
Sunna de Su Mensajero, que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, en relación a los nombres y 
cualidades de Al-láh, y hacerlo de un modo acorde 
a Él, sin distorsión, ni invalidación, ni explicación, ni 
similitud con sus criaturas. Al-láh, Sublime, dice: 

سۡمََٰٓئهِِۚۦ سَيُجۡزَوۡنَ ﴿
َ
َّذِينَ يلُحِۡدُونَ فيِٓ أ ُۖ وَذَرُواْ ٱل سۡمَاءُٓ ٱلحۡسُۡنَيَٰ فٱَدۡعُوهُ بهَِا

َ
ِ ٱلأۡ وَلِلََّّ

 ﴾ 180مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 

 {A Al-lah pertenecen los nombres más sublimes, 
invóquenlo a través de ellos, y apártense de quienes 
los niegan. Serán castigados por lo que hicieron} 
(180) [Al-A‘rāf:180] Y el Altísimo dijo: 

رۡضِِۚ وَهُوَ ٱلۡعَزيِزُ ٱلحۡكَِيمُ ﴿...
َ
مََٰوََٰتِ وَٱلأۡ علۡىََٰ فيِ ٱلسَّ

َ
 ﴾ وَلهَُ ٱلمَۡثَلُ ٱلأۡ

 {...Suyo es el ejemplo más sublime en los cielos y 
en la Tierra. Él es el Poderoso, el Sabio} [Corán 



 

34 

30:27] Y el Altí simo dijo: 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... ُۖ وَهُوَ ٱلسَّ  ﴾ ليَسَۡ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ

 {...No hay nada ni nadie semejante a Al-lah, y Él 
todo lo oye, todo lo ve} (Corán 42:11). 

Al respecto de esta cuestión se han desviado dos 
corrientes: 

Una de ellas la representan los Mu’attilah que 
niegan los nombres y las cualidades de Al-láh, o 
algunas de ellas, sosteniendo que su aceptación 
implica una similitud entre Al-láh y sus criaturas. 
No obstante, esta creencia está invalidada por 
diversos motivos, entre ellos: 

Primero: alegan requisitos que son inválidos, 
como la contradicción en la Palabra revelada de Al-
láh, dado que Él, Glorificado sea, confirmó para Sí 
los nombres y las cualidades, y negó que hubiera 
algo que se asemejara a él. Por lo tanto, si creer en 
los nombres y las cualidades de Al-láh implicara 
una comparación, esto obligaría a aceptar que la 
Palabra de Al-láh es contradictoria, lo que 
implicaría desmentir parte de ella. 

Segundo: no es obligatorio que dos cosas que 
llevan el mismo nombre o tengan las mismas 
cualidades sean iguales. Así pues, podemos 
encontrar a dos personas que comparten las 
mismas cualidades de ser humanos, de poder oír, 
de poder ver y poder hablar, pero no es obligatorio 



 

35 

que sean iguales en sus cualidades humanas, ni en 
su oído, ni su vista o ni su habla. 

Asimismo, vemos que los animales tienen 
manos, patas y ojos, pero esto no significa que sus 
manos, patas y ojos sean iguales. 

Así pues, si la diferencia entre las diferentes 
criaturas es patente, a pesar de llamarse igual o 
tener las mismas cualidades, la diferencia entre el 
Creador y los seres creados es mucho mayor y más 
evidente. 

La segunda corriente son los Mushabbiha que 
afirman los nombres y las cualidades de Al-láh pero 
estableciendo una similitud de Al-láh con Sus 
criaturas, afirmando que este es el sentido 
semántico de los textos, dado que Al-láh interpela a 
sus criaturas de un modo que pueden entender, sin 
embargo, esta postura está invalidada por diversos 
motivos, entre ellos: 

Primero: asemejar a Al-láh, Exaltado sea, a sus 
criaturas es algo invalidado por la razón y la 
legislación, y el contenido del Corán y la Sunna no 
puede ser inválido. 

Segundo: Al-láh, Exaltado sea, interpeló a Sus 
siervos de un modo que pudieran entender el 
sentido original de las palabras. Sin embargo, la 
verdad y la esencia de ese sentido en relación con 
Al-láh y Sus cualidades solo las sabe Él. 

Así pues, si afirma que Él es el que todo lo oye, 



 

36 

sabemos cuál es el significado del oído (es decir, es 
captar los sonidos), sin embargo, la verdad sobre el 
oído de Al-láh, Exaltado sea, no la conocemos, dado 
que el sentido del oído puede diferir hasta entre 
unas criaturas y otras, por lo que la diferencia entre 
el Creador y los seres creados es mucho mayor y 
más clara. 

Si Al-láh, Exaltado sea, informa acerca de Sí 
mismo que se estableció sobre Su Trono, el sentido 
original de “establecerse” es comprensible, pero el 
verdadero sentido que Al-láh indica de 
“establecerse sobre Su Trono” lo desconocemos, 
debido a que el sentido de “establecerse” difiere 
incluso entre las criaturas. Por ejemplo, 
establecerse sobre una silla firme no es lo mismo 
que establecerse sobre la montura de un camello 
rebelde y esquivo. Así pues, si ya hay diferencias 
entre las criaturas, la diferencia entre el Creador y 
los seres creados es mucho mayor y más grandiosa. 

Creer en Al-láh, Exaltado sea, como hemos 
descrito aporta a los creyentes frutos sublimes, 
entre los cuales citamos: 

Primero: alcanzar la unicidad de Al-láh, Exaltado 
sea, de modo que no se asocie nada a Él en las 
súplicas, ni en el temor, ni se adora a otro salvo Él. 

Segundo: cumplir a la perfección con el amor a 
Al-láh, Exaltado sea, y su Glorificación a través de 
Sus más bellos nombres y distinguidas cualidades. 



 

37 

Tercero: cumplir con su adoración del modo que 
Él ha ordenado y apartarse de lo que ha prohibido. 

 

La creencia en los ángeles. 
Los ángeles son seres de un mundo oculto, 

criaturas de Al-láh, Lo adoran Exaltado sea y 
carecen de cualidades divinas. Al-láh, el Altísimo, 
los creó de luz, les dotó de obediencia absoluta de 
Sus órdenes y la fuerza para cumplirlas. Al-láh, 
Exaltado sea, dice: 

َّيۡلَ   19  وَمَنۡ عِندَهُۥ لاَ يسَۡتَكۡبرُِونَ عَنۡ عِبَادَتهِۦِ وَلاَ يسَۡتَحۡسِرُونَ ﴿... يسَُب حُِونَ ٱل
هَارَ لاَ يَفۡترُُونَ   ﴾ 20 وَٱلنَّ

 {...y quienes están junto a Él [los ángeles] no 
dejan, por soberbia, de adorarlo ni se cansan de 
hacerlo, glorifican noche y día sin desfallecer} 
[Corán, 21: 19-20]. 

Son muy numerosos, solo Al-láh sabe cuántos 
son. En las dos recopilaciones de hadices verídicos 
(Al Bujari y Muslim), se transmite de Anas, que Al-
láh esté complacido con él, en el episodio de la 
ascensión al cielo que el Profeta, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, se le erigió la Casa 
frecuentada en el Cielo, en la que rezan cada día 
setenta mil ángeles. Si salen de ella, no podrán 
volver a entrar de tantos que son. 

Creer en los ángeles implica cuatro asuntos: 
Primero: creer en su existencia. 



 

38 

Segundo: aquellos de los que se nos ha revelado 
el nombre (como el ángel Gabriel), debemos creer 
en ellos por su nombre. Aquellos de los que no se 
nos ha revelado el nombre, debemos creer de un 
modo genérico. 

Tercero: creer en aquellas cualidades suyas que 
se nos han revelado, como en el caso de Gabriel, del 
que nos ha informado el Profeta, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, que lo vio del 
modo en que fue creado y que posee seiscientas alas 
que cubrían el horizonte. 

Los ángeles, por orden de Al-láh, Exaltado sea, 
pueden adoptar la apariencia de un hombre, como 
le ocurrió a Gabriel cuando fue enviado por Al-láh, 
Todopoderoso, a María y se presentó ante ella con 
la apariencia de un ser humano, así como cuando se 
le apareció al Profeta, que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, mientras se hallaba sentado 
con sus compañeros: lo hizo con la apariencia de un 
hombre vestido con ropa extremadamente blanca, 
con el cabello muy oscuro, que carecía de cualquier 
signo de fatiga por el viaje y que nadie de sus 
compañeros lo conocía. Se sentó frente al Profeta, 
que la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, 
apoyando sus dos rodillas sobre las del Mensajero 
de Al-láh, las manos sobre sus muslos, y preguntó al 
Profeta, que la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él, sobre el Islam, la fe, la caridad, la Hora (del 



 

39 

Juicio Final) y cuáles eran sus signos. El Profeta, que 
la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, le 
respondió y éste se marchó. Después, el propio 
Profeta, que la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él, dijo: 

تاَكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينكَُمْ«.
َ
يلُ؛ أ  »هَذَا جِبَِْ

 “Este era Gabriel, que ha venido a enseñarles su 
religión”1. 

Asimismo, los ángeles que Al-láh, Exaltado sea, 
envió a Abraham y a Lot, tenían la apariencia de 
hombres. 

Cuarto: creer en los ángeles implica creer en 
aquellas obras que sabemos que fueron realizadas 
por ellos por orden de Al-láh, Exaltado sea: como 
glorificarle, adorarle de día y de noche, sin desgano 
ni cansancio. 

Algunos de ellos pueden cumplir una labor 
específica. 

Por ejemplo: Gabriel es el custodio de la 
Revelación de Al-láh, Quien lo manda a 
transmitírsela a los Profetas y Mensajeros. 

Miguel es el encargado de las lluvias y los 
cultivos. 

Rafael es el encargado de soplar la trompeta 

 
1 Reportado por Muslim. Libro de la fe. Capítulo: Explicación de la fe, el Islam 

y el ihsán, y la obligatoriedad de creer en el Decreto de Al-láh, Glorificado 
y Exaltado sea. Número: 8. 



 

40 

cuando llegue el Día del Juicio y resuciten las 
criaturas. 

El ángel de la muerte es el encargado de tomar el 
espíritu de los seres humanos en el momento del 
deceso. 

Málik es el encargado del Fuego (Infierno) y es 
su custodio. 

Los ángeles encargados de los fetos en el útero 
materno. Cuando un ser humano cumple cuatro 
meses en el vientre de su madre, Al-láh le enviará 
un ángel y le ordenará que registre por escrito los 
bienes de los que dispondrá en esta vida, cuándo 
morirá, sus obras en vida, y si será feliz o infeliz en 
la vida mundana. 

Los ángeles encargados de documentar las obras 
realizadas por los descendientes de Adán (las 
personas). Todo ser humano tiene dos ángeles, uno 
a su derecha y otro a su izquierda. 

Los ángeles encargados de interrogar a las 
personas fallecidas al ser depositadas en sus 
tumbas. Los visitarán dos ángeles que les 
preguntarán quién es su Señor, qué religión 
profesan y quién es su Profeta. 

Creer en los ángeles aporta frutos sublimes, 
entre los cuales citamos: 

Primero: conocer la Grandiosidad de Al-láh, 
Exaltado sea, su Fuerza y Poder, dado que la 
grandeza del ser creado indica la Grandiosidad de 



 

41 

su Creador. 
Segundo: El agradecimiento a Al-láh, Exaltado 

sea, por la atención dispensada a los descendientes 
de Adán (seres humanos), al encargar a parte de los 
ángeles su protección, registrar sus obras, entre 
otros asuntos en beneficio de las personas. 

Tercero: amar a los ángeles por todo lo que 
realizan en adoración de Al-láh, Todopoderoso. 

Algunas facciones extraviadas han negado que 
los ángeles sean entes propios. Esgrimen que los 
ángeles son una especie de fuerzas del bien ocultas 
en las criaturas. Esto, sin embargo, supone 
desmentir el Libro de Al-láh, Exaltado sea, la 
tradición (Sunna) de su Mensajero, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, y el consenso de 
todos los musulmanes. 

Al-láh Enaltecido dijo: 

ثنَۡيَٰ  ﴿ جۡنحَِةٖ مَّ
َ
وْليِٓ أ

ُ
رۡضِ جَاعِلِ ٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ رسُُلاً أ

َ
مََٰوََٰتِ وَٱلأۡ ِ فَاطِرِ ٱلسَّ ٱلحۡمَۡدُ لِلََّّ

 ﴾...وَثلََُٰثَ وَرُبََٰعَ 

 {¡Alabado sea Al-lah, el Originador de los cielos 
y de la Tierra! Dispuso que los ángeles fuesen Sus 
enviados [para transmitir el Mensaje a Sus 
Profetas], dotados de dos, tres o cuatro alas...} 
[Corán 35: 1]. 

Y el Altísimo dijo: 

دۡبََٰرَهُم﴿
َ
َّذِينَ كَفَرُواْ ٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ يضَۡرِبُونَ وجُُوهَهُمۡ وَأ َّي ٱل  ﴾ ...وَلوَۡ ترََىَٰٓ إذِۡ يَتَوَف



 

42 

 {Si vieras [qué terrible es] cuando los ángeles 
toman las almas de los que mueren habiéndose 
negado a creer, y les golpean sus rostros y sus 
espaldas...} [Corán, 8: 50]. 

Y el Altísimo dijo: 

خۡرجُِوٓاْ ﴿...
َ
يدِۡيهِمۡ أ

َ
َٰلمُِونَ فيِ غَمَرََٰتِ ٱلمَۡوۡتِ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ باَسِطُوٓاْ أ وَلوَۡ ترََىَٰٓ إذِِ ٱلظَّ

نفُسَكُمُ 
َ
 ﴾ ...أ

 {[...] Si pudieras ver [lo terrible que será] cuando 
los opresores estén en la agonía de su muerte y los 
ángeles extiendan las manos [para atormentarlos, y 
les digan]: “Entreguen sus almas. [...]} [Al-An‘ām: 
93]. 

Y el Altísimo dijo: 

ٱلۡعَليُِّ ﴿... وَهُوَ   ُۖ ٱلحۡقََّ قَالوُاْ  رَبُّكُمُۡۖ  قَالَ  مَاذَا  قَالوُاْ  قلُُوبهِِمۡ  عَن  عَِ  فزُ  إذَِا  حَتَّيَٰٓ 
 ﴾ ٱلۡكَبيِرُ 

 {...hasta que, cuando el terror se aleje de sus 
corazones [los ángeles] se preguntarán [unos a 
otros]: “¿Qué dijo su Señor?” Responderán: “La 
Verdad. Él es el Sublime, el Grande”} [Corán 34: 23]. 

Y dice acerca de los moradores del paraíso: 

ِ باَبٖ ﴿...
ِن كُل  سَلََٰمٌ عَليَۡكُم بمَِا صَبرَۡتُمۡۚ فنَعِۡمَ   23  وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ يدَۡخُلُونَ عَليَۡهِم م 

ارِ   ﴾24 عُقۡبَي ٱلدَّ

 {...luego, los ángeles ingresarán ante ellos por 
todas las puertas, [diciendo:] 'Paz sobre vosotros 
por vuestra paciencia. ¡Qué excelente es la 



 

43 

recompensa de la morada final!'} (Corán 13:23-24). 
En Sahih Al-Bujari, Abu Huraira, que Al-láh esté 

complacido con él, relató que el Mensajero de Al-
láh, la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, 
dijo: 

يلُ،  حْبِبهُْ، فَيحُِبُّهُ جِبَِْ
َ
َ يُُِبُّ فلََُناً فأَ يلَ: إنِذ اللَّذ ُ العَْبدَْ ناَدَى جِبَِْ حَبذ اللَّذ

َ
»إِذَا أ

مَاءِ، ثُمذ  هْلُ السذ
َ
حِبُّوهُ، فَيحُِبُّهُ أ

َ
َ يُُِبُّ فلََُناً فأَ مَاءِ: إِنذ اللَّذ هْلِ السذ

َ
يلُ فِِ أ   فَينَُادِي جِبَِْ

رضِْ«.يوُضَعُ لََُ 
َ
  القَْبُولُ فِِ الْْ

 Cuando Al-lah -el Altísimo- ama a un siervo, 
llama a Yibril y le dice: ‘En verdad que Al-lah ama a 
fulano; ámalo tú también’. Entonces Yibril lo ama y 
llama a los ángeles en el cielo y les dice: ‘Al-lah ama 
a fulano; ámenlo’. Así que los ángeles en el cielo lo 
aman y se extiende la aceptación por él en la 
tierra".1 

En él también encontramos que Abu Huraira, 
que Al-láh esté complacido con él, transmitió que el 
Profeta, que la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él, dijo: 

بوَْابِ المَْسْجِدِ المَْلََئكَِةُ يكَْتبُُونَ 
َ
»إِذَا كََنَ يوَْمُ الْجمُُعَةِ كََنَ عََلَ كُُِّ باَبٍ مِنْ أ

كْرَ«.  حُفَ وجََاءُوا يسَْتَمِعُونَ الَِّّ مَامُ طَوَوْا الصُّ لَ، فَإذَِا جَلسََ الِْْ وذ
َ
لَ فَالْْ وذ

َ
 الْْ

 “El día del viernes, los ángeles se quedan en cada 

 
1 Lo citó Al Bujari en su "Libro del comienzo de la creación", capítulo: 

"Mención de los ángeles", nro. 3037; y Muslim en su "Libro de la piedad 
filial, los lazos familiares y las normas de conducta", capítulo: "Si Al-láh ama 
a un siervo, lo hace amado por sus siervos", nro. 2637. 



 

44 

una de las puertas de la mezquita registrando el 
orden de llegada, el primero luego el segundo; y 
cuando se sienta el Imam, cierran sus registros y se 
acercan a escuchar la mención de Al-láh”1. 

Los textos antes citados no dejan ningún atisbo 
de duda respecto de que los ángeles son entes 
concretos constituidos y no fuerzas abstractas 
como dicen los extraviados. El contenido de estos 
textos goza del consenso de todos los musulmanes. 

 

La creencia en las escrituras 
“Libros” tiene aquí el significado de “escrituras”. 
Esto se refiere a los Libros revelados por Al-láh, 

Exaltado sea, a sus Mensajeros, como Misericordia 
para sus criaturas, y como guía para ellos y con el 
fin de que alcancen la felicidad en esta vida y en la 
otra vida. 

Creer en los Libros implica cuatro cuestiones: 
Primero: creer en la veracidad de que fueron 

revelados por Al-láh. 
Segundo: creer en los nombres de los libros que 

conocemos, como por ejemplo el Corán que fue 
revelado a Muhámmad, que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, y la Torá que fue revelada a 
Moisés, que la paz y las bendiciones de Al-láh sean 

 
1 Reportado por Al Bujari en su "Libro del viernes", capítulo "Escuchar el 

sermón", nro. 887, y por Muslim en su "Libro del viernes", capítulo "El 
mérito de acudir temprano el viernes", nro. 850. 



 

45 

con él, y el Evangelio que fue revelado a Jesús, que 
la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, y los 
Salmos entregados a David, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él. Al respecto de 
aquellas escrituras de las que desconocemos el 
nombre, debemos creer en ellas de un modo 
genérico. 

Tercero: admitir como cierto su contenido 
verídico, como el contenido del Corán y aquellos 
contenidos inalterados o adulterados de los Libros 
precedentes. 

Cuarto: aplicar las normas que contienen, 
siempre que no hayan sido abrogadas, así como 
aceptarlas y admitirlas, sepamos o no la sabiduría 
que encierran. En este sentido, todas las Escrituras 
anteriores han sido abrogadas por el Corán. Al-láh 
Enaltecido dijo: 

وَمُهَيۡمِنًا ﴿ ٱلۡكِتََٰبِ  مِنَ  يدََيهِۡ  بَينَۡ  ل مَِا  قٗا  ِ مُصَد   ِ بٱِلحۡقَ  كِتََٰبَ 
ٱلۡ إلِيَۡكَ  نزَلنَۡآ 

َ
وَأ
 ﴾ ...عَليَۡهِِۖ 

 {[Y a ti, ¡Oh, Muhámmad!] Te he revelado el 
Libro que contiene la verdad definitiva [el Corán], 
que corrobora los Libros revelados anteriormente 
y es juez de lo que es verdadero en ellos...} [Corán 
5: 48] es decir, Que prima sobre él. 

Por ello, no está permitido aplicar ninguna 
norma o mandamiento incluido en las Escrituras 
anteriores, excepto aquellas que sean verídicas y 



 

46 

hayan sido ratificadas por el Corán. 
Creer en los Libro aporta frutos sublimes, entre 

los cuales citamos: 
Primero: conocer la atención dispensada por Al-

láh, Exaltado sea, para con sus siervos, dado que 
reveló a cada pueblo un libro como guía. 

Segundo: conocer la sabiduría de Al-láh, 
Exaltado sea, por medio de sus mandamientos, 
dado que impuso normas a cada pueblo según su 
situación. Al-lah -Enaltecido sea- dijo: 

...﴿ ۚ ٖ جَعَلنَۡا مِنكُمۡ شِرۡعَةٗ وَمِنۡهَاجٗا
 ﴾ ...لكِلُ 

 {...A cada [comunidad religiosa] le he dado una 
legislación y una metodología [norma]...} [Corán, 
5:48]. 

Tercero: agradecer a Al-láh, por Sus enormes 
gracias en este sentido. 

 

La creencia en los mensajeros  
“Mensajeros” aquí significa los profetas y 

enviados que portan un mensaje. 
Esto se refiere a aquellas personas a las que se 

les revelaron normas u otros asuntos para que los 
anuncien. 

El primer mensajero fue Noé, que la paz sea con 
él, y el último fue Muhámmad, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él. 

Al-láh Enaltecido dijo: 



 

47 

بيِ ـِنَۧ مِنَۢ بَعۡدِهِ  ﴿ وحَۡيۡنَآ إلِيََٰ نوُحٖ وَٱلنَّ
َ
وحَۡيۡنَآ إلِيَۡكَ كَمَآ أ

َ
 ﴾ ...إنَِّآ أ

 {Te he descendido la revelación como lo hice 
con Noé y con los Profetas que le sucedieron...} 
Corán (4; 163) 

En el Sahih de Al Bujari, Anas Ibn Málik, que Al-
láh esté complacido con él, relató en el hadiz de la 
intercesión, que el Profeta, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él: 

نوُحًا   ائْتُوا  وَيقَُولُ:  إلَِْهِْمْ  فَيَعْتَذِرُ  لهَُمْ،  لِيشَْفَعَ  إلََِ آدَمَ؛  توُنَ 
ْ
يأَ نذ النذاسَ 

َ
أ »ذُكِرَ 

« وذكر تمام الْديث.  ُ لَ رسَُولٍ بَعَثَهُ اللَّذ وذ
َ
 أ

 “Dijo que las personas acuden a Adán para que 
interceda por ellos, pero él se disculpa con ellos y le 
dice: ‘acudan a Noé, el primero de los Mensajeros 
enviados por Al-láh’ y mencionó todo el hadiz1.” 

Al-láh, Exaltado sea, dice al respecto de 
Muhámmad, la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él: 

بيِ ـِنََۧۗ ﴿ ِ وخََاتَمَ ٱلنَّ ِن ر جَِالكُِمۡ وَلََٰكِن رَّسُولَ ٱللََّّ حَدٖ م 
َ
بآَ أ
َ
دٌ أ ا كَانَ مُحمََّ  ﴾ ...مَّ

 {Muhámmad no es el padre de ninguno de sus 
hombres, sino que es el Mensajero de Al-lah y el 
sello de los Profetas...} [Los Aliados]. 

No hubo pueblo al que no se le envió un 

 
1 Lo citó Al Bujari en su "Libro del monoteísmo", capítulo: "La palabra de Al-

láh: lo que he creado con mis dos manos", nro. 7410; y Muslim en su "Libro 
de la fe", capítulo: "El de menor rango entre los habitantes del Paraíso", nro. 
193. 



 

48 

mensajero de Al-láh, Exaltado sea, con una 
legislación independiente para su pueblo, o un 
profeta al que se le revelaba una legislación 
anterior para que la actualice. Al-láh, Exaltado sea, 
dice: 

َٰغُوتَُۖ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 {Envié a cada nación un Mensajero [para que los 
exhortara a] adorar a Al-lah y a rechazar la 
idolatría...} [An Nahl 16: 36] 

Y el Altísimo dijo: 

َّا خَلاَ فيِهَا نذَِيرٞ ﴿... ةٍ إلِ مَّ
ُ
ِنۡ أ  ﴾ وَإِن م 

 {...no hubo ninguna nación a la que no se le haya 
enviado un amonestador} (Corán, 35:24). 

Y el Altísimo dijo: 

َّذِينَ ﴿ للِ سۡلَمُواْ 
َ
أ َّذِينَ  ٱل بيُِّونَ  ٱلنَّ يَحكُۡمُ بهَِا  وَنوُرۚٞ  َٰةَ فيِهَا هُدٗى  وۡرَى ٱلتَّ نزَلنَۡا 

َ
أ إنَِّآ 

 ْ  ﴾ ...هَادُوا

 {He revelado la Torá, en la que hay guía y luz. 
Los Profetas entregados [a la voluntad de Al-lah] 
juzgaban con ella entre los judíos...} [Corán 5: 44] 

Los Mensajeros son personas creadas, carecen 
de dotes divinas y no se les debe adorar. Al-láh, 
Exaltado sea, dijo al respecto de Su Profeta 
Muhámmad, que es el señor de todos los Profetas y 
el que posee la estima más elevada ante Al-láh: 

عۡلمَُ ٱلۡغَيۡبَ  ﴿
َ
وَلوَۡ كُنتُ أ  ۚ ُ َّا مَا شَاءَٓ ٱللََّّ إلِ ا  مۡلكُِ لنَِفۡسِي نَفۡعٗا وَلاَ ضَرًّ

َ
َّآ أ ل قلُ 



 

49 

َّا نذَِيرٞ وَبشَِيرٞ ل قَِوۡمٖ يؤُۡمِنُونَ  ناَ۠ إلِ
َ
وءُٓۚ إنِۡ أ نيَِ ٱلسُّ  ﴾ 188لٱَسۡتَكۡثرَۡتُ مِنَ ٱلخۡيَرِۡ وَمَا مَسَّ

 {Diles [¡Oh, Muhámmad!]: “No poseo ningún 
poder para beneficiarme ni perjudicarme a mí 
mismo, salvo lo que Al-lah quiera. Si tuviera 
conocimiento de lo oculto tendría abundantes 
bienes materiales y no me alcanzaría nunca un mal. 
Yo solo soy un amonestador y albriciador para la 
gente que cree”} (188) [Corán 7: 188] . 

Y el Altísimo dijo: 

ا وَلاَ رشََدٗا  ﴿ مۡلكُِ لكَُمۡ ضَر ٗ
َ
حَدٞ وَلنَۡ   21قلُۡ إنِ يِ لآَ أ

َ
ِ أ قلُۡ إنِ يِ لنَ يُجِيرَنيِ مِنَ ٱللََّّ

جِدَ مِن دُونهِۦِ مُلتَۡحَدًا 
َ
 ﴾ 22أ

 {Diles: “No tengo poder personal para 
desviarlos ni para guiarlos por el camino recto” 
(21). Diles: “Nadie puede protegerme de Al-lah, ni 
encontraré refugio fuera de Él”(22)} [Corán 72: 21-
22]. 

Poseen las mismas características que el resto de 
seres humanos: padecen la enfermedad, fallecen, 
necesitan comer y beber, etc. En Libro de Al-láh, 
Exaltado sea, Abraham, que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, dice en referencia a su Señor: 

َّذِي هُوَ يُطۡعِمُنيِ وَيسَۡقِينِ  ﴿ َّذِي يمُِيتنُيِ   80وَإِذَا مَرضِۡتُ فَهُوَ يشَۡفِينِ    79وَٱل وَٱل
 ﴾ 81ثُمَّ يُحيۡيِنِ 

 {Él me da de comer y de beber (79). Y cuando 
me enfermo, Él me cura (80). Y Él es quien me da la 



 

50 

muerte y luego me devuelve a la vida (81)} [Corán, 
26: 79-81]. 

Y el Profeta de Al-láh, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, dijo: 

رُونِِ«. نسََْ كَمَا تنَسَْوْنَ، فَإذَِا نسَِيتُ فَذَكِّ
َ
ناَ بشٌَََ مِثلْكُُمْ، أ

َ
 »إنِذمَا أ

 “Ciertamente soy un ser humano como ustedes 
y me olvido como ustedes se olvidan. Entonces, si 
olvido algo, recuérdenmelo”1. 

Al-láh, Exaltado sea, ha descrito a Sus Profetas 
con la cualidad de la más distinguida servidumbre 
a Él. En el contexto del elogio de Sus Profetas, el 
Altísimo dice sobre Noé, que la paz y las 
bendiciones sean con él: 

 ﴾ إنَِّهُۥ كَانَ عَبۡدٗا شَكُورٗا ﴿...

 {...Fue un siervo agradecido} [Al-Isrā’: 3], Y dijo 
al respecto de Muhámmad, la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él: 

لَ ٱلفُۡرۡقَانَ علَىََٰ عَبۡدِهۦِ ليَِكُونَ للِعََٰۡلَمِينَ نذَِيرًا ﴿ َّذِي نزََّ  ﴾ 1تَبَارَكَ ٱل

 {Bendito sea Quien reveló la fuente de todo 
criterio a Su siervo [el Profeta Muhámmad], para 
que con él advierta a todos los mundos} (1) [Corán 
25: 1]. 

 
1 Narrado por Al-Bujari. Secciones sobre la quibla. Capítulo: Dirigirse hacia 

la quibla dondequiera que se esté. Número: 392. Y narrado por Muslim. 
Libro de las mezquitas y los lugares de oración. Capítulo: El olvido en la 
oración y la prosternación por ello. Número: 572. 



 

51 

Al respecto de Abraham, Isaac y Jacob, que las 
paz y las bendiciones de Al-láh sean con ellos, dice: 

بصََٰۡرِ  ﴿
َ
وَٱلأۡ يدِۡي 

َ
ٱلأۡ وْليِ 

ُ
أ وَيَعۡقُوبَ  وَإِسۡحََٰقَ  إبِرََٰۡهيِمَ  عِبََٰدَنآَ  إنَِّآ   45وَٱذۡكُرۡ 

ارِ  خۡلَصۡنََٰهُم بِخَالصَِةٖ ذكِۡرَى ٱلدَّ
َ
خۡيَارِ   46أ

َ
 ﴾ 47وَإِنَّهُمۡ عِندَناَ لمَِنَ ٱلمُۡصۡطَفَينَۡ ٱلأۡ

 {Recuerda a Mis siervos Abraham, Isaac y Jacob, 
todos ellos dotados de firmeza y visión (45) En 
verdad, los hemos escogido con un propósito 
especial: el recuerdo de la otra vida.(46) Y 
ciertamente, ellos están entre los elegidos, los 
mejores (47)} [Corán, 38: 45-47]. 

Y dijo sobre Jesús hijo de María, la paz sea con él: 

َٰٓءِيلَ ﴿ نۡعَمۡنَا عَليَۡهِ وجََعَلۡنََٰهُ مَثَلاٗ ل بَِنيِٓ إسِۡرَ
َ
َّا عَبۡدٌ أ  ﴾ 59إنِۡ هُوَ إلِ

 {Jesús es solo un siervo a quien agracié [con la 
profecía], y lo envié como ejemplo a los Hijos de 
Israel} [Corán 43: 59]. 

Creer en los Profetas implica cuatro cuestiones: 
Primero: creer en que su mensaje proviene 

verazmente de Al-láh, Exaltado sea. Así pues, quien 
descrea del mensaje de uno de los Profetas, habrá 
descreído de todos ellos. Al-lah -Enaltecido sea- 
dijo: 

بتَۡ قَوۡمُ نوُحٍ ٱلمُۡرۡسَليِنَ ﴿  ﴾ 105كَذَّ

 {El pueblo de Noé desmintió a los Mensajeros}. 
(Corán, 26:105). De este modo, Al-láh los calificó 
como desmentidores de todos los Mensajeros, si 
bien no había por aquel entonces otro mensajero 



 

52 

excepto Noé. En este sentido, los cristianos que 
desmintieron a Muhámmad, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, y no le siguieron, 
han desmentido también a Jesús, hijo de María, y no 
se pueden considerar sus seguidores, máxime 
cuando el propio Jesús les anunció la llegada de 
Muhámmad, que la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él, por lo que esta buena nueva no tendría 
otro sentido que el de que es un Mensajero para 
ellos, con el que Al-láh les salva del desvío y les guía 
por el sendero recto. 

Segundo: en aquellos de los que conocemos el 
nombre, debemos creer específicamente por su 
nombre. Por ejemplo: Muhámmad, Abraham, 
Moisés, Jesús, Noé, que la paz y las bendiciones de 
Al-láh sean con ellos. Estos cinco son los 
Mensajeros que más determinación tuvieron. Al-
láh, Exaltado sea, los mencionó en dos pasajes del 
Corán. Dice: 

بيِ ـِنَۧ مِيثََٰقَهُمۡ وَمِنكَ وَمِن نُّوحٖ وَإِبرََٰۡهيِمَ وَمُوسَيَٰ وعَِيسَي ﴿ خَذۡناَ مِنَ ٱلنَّ
َ
وَإِذۡ أ

ِيثََٰقًا غَليِظٗا   خَذۡناَ مِنۡهُم م 
َ
 ﴾ 7ٱبنِۡ مَرۡيمََُۖ وَأ

 {Celebré una alianza con todos los Profetas, la 
misma que celebro contigo [¡Oh, Muhámmad!], con 
Noé, Abraham, Moisés y Jesús, hijo de María. Tomé 
de ellos un compromiso firme, (7)} [Corán 33: 7] Y 
también dijo: 



 

53 

وحَۡيۡنَآ إلِيَۡكَ وَمَا ﴿
َ
َّذِيٓ أ يَٰ بهِۦِ نوُحٗا وَٱل ينِ مَا وَصَّ ِ ِنَ ٱلد  ٓۦ شَرَعَ لكَُم م  يۡنَا بهِِ وَصَّ

ٱلمُۡشۡرِكيِنَ مَا  فيِهِِۚ كَبرَُ علَىَ  قُواْ  تَتَفَرَّ وَلاَ  ِينَ  ٱلد  قيِمُواْ 
َ
أ نۡ 
َ
أ  ُۖ وَمُوسَيَٰ وعَِيسَيَٰٓ إبِرََٰۡهيِمَ 

ُ يَجتَۡبِيٓ إلِيَۡهِ مَن يشََاءُٓ وَيهَۡدِيٓ إلِيَۡهِ مَن ينُيِبُ   ﴾ 13تدَۡعُوهُمۡ إلِيَۡهِِۚ ٱللََّّ

 {Les he legislado la misma religión [monoteísta] 
que le había encomendado a Noé, y que te he 
revelado a ti [en el Corán] y que le encomendé a 
Abraham, a Moisés y a Jesús, para que sean firmes 
en la práctica de la religión, y no creen divisiones. 
Pero a los idólatras les parece difícil aquello a lo que 
tú los invitas. Al-lah elige [para que acepte la fe] a 
quien quiere, y guía hacia Él a quien se arrepiente 
(13)} Corán (42; 13). 

No obstante, en aquellos de los que 
desconocemos el nombre, debemos creer de un 
modo genérico. Al-láh, Exaltado sea, dice: 

َّمۡ نَقۡصُصۡ ﴿ ن ل ن قَصَصۡنَا عَليَۡكَ وَمِنۡهُم مَّ ِن قَبۡلكَِ مِنۡهُم مَّ رۡسَلنَۡا رُسُلاٗ م 
َ
وَلقََدۡ أ

 ﴾ ...عَليَۡكََۗ 

 {Envié otros Mensajeros antes de ti, de algunos 
de ellos te he relatado su historia, y de otros no te 
relaté su historia...} [Corán 40: 78]. 

Tercero: aceptar como ciertas todas aquellas 
informaciones verídicas que se nos han transmitido 
de ellos. 

Cuarto: actuar según los mandamientos del 
Mensajero que se nos han enviado, que es el sello 
de todos ellos: Muhámmad, que la paz y las 



 

54 

bendiciones de Al-láh sean con él, enviado a todas 
las personas. Al-láh, Exaltado sea, dice: 

نفُسِهِمۡ ﴿
َ
ِمُوكَ فيِمَا شَجَرَ بيَنَۡهُمۡ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فيِٓ أ فلَاَ وَرَب كَِ لاَ يؤُۡمِنُونَ حَتَّيَٰ يُحَك 

ا قَضَيۡتَ وَيسَُل مُِواْ تسَۡليِمٗا  ِمَّ  ﴾ 65حَرجَٗا م 

 {Pero no, [juro] por tu Señor que no creerán 
[realmente] a menos que te acepten como juez de 
sus disputas, y no se resistan a aceptar tu decisión 
y se sometan completamente (65)} [An-Nisā’: 65]. 

Creer en los Mensajeros aporta frutos sublimes, 
entre los cuales citamos: 

Primero: conocer la Misericordia de Al-láh, 
Exaltado sea, y la atención dispensada a sus siervos 
al enviarles los Mensajeros para que les guíen hacia 
el sendero de Al-láh, Todopoderoso, y les aclaren 
cómo adorar a Al-láh, dado que el intelecto humano 
por sí solo no dispone de este conocimiento. 

Segundo: El agradecimiento a Al-láh, el Altísimo, 
por Su inconmensurable gracia y favor. 

Tercero: amar a los Profetas, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con ellos, glorificarles y 
elogiarles del modo oportuno, dado que son los 
Mensajeros de Al-láh, Exaltado sea, y porque Le han 
adorado, han transmitido Su mensaje y han guiado 
a sus siervos. 

Los obstinados han desmentido a sus 
Mensajeros, sosteniendo que los Mensajeros de Al-
láh, Todopoderoso, ¡no pueden ser humanos! Al-



 

55 

láh, Exaltado sea, mencionó esta suposición y la 
invalidó al decir, Glorificado sea: 

بشََرٗا ﴿  ُ ٱللََّّ بَعَثَ 
َ
أ قَالوُٓاْ  ن 

َ
أ َّآ  إلِ ٱلهُۡدَىَٰٓ  جَاءَٓهُمُ  إذِۡ  يؤُۡمِنُوٓاْ  ن 

َ
أ اسَ  ٱلنَّ مَنَعَ  وَمَا 

مَاءِٓ    94رَّسُولاٗ   ِنَ ٱلسَّ لنَۡا عَليَۡهِم م  رۡضِ مَلََٰٓئكَِةٞ يَمۡشُونَ مُطۡمَئنِ يِنَ لنَزََّ
َ
َّوۡ كَانَ فيِ ٱلأۡ قلُ ل

 ﴾95مَلَكٗا رَّسُولاٗ 

 {Lo que impidió que creyera la gente cuando se 
les presentaron los Mensajeros con la guía fue la 
misma retórica: [Decían] “¿No encontró Dios nada 
mejor que enviar a un ser humano como 
Mensajero?” (94) Di: “Si hubiera en la tierra ángeles 
caminando tranquilos, habríamos hecho descender 
sobre ellos desde el cielo un ángel como 
Mensajero.”(96)} [Al-Isra': 94-95]. 

Así pues, Al-láh, Exaltado sea, invalidó esa 
suposición alegando que el Mensajero debe ser un 
ser humano, ya que es enviado a los habitantes de 
la Tierra y estos son humanos. Si los habitantes de 
la Tierra fueran ángeles, Al-láh les habría enviado 
un ángel como mensajero, para que sea de su 
misma especie. Así se ha referido Al-láh, 
Todopoderoso, a los que desmienten los 
Mensajeros alegando que: 

توُنَا ﴿...
ۡ
فأَ ءَاباَؤُٓناَ  يَعۡبُدُ  كَانَ  ا  وناَ عَمَّ ن تصَُدُّ

َ
أ ترُيِدُونَ  ِثۡلنَُا  م  بشََرٞ  َّا  إلِ نتُمۡ 

َ
أ إنِۡ 
بيِنٖ  َ يَمُنُّ علَىََٰ    10  بسُِلۡطََٰنٖ مُّ ِثۡلكُُمۡ وَلََٰكِنَّ ٱللََّّ َّا بشََرٞ م  حنُۡ إلِ قَالتَۡ لهَُمۡ رسُُلهُُمۡ إنِ نَّ

 ِ َّا بإِذِۡنِ ٱللََّّ تيَِكُم بسُِلۡطََٰنٍ إلِ
ۡ
ن نَّأ

َ
 ﴾ ...مَن يشََاءُٓ مِنۡ عِبَادهُِِۦۖ وَمَا كَانَ لنََآ أ



 

56 

 {...“Son seres humanos igual que nosotros y solo 
quieren apartarnos de lo que adoraron nuestros 
padres; presenten una evidencia clara [de que son 
Mensajeros de Dios]”. Sus Mensajeros les 
respondieron: “Somos seres humanos igual que 
ustedes, pero Dios favorece a quien Él quiere de Sus 
siervos. No podemos presentarles una evidencia 
sino con el permiso de Dios.”...} (Corán, 14: 10-11) 

 

La creencia en el Día Final 
El Día Final es el Día del Juicio en el que se 

resucitará a todas las personas para que sean 
juzgadas y retribuidas o castigadas. 

Se le denomina así porque no hay otro día 
después de él, las gentes del Paraíso se establecerán 
en sus aposentos y las gentes del Infierno, en los 
suyos. 

Creer en el Último Día implica tres asuntos: 
Primero: creer en la resurrección, esto es, que 

revivan los muertos cuando se suene la trompeta 
por segunda vez. Los muertos se levantarán ante el 
Señor de todo cuanto existe, descalzos, desnudos, 
incircuncisos. Al-láh, Exaltado sea, dice: 

َٰعلِيِنَ ﴿... ۚۥ وعَۡدًا عَليَۡنَاۚٓ إنَِّا كُنَّا فَ لَ خَلۡقٖ نُّعيِدُهُ وَّ
َ
نآَ أ
ۡ
 ﴾ كَمَا بدََأ

 {...Así como inicié la primera creación, la 
repetiré. Ésta es una promesa que he de cumplir} 
Corán (21: 104) 



 

57 

La resurrección es una verdad firme, constatada 
en el Corán, la Sunna y el consenso de los 
musulmanes. 

Al-láh Enaltecido dijo: 

َٰلكَِ لمََي تُِونَ ﴿  ﴾ 16ثُمَّ إنَِّكُمۡ يوَۡمَ ٱلقِۡيََٰمَةِ تُبۡعَثُونَ  15ثُمَّ إنَِّكُم بَعۡدَ ذَ

 {[Sepan que] después de haber sido creados, 
han de morir(15), y luego, el Día de la Resurrección, 
serán resucitados(16)} [Al-Mu'minun: 15-16]. 

Y el Profeta, que la paz y las bendiciones de Al-
láh sean con él, dijo: 

 »يُُشََُْ النذاسُ يوَْمَ القِْيَامَةِ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًَ«. 

 "La gente será congregada el Día de la 
Resurrección descalza, desnuda e incircuncisa".1 
Registrado por Al Bujari y Muslim. 

Los musulmanes han alcanzado un consenso 
acerca de la veracidad firme de este día, además de 
que se trata de una cuestión de sentido común. Es 
lógico que Al-láh, Exaltado sea, fije para todas sus 
criaturas una cita en la que serán juzgados por 
todos los mandamientos que les ha impuesto a 
través de Sus Mensajeros. Al-láh, Todopoderoso, 
dice: 

نَّكُمۡ إلِيَۡنَا لاَ ترُجَۡعُونَ ﴿
َ
نَّمَا خَلقَۡنََٰكُمۡ عَبَثٗا وَأ

َ
فحََسِبتُۡمۡ أ

َ
 ﴾ 115أ

 
1 Lo citó Muslim en su libro: "el paraíso y descripción de sus delicias y de sus 

moradores", capítulo: "la extinción del mundo y la aclaración de la reunión 
el Día de la Resurrección", nro. 2859. 



 

58 

 {¿Acaso creían que los creé sin ningún sentido? 
¿Creían que no iban a comparecer ante Mí?} [Corán 
23: 115] Además, le dijo a Su Profeta, que la paz y 
las bendiciones de Al-láh sean con él: 

﴿ ِۚ كَ إلِيََٰ مَعَادٖ َّذِي فرَضََ عَليَۡكَ ٱلقُۡرۡءَانَ لرََادُّٓ  ﴾ ...إنَِّ ٱل

 {[Oh, Muhámmad,] Quien te ha ordenado el 
Corán, te hará regresar de la muerte a un lugar 
establecido [el Día del Juicio]...} [Corán, 28: 85]. 

Segundo: creer en el juicio y la retribución, es 
decir, el siervo será juzgado por sus obras y se le 
retribuirá según estas sean. Esto lo constata el 
Corán, la Sunna y el consenso de los musulmanes. 

Al-láh Enaltecido dijo: 

 ﴾ 26ثُمَّ إنَِّ عَليَۡنَا حِسَابَهُم  25إنَِّ إلِيَۡنَآ إيِاَبَهُمۡ ﴿

 {Porque todos comparecerán ante Mí (25), 
luego a Mí corresponde pedirles cuentas} (26). 
[Corán 88:25-26] Y el Altísimo dijo: 

َّا مِثۡلهََا ﴿ ي ئَِةِ فلَاَ يُجزَۡىَٰٓ إلِ ُۖ وَمَن جَاءَٓ بٱِلسَّ مۡثَالهَِا
َ
مَن جَاءَٓ بٱِلحۡسََنَةِ فلَهَُۥ عَشۡرُ أ

 ﴾ 160وَهُمۡ لاَ يُظۡلَمُونَ 

 {Quienes realicen una buena obra serán 
recompensados como si hubieran hecho diez obras 
buenas. En cambio, la mala obra será computada 
como una sola, y nadie será tratado injustamente 
(160)} [Al-An‘ām: 160] Y el Altísimo dijo: 

ُۖ وَإِن كَانَ مِثۡقَالَ ﴿ ا وَنضََعُ ٱلمَۡوََٰزيِنَ ٱلقۡسِۡطَ ليَِوۡمِ ٱلقِۡيََٰمَةِ فلَاَ تُظۡلمَُ نَفۡسٞ شَيۡـ ٗ



 

59 

َۗ وَكَفَيَٰ بنَِا حََٰسِبيِنَ  تيَنَۡا بهَِا
َ
ِنۡ خَرۡدَلٍ أ  ﴾ 47حَبَّةٖ م 

 {Y dispondré la balanza de la justicia el Día de la 
Resurrección, y nadie será oprimido en lo más 
mínimo. Todas las obras, aunque sean tan ínfimas 
como un grano de mostaza, serán tenidas en cuenta. 
Nadie lleva las cuentas mejor que Yo (47)} Corán 
(21: 47) 

Y de Ibn 'Umar, que Al-lah esté complacido con 
ambos, que el Profeta, la paz y las bendiciones de 
Al-lah sean con él y su familia, dijo: 

َ يدُْنِِ المُْؤْمِنَ، فَيَضَعُ عَليَهِْ كَنفََهُ  يْ سَتْْهَُ  -»إِنذ اللَّذ
َ
تَعْرفُِ   -أ

َ
وَيسَْتُْهُُ: فَيقَُولُ: أ

ى فِِ 
َ
رهَُ بِذُنوُبهِِ، وَرَأ ، حَتَّذ إذَِا قرَذ يْ ربَِّ

َ
تَعْرفُِ ذَنبَْ كَذَا؟ فَيقَُولُ: نَعَمْ أ

َ
ذَنبَْ كَذَا؟ أ

نذهُ هَلَكَ 
َ
غْفِرُهَا لكََ الْْوَْمَ، فَيُعْطَى كِتَابَ نَفْسِهِ أ

َ
ناَ أ

َ
نْيَا وَأ تُهَا عَليَكَْ فِِ الَُّ  قاَلَ: سَتَْْ

ينَ   ِ هَؤُلََءِ الَّذ الْْلَََئقِِ:  رُؤُوسِ  عََلَ  بهِِمْ  فَينُاَدَى  وَالمُْنَافقُِونَ  ارُ  الكُْفذ ا  مذ
َ
وَأ حَسَنَاتِهِ، 

لََ لعَْنَةُ 
َ
المِِيَن«كَذَبوُا عََلَ رَبِّهِمْ، أ ِ عََلَ الظذ  .  اللَّذ

 «Ciertamente Al-láh [el Día del Juicio] acercará 
al creyente a Él, hasta que lo cubra con Su 
protección —es decir, Su velo— y lo oculte. 
Entonces le dirá: ‘¿Conoces esta falta? ¿Y conoces 
esta otra falta?’ Y él responderá: ‘Efectivamente, oh 
mi Señor, la reconozco’, así hasta que reconozca 
todas sus faltas y crea que su destino será la 
perdición. Entonces dirá: ‘Ciertamente te las he 
cubierto [ocultado antes los demás] en tu vida 
mundana, y hoy te las perdono’, y se le entregará el 
libro que contiene sus buenas acciones. Sin 



 

60 

embargo, a los incrédulos y los hipócritas se les 
llamará de entre todas las criaturas: ‘Éstos son 
quienes mintieron acerca de su Señor’. ¡Que la 
maldición de Al-láh caiga sobre los injustos!»1 
Registrado por Al Bujari y Muslim. 

Se ha registrado como hadiz auténtico (Sahih) 
que el Profeta, (que la paz y las bendiciones de Al-
láh sean con él), dijo: 

ُ عِندَْهُ عَشََْ حَسَنَاتٍ إلََِ سَبعِْ مِئَةِ ضِعْفٍ  نذ مَنْ هَمذ بِِسََنَةٍ فَعَمِلهََا؛ كَتبَهََا اللَّذ
َ
»أ

ُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً«.  نذ مَنْ هَمذ بسَِيِّئَةٍ فَعَمِلهََا؛ كَتبَهََا اللَّذ
َ
ضْعَافٍ كَثِيَْةٍ، وَأ

َ
 إلََِ أ

 “Quien tenga la intención de hacer una buena 
acción y la realiza, Al-láh se la multiplicará por diez 
y puede llegar a incrementarse hasta setecientas 
veces y mucho más; y quien tenga la intención de 
hacer una mala acción y la hace, Al-láh se la 
computará como una sola falta”.2 

Los doctos del Islam han alcanzado un consenso 
acerca de la certeza del Juicio y la Retribución por 
las acciones realizadas en vida y esto es lo que dicta 
el sentido común. Ciertamente, Al-láh ha revelado 

 
1 Lo citó Al Bujari: libro "Al madhalem", capítulo: "las palabras de Al-láh, 

Altísimo sea: ¡He aquí! La maldición de Al-láh sobre los opresores", nro. 
2309; y Muslim: libro de "el arrepentimiento", capítulo: "Aceptación del 
arrepentimiento del homicida, aunque haya cometido muchos asesinatos", 
nro. 2768. 

2 Reportado por Muslim: Libro de la fe, capítulo: "Si el siervo tiene la 

intención de una buena acción, se le escribe; y si tiene la intención de una 
mala, no se le escribe", con el número (131). 



 

61 

los Libros, ha enviado a los Mensajeros, ha 
impuesto a los siervos la aceptación del mensaje 
que les han traído los Profetas, aplicar las 
obligaciones que implica, así como obligó a 
combatir a los que combaten este Mensaje. Así 
pues, si no hubiera Juicio y Retribución finales, 
significa que estamos ante un sinsentido, del cual el 
Sabio Señor está totalmente libre. De hecho, Al-láh, 
Todopoderoso, señala este aspecto al decir: 

رۡسِلَ إلِيَۡهِمۡ وَلنَسَۡـ َلَنَّ ٱلمُۡرۡسَليِنَ  ﴿
ُ
َّذِينَ أ نَّ عَليَۡهِم بعِلِۡمِٖۖ   6فلَنَسَۡـ َلنََّ ٱل فلَنََقُصَّ

 ﴾ 7وَمَا كُنَّا غاَئٓبِيِنَ 

 {He de preguntar a los Mensajeros y a los 
pueblos donde fueron enviados, y les contaré con 
conocimiento, y no estábamos ausentes (7)} [Al-
A‘rāf:6-7]. 

Tercero: creer en el Jardín (Paraíso) y en el 
Fuego (Infierno), y en que son el destino eterno de 
las criaturas. 

El Paraíso es la Morada de las Delicias, dispuesta 
por Al-láh, Exaltado sea, para los creyentes que Le 
temen de un modo reverencial, aquellos que 
creyeron en las obligaciones impuestas por Al-láh, 
fueron obedientes a Él y a Su Mensajero, honestos y 
sinceros con Al-láh y siguieron los pasos de Su 
Mensajero. El Paraíso contiene delicias de toda 
clase. 



 

62 

» ذُنٌ سَمِعَتْ، وَلََ خَطَرَ عََلَ قلَبِْ بشٍَََ
ُ
تْ، وَلََ أ

َ
 .»مَا لََ عَيْنٌ رَأ

 «Lo que ningún ojo ha visto, ningún oído ha 
escuchado y ningún corazón humano ha imaginado 
jamás»1, Al-láh Enaltecido dijo: 

وْلََٰٓئكَِ هُمۡ  ﴿
ُ
َٰلحََِٰتِ أ َّذِينَ ءَامَنُواْ وعََمِلُواْ ٱلصَّ جَزَاؤٓهُُمۡ عِندَ   7خَيرُۡ ٱلبۡرَِيَّةِ  إنَِّ ٱل

عَنۡهُمۡ   ُ ٱللََّّ رَّضِيَ  بدَٗاُۖ 
َ
أ فيِهَآ  خََٰلدِِينَ  نهََٰۡرُ 

َ
ٱلأۡ تَحتۡهَِا  مِن  تَجرۡيِ  عَدۡنٖ  َٰتُ  جَنَّ رَب هِِمۡ 

َٰلكَِ لمَِنۡ خَشِيَ رَبَّهُۥ   ﴾ 8وَرَضُواْ عَنۡهُۚ ذَ

 {En cambio, los que creen y obran rectamente 
son lo mejor entre todos los seres creados (7) Su 
recompensa junto a su Señor serán los Jardines del 
Edén, por donde corren ríos, en los que vivirán 
eternamente. Al-lah está complacido con ellos y 
ellos están complacidos con Él. Esto es para quien 
teme a su Señor (8)} [Corán 98: 7-8] Y el Altísimo 
dijo: 

َۢ بمَِا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ ﴿ عۡينُٖ جَزَاءَٓ
َ
ةِ أ ِن قرَُّ خۡفِيَ لهَُم م 

ُ
آ أ  ﴾ 17فلَاَ تَعۡلمَُ نَفۡسٞ مَّ

 {Nadie sabe la alegría que les espera [a los 
creyentes] como recompensa por sus obras (17)} 
[As-Saydah: 17]. 

El Infierno, sin embargo, es la morada del castigo 
que Al-láh, el Altísimo, preparó para los incrédulos 

 
1 Lo recoge Al-Bujari: Libro de la Exégesis, capítulo titulado: “Nadie sabe la 

alegría que les espera [a los creyentes] como recompensa por sus obras”, 
n.º (4501); y Muslim: Libro del Paraíso y la descripción de sus delicias y de 
sus moradores, n.º (2824). 



 

63 

e injustos opresores, aquellos que descreyeron en 
Él y desobedecieron a Sus Mensajeros. En él se 
hallan castigos y horrores inimaginables para la 
mente humana. Al-láh Enaltecido dijo: 

تۡ للِۡكََٰفرِيِنَ ﴿ عِدَّ
ُ
ارَ ٱلَّتيِٓ أ  ﴾ 131وَٱتَّقُواْ ٱلنَّ

 {Y tengan temor de un fuego que ha sido 
reservado para los que niegan la verdad (131)} 
(Corán 3:131) Y el Altísimo dijo: 

عۡتَدۡناَ ﴿
َ
أ إنَِّآ  فلَيَۡكۡفُرۡۚ  شَاءَٓ  وَمَن  فلَيُۡؤۡمِن  شَاءَٓ  فَمَن  ب كُِمُۡۖ  رَّ مِن  ٱلحۡقَُّ  وَقلُِ 

حَاطَ بهِِمۡ سُرَادِقُهَاۚ وَإِن يسَۡتَغيِثُواْ يُغَاثوُاْ بمَِاءٖٓ كَٱلمُۡهۡلِ يشَۡويِ ٱلوۡجُُوهَۚ  
َ
َٰلمِِينَ ناَرًا أ للِظَّ

رَابُ وسََاءَٓتۡ   ﴾ 29 مُرۡتَفَقًا بئِۡسَ ٱلشَّ

 {Diles: “La Verdad proviene de su Señor. Quien 
quiera que crea, y quien no quiera que no lo haga”. 
Pero sepan que tengo preparado para los que 
cometen injusticias un fuego que los rodeará. 
Cuando sofocados pidan de beber, se les verterá un 
líquido como el metal fundido que les quemará el 
rostro. ¡Qué pésima bebida y qué horrible 
morada!(29)} [La Caverna: 29] Y el Altísimo dijo: 

عَدَّ لهَُمۡ سَعيِرًا ﴿
َ
َ لعََنَ ٱلۡكََٰفرِيِنَ وَأ ا  64إنَِّ ٱللََّّ َّا يَجِدُونَ وَليِ ٗ بدَٗاُۖ ل

َ
خََٰلدِِينَ فيِهَآ أ

نصَِيرٗا   طَعۡنَا    65وَلاَ 
َ
وَأ  َ ٱللََّّ طَعۡنَا 

َ
أ يََٰليَۡتنََآ  يَقُولوُنَ  ارِ  ٱلنَّ فيِ  وجُُوهُهُمۡ  تُقَلَّبُ  يوَۡمَ 

 ﴾ 66ٱلرَّسُولاَ۠ 

 {Al-lah maldice a los que rechazan el Mensaje y 
les ha preparado el Infierno (64), donde 



 

64 

permanecerán eternamente; no encontrarán 
protector ni auxiliador (65). El día en que sus 
rostros sean volteados en el Fuego, dirán: '¡Ojalá 
hubiéramos obedecido a Al-lah y obedecido al 
Mensajero!' (66)} [Corán, 33: 64-66]. 

Creer en el Último Día aporta frutos sublimes 
como: 

Primero: el deseo de realizar los actos de 
obediencia y esmerarse en ella con el fin de obtener 
la recompensa ese día. 

Segundo: disuade de realizar actos de 
desobediencia y disuade de estar satisfecho por 
haberlos realizado, por el temor del castigo de ese 
día. 

Tercero: aliviar al siervo creyente del 
sufrimiento por lo que no goza en esta vida 
mundana a través del anhelo de la buena morada en 
la otra vida y su retribución. 

Sin embargo, los incrédulos reniegan de la 
resurrección después de la muerte y sostienen que 
no es posible. 

Este alegato está refutado como lo demuestra la 
legislación islámica, la evidencia material y la 
lógica. 

En lo que respecta a la legislación islámica, Al-
láh, Exaltado sea, dice: 

ْۚ قلُۡ بلَيََٰ وَرَب يِ لتَُبۡعَثنَُّ ثُمَّ لتَُنبََّؤُنَّ بمَِا عَمِلتُۡمۡۚ ﴿ ن لَّن يُبۡعَثُوا
َ
َّذِينَ كَفَرُوٓاْ أ زعََمَ ٱل



 

65 

ِ يسَِيرٞ  َٰلكَِ علَىَ ٱللََّّ  ﴾ 7وَذَ

 {Los que rechazan el Mensaje alegan que no 
serán resucitados. Diles: “¡[Juro] por mi Señor que 
sí! Serán resucitados, y luego se les informará de 
cuanto hicieron. Sepan que eso es fácil para Al-lah ” 
(7)} Corán (64: 7). Todas las Escrituras reveladas 
coinciden en la certeza de la resurrección. 

En cuanto a las evidencias materiales, Al-láh ha 
mostrado a sus siervos cómo revive los muertos en 
esta vida mundana. La sura de la Vaca (Corán, 2) 
contiene cinco ejemplos de ello. Estos son: 

Primero: El pueblo de Moisés cuando le dijeron: 

َ جَهۡرَةٗ ﴿...  ﴾ ...لنَ نُّؤۡمِنَ لكََ حَتَّيَٰ نرََى ٱللََّّ

 {...No creeremos en ti hasta que veamos a Al-lah 
claramente...} [Al-Baqarah: 55] Al-lah —exaltado 
sea— los hizo morir, luego los resucitó. Al respecto, 
Al-láh, Exaltado sea, dice interpelando al pueblo de 
Israel: 

َٰعقَِةُ ﴿ خَذَتكُۡمُ ٱلصَّ
َ
فأَ َ جَهۡرَةٗ  لكََ حَتَّيَٰ نرََى ٱللََّّ نُّؤۡمِنَ  يََٰمُوسَيَٰ لنَ  قلُتُۡمۡ  وَإِذۡ 

نتُمۡ تنَظُرُونَ 
َ
ِنَۢ بَعۡدِ مَوۡتكُِمۡ لعََلَّكُمۡ تشَۡكُرُونَ  55وَأ  ﴾56ثُمَّ بَعَثۡنََٰكُم م 

 {Y [recuerden] cuando dijeron: “¡Oh, Moisés! No 
creeremos en ti hasta que veamos a Al-lah 
claramente”. Entonces los azotó un rayo mientras 
miraban (55). Luego los resucitamos después de su 
muerte para que pudieran ser agradecidos (56)} 
Corán (2: 55-56) 



 

66 

Segundo: lo encontramos en la historia del 
muerto sobre el que disputaron los hijos de Israel, 
así que Al-láh, Todopoderoso, les ordenó que 
degollaran una vaca y que golpearan al muerto con 
parte de ella con el fin de que les diga quién lo había 
asesinado. Al respecto de ello, Al-láh, Exaltado sea, 
dice: 

تكَۡتُمُونَ  ﴿ كُنتُمۡ  ا  مَّ مُخرۡجِٞ   ُ وَٱللََّّ  ُۖ فيِهَا َٰرَٰءۡتُمۡ  فٱَدَّ نَفۡسٗا  قَتَلتُۡمۡ  فَقُلنَۡا   72وَإِذۡ 
ُ ٱلمَۡوۡتيََٰ وَيرُيِكُمۡ ءَايََٰتهِۦِ لعََلَّكُمۡ تَعۡقلُِونَ    ﴾ 73ٱضۡرِبُوهُ ببَِعۡضِهَاۚ كَذََٰلكَِ يحُۡيِ ٱللََّّ

 {Y [recuerden] cuando mataron a un hombre y 
disputaron, Al-lah reveló lo que [algunos] 
ocultaban (72). Entonces dijimos: 'Golpéenlo con 
una parte de ella'. Así es como Al-lah resucita a los 
muertos y les muestra Sus signos para que puedan 
razonar (73)} Corán (2: 72-73). 

Tercero: lo encontramos en la historia del 
pueblo que salió de sus hogares huyendo de la 
muerte, así que Al-láh les quitó la vida y luego los 
resucitó. Al respecto de ello, Al-láh, Exaltado sea, 
dice: 

﴿ ُ لوُفٌ حَذَرَ ٱلمَۡوۡتِ فَقَالَ لهَُمُ ٱللََّّ
ُ
َّذِينَ خَرجَُواْ مِن ديََِٰرهِمِۡ وَهُمۡ أ لمَۡ ترََ إلِيَ ٱل

َ
أ

لاَ   اسِ  ٱلنَّ كۡثرََ 
َ
أ وَلََٰكِنَّ  اسِ  ٱلنَّ علَىَ  فَضۡلٍ  لذَُو   َ ٱللََّّ إنَِّ  حۡيََٰهُمۡۚ 

َ
أ ثُمَّ  مُوتوُاْ 
 ﴾ 243يشَۡكُرُونَ 

 {¿Acaso no reparan en los que dejaron de a miles 
sus hogares por temor a la muerte? Pero Al-lah les 
dijo: “¡Mueran igual!” Y luego los resucitó. Al-lah 



 

67 

favorece a la gente, pero la mayoría no Le agradece 
(243)} [Corán 2:243]. 

Cuarto: lo hallamos en la historia de aquel 
hombre que pasó cerca de una aldea en ruinas y 
dijo: "cómo la va a resucitar Al-láh". Así pues, Al-láh, 
Exaltado sea, le quitó la vida durante cien años y 
luego lo resucitó. Al respecto de ello, Al-láh, 
Exaltado sea, dice: 

ُ بَعۡدَ ﴿ َّيَٰ يحُۡيِۦ هََٰذِهِ ٱللََّّ ن
َ
َّذِي مَرَّ علَىََٰ قرَۡيَةٖ وَهِيَ خَاويَِةٌ علَىََٰ عُرُوشِهَا قَالَ أ وۡ كَٱل

َ
أ

وۡ بَعۡضَ 
َ
ُۥۖ قَالَ كَمۡ لبَثِۡتَُۖ قَالَ لبَثِۡتُ يوَۡمًا أ ُ مِائْةََ عاَمٖ ثُمَّ بَعَثَهُ مَاتهَُ ٱللََّّ

َ
ُۖ فأَ يوَۡمِٖۖ مَوۡتهَِا

إلِيََٰ حِماَركَِ  وَٱنظُرۡ  يتَسََنَّهُۡۖ  لمَۡ  وَشَرَابكَِ  طَعَامِكَ  إلِيََٰ  فٱَنظُرۡ  عاَمٖ  مِائْةََ  َّبثِۡتَ  ل بلَ  قَالَ 
ا  فلََمَّ ٱلۡعظَِامِ كَيۡفَ ننُشِزُهَا ثُمَّ نكَۡسُوهَا لحَۡمٗاۚ  إلِيَ  وَٱنظُرۡ  ل لِنَّاسِِۖ  ءَايةَٗ  وَلنَِجۡعَلَكَ 

ِ شَيۡءٖ قَدِيرٞ تبََيَّنَ لهَُۥ قَ 
َ علَىََٰ كُل  نَّ ٱللََّّ

َ
عۡلمَُ أ

َ
 ﴾ 259الَ أ

 {[No has reparado] en aquel [‘Uzeir] que pasó 
por una ciudad en ruinas [Jerusalén], y exclamó: 
“¿Cómo va Al-lah a darle vida ahora que está en 
ruinas?” Y entonces, Al-lah lo hizo morir por cien 
años y después lo resucitó. Le preguntó [Al-lah]: 
“¿Cuánto tiempo has permanecido así?” Respondió: 
“Un día o menos aún”. Dijo [Al-lah]: “No, has 
permanecido así cien años, observa tu comida y tu 
bebida, no se han podrido, pero mira tu asno [del 
que por el contrario solo quedan sus huesos]. 
Haremos de ti un signo para la gente. Mira los 
huesos [de tu asno], cómo los reuní y luego los cubrí 
de carne [resucitándolo]”. Y cuando lo vio con 



 

68 

claridad dijo: “Ahora sé que Al-lah es sobre toda 
cosa Poderoso” (259)} [Al Baqarah: 259]. 

Quinto: lo encontramos en la historia de 
Abraham, cuando pidió a Al-láh, Exaltado sea, que 
le enseñara cómo resucita a los muertos. Al-láh, 
Todopoderoso, le ordenó entonces que degollara 
cuatro aves, que despedazara sus cuerpos y los 
repartiera por las montañas que hay a su alrededor 
y que luego las llamara. Las partes de cada ave se 
juntaron entre sí y acudieron rápidamente a la 
llamada de Abraham. Al respecto de ello, Al-láh, 
Exaltado sea, dice: 

وَلمَۡ تؤُۡمِنِۖ قَالَ بلَيََٰ وَلََٰكِن ﴿
َ
ِۖ قَالَ أ رنِيِ كَيۡفَ تحُۡيِ ٱلمَۡوۡتيََٰ

َ
ِ أ وَإِذۡ قَالَ إبِرََٰۡهـِمُۧ رَب 

ِنۡهُ  ِ جَبَلٖ م 
يرِۡ فَصُرۡهُنَّ إلِيَۡكَ ثُمَّ ٱجۡعَلۡ علَىََٰ كُل  ِنَ ٱلطَّ رۡبَعَةٗ م 

َ
نَّ  ل يَِطۡمَئنَِّ قلَبِۡيِۖ قَالَ فخَُذۡ أ

َ عَزيِزٌ حَكِيمٞ جُزءۡٗا ثُمَّ  نَّ ٱللََّّ
َ
تيِنَكَ سَعۡيٗاۚ وَٱعۡلمَۡ أ

ۡ
 ﴾ 260 ٱدۡعُهُنَّ يأَ

 {Y [menciona a la gente] cuando Abraham dijo: 
“¡Señor mío! Muéstrame cómo das vida a los 
muertos”. Dijo [Al-lah]: “¿Es que acaso no crees?” 
Respondió: “Claro que sí, pero esto es para 
fortalecer la fe que hay en mi corazón”. Dijo [Al-
lah]: “Toma cuatro pájaros distintos y córtalos en 
pedazos, luego pon un pedazo de cada uno sobre la 
cima de una montaña y llámalos, vendrán a ti 
deprisa [con vida nuevamente]; y sabe que Al-lah es 
Poderoso, Sabio” (260)} (Corán 2:260) 

Esto son ejemplos claros que se percibieron con 
los sentidos y fueron muestra de la resurrección de 



 

69 

los muertos. Ya hemos mencionado anteriormente 
los milagros de los que Al-láh, Exaltado sea, dotó a 
Jesús hijo de María para resucitar los muertos y 
sacarlos de sus tumbas, con el permiso de Al-láh. 

En cuanto a las evidencias de la razón, pues la 
tenemos en dos aspectos: 

Primero: Al-láh es el Creador de los cielos, la 
Tierra y todo cuanto hay en ellos. Él fue el que les 
dio origen, Él es Capaz de iniciar la creación y, por 
lo tanto, Él es capaz de crearla de nuevo. El 
Todopoderoso dice: 

هۡوَنُ عَليَۡهِِۚ ﴿
َ
َّذِي يَبۡدَؤُاْ ٱلخۡلَۡقَ ثُمَّ يعُيِدُهُۥ وَهُوَ أ  ﴾ ...وَهُوَ ٱل

 {Él es Quien origina la creación y luego la 
reproduce, y ello Le es aún más fácil [que crear por 
primera vez]...} Corán (30: 27) Y el Altísimo dijo: 

َٰعلِيِنَ ﴿... ۚۥ وعَۡدًا عَليَۡنَاۚٓ إنَِّا كُنَّا فَ لَ خَلۡقٖ نُّعيِدُهُ وَّ
َ
نآَ أ
ۡ
 ﴾ كَمَا بدََأ

 {Así como inicié la primera creación, la repetiré. 
Ésta es una promesa que he de cumplir} Corán (21: 
104) Y dice, en respuesta a los que niegan que 
pueda dar vida a los huesos, estando podridos: 

ِ خَلۡقٍ عَليِمٌ ﴿
ةِٖۖ وَهُوَ بكِلُ  لَ مَرَّ وَّ

َ
هَآ أ

َ
نشَأ
َ
َّذِيٓ أ  ﴾79قلُۡ يُحيۡيِهَا ٱل

 {Dile [¡Oh, Muhámmad!]: “Les dará vida Quien 
los creó por primera vez, pues Él tiene 
conocimiento de todos los pasos de la creación 
(79)} Corán (36: 79). 

Segundo: la tierra puede estar muerta sin el más 



 

70 

mínimo tipo de vida, sin árboles ni vegetación, pero, 
cuando desciende la lluvia, se torna de repente 
verde, llena de vida y con toda especie primorosa. 
Así pues, Quien es capaz de darle vida después de 
estar muerta será capaz de revivir a los muertos. Al-
láh, Exaltado sea, dice: 

نزَلنَۡا عَليَۡهَا ٱلمَۡاءَٓ ٱهۡتزََّتۡ وَرَبَتۡۚ  ﴿
َ
رۡضَ خََٰشِعَةٗ فَإذَِآ أ

َ
نَّكَ ترََى ٱلأۡ

َ
ٓۦ أ وَمِنۡ ءَايََٰتهِِ

ِ شَيۡءٖ قَدِيرٌ 
ۚ إنَِّهُۥ علَىََٰ كُل  حۡيَاهَا لمَُحۡيِ ٱلمَۡوۡتيََٰٓ

َ
َّذِيٓ أ  ﴾39إنَِّ ٱل

 {Entre Sus signos está que puedes ver una tierra 
árida, sin vegetación, pero cuando Al-lah hace 
descender el agua sobre ella, vibra y reverdece. 
Aquel que le da vida es Quien resucitará a los 
muertos. Él es sobre toda cosa Poderoso (39)} 
[Fussilat: 39] Y el Altísimo dijo: 

َٰتٖ وحََبَّ ٱلحۡصَِيدِ  ﴿ نۢبَتنَۡا بهِۦِ جَنَّ
َ
بََٰركَٗا فأَ مَاءِٓ مَاءٓٗ مُّ لنَۡا مِنَ ٱلسَّ وَٱلنَّخۡلَ   9وَنزََّ

َّهَا طَلۡعٞ نَّضِيدٞ   يۡتٗاۚ كَذََٰلكَِ ٱلخۡرُُوجُ    10باَسِقََٰتٖ ل حۡيَينَۡا بهِۦِ بلَدَۡةٗ مَّ
َ
زِۡقٗا ل لِۡعبَِادِِۖ وَأ  ﴾ 11ر 

 {Hago descender del cielo agua bendita, con la 
que hago brotar jardines y el grano de la cosecha 
(9) y las palmeras altas con racimos apretados (10) 
como sustento para los siervos. Y con ella revivo 
una tierra muerta. Así será la resurrección (11)} 
[Corán, 50: 9-11]. 

A la creencia en el Último Día va unido todo lo 
que ocurre después de la muerte, como: 

a. La atribulación de la tumba: es el 
interrogatorio a la persona fallecida después de ser 



 

71 

enterrada. Se le interrogará acerca de quién es su 
Señor, cuál es su fe y quién es su Mensajero. Al-láh 
dará firmeza en la respuesta a los creyentes. Dirán: 
mi Señor es Al-láh, mi fe es el Islam y mi Profeta es 
Muhámmad, que la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él. y Al-láh extraviará a los extraviados en 
vida. Los incrédulos dirán al ser preguntados: ah, 
ah, no sé. Los hipócritas y los escépticos dirán: no 
sé, escuché a la gente decir algo y lo dije. 

b. El tormento y la bendición de la tumba: es un 
tormento que alcanzará a los hipócritas y a los 
incrédulos. Al-láh, Exaltados sea dice: 

خۡرجُِوٓاْ ﴿...
َ
يدِۡيهِمۡ أ

َ
َٰلمُِونَ فيِ غَمَرََٰتِ ٱلمَۡوۡتِ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ باَسِطُوٓاْ أ وَلوَۡ ترََىَٰٓ إذِِ ٱلظَّ

ِ وَكُنتُمۡ   ِ غَيرَۡ ٱلحۡقَ  نفُسَكُمُُۖ ٱليَۡوۡمَ تُجزَۡوۡنَ عَذَابَ ٱلهُۡونِ بمَِا كُنتُمۡ تَقُولوُنَ علَىَ ٱللََّّ
َ
أ

 ﴾كۡبرُِونَ عَنۡ ءَايََٰتهِۦِ تسَۡتَ 

 {[...] Si pudieras ver [lo terrible que será] cuando 
los opresores estén en la agonía de su muerte y los 
ángeles extiendan las manos [para atormentarlos, y 
les digan]: “Entreguen sus almas. Hoy se les 
retribuirá con un castigo denigrante por haber 
inventado mentiras acerca de Al-lah y por 
despreciar con arrogancia Su mensaje”} [Al-An‘ām: 
93]. 

Y Al-lah dijo, informando sobre la gente del 
Faraón: 

فرِعَۡوۡنَ ﴿ ءَالَ  دۡخِلُوٓاْ 
َ
أ اعَةُ  وَيَوۡمَ تَقُومُ ٱلسَّ اۚ  ا وعََشِي ٗ ارُ يُعۡرَضُونَ عَليَۡهَا غُدُو ٗ ٱلنَّ



 

72 

شَدَّ ٱلۡعَذَابِ 
َ
 ﴾ 46أ

 {[En la tumba] el fuego los alcanzará por la 
mañana y por la tarde, pero el día que llegue la Hora 
[del Juicio, se les ordenará a los ángeles:] “Arreen al 
Faraón y sus seguidores al castigo más severo” 
(46)} [Corán 40: 46]. 

En Sahih Muslim, del relato de Zaid bin Zabit —
que Al-lah esté complacido con él—, el Profeta —
que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con él— 
dijo: 

سْمَعُ 
َ
ِي أ نْ يسُْمِعَكُمْ مِنْ عَذَابِ القَْبَِْ الَّذ

َ
َ أ عَوتُْ اللَّذ نْ لََ تدََافَنُوا لَََ

َ
»فلََوْلََ أ

 .مِنهُْ«

 “Si no fuera que temo que no van a enterrar sus 
muertos, le pediría a Al-lah que les haga escuchar lo 
que yo puedo escuchar del tormento de la tumba.” 
Luego volvió el rostro y dijo: 

ِ مِنْ عَذَابِ النذارِ«.   »تَعَوذذُوا بِاللَّذ

 «Pidan a Al-lah protección del castigo del 
Fuego». Dijeron: ‘Pedimos refugio en Al-lah del 
castigo del Fuego’, Dijo: 

ِ مِنْ عَذَابِ  «»تَعَوذذُوا بِاللَّذ  . القَْبَِْ

 "Refugiaos en Al-láh del castigo de la tumba" 
Dijeron: ‘Pedimos refugio  en Al-lah del tormento 
de la tumba.’ Dijo: 

، مَا ظَهَرَ مِنهَْا وَمَا بَطَنَ« ِ مِنَ الفِْتََِ  .»تَعَوذذُوا بِاللَّذ



 

73 

 "Refúgiense en Al-lah de las tribulaciones 
manifiestas y ocultas" Dijeron: «Nos refugiamos en 
Al-lah de las tribulaciones, las manifiestas y las 
ocultas.» Dijo: 

الِ« جذ ِ مِنْ فتِنَْةِ الَذ  .»تَعَوذذُوا بِاللَّذ

 "Refugiaos en Al-láh de la prueba del Anticristo". 
Dijeron: ‘Nos refugiamos en Al-lah de la prueba del 
Anticristo’1. 

En cuanto a los placeres de la tumba, estos son 
para los siervos creyentes y sinceros. Al-láh, 
Todopoderoso, dice: 

وَلاَ ﴿ َّا تَخَافُواْ  ل
َ
أ لُ عَليَۡهِمُ ٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ  تتََنزََّ ُ ثُمَّ ٱسۡتَقََٰمُواْ  رَبُّنَا ٱللََّّ قَالوُاْ  َّذِينَ  إنَِّ ٱل

بشِۡرُواْ بٱِلجۡنََّةِ ٱلَّتيِ كُنتُمۡ توُعَدُونَ 
َ
 ﴾ 30تَحزَۡنوُاْ وَأ

 {Quienes digan: “Nuestro Señor es Al-lah ” y 
obren correctamente, los ángeles descenderán 
sobre ellos [y les dirán:] “No teman ni estén tristes. 
Bienaventurados sean porque tendrán el Paraíso 
que les fue prometido (30)} [Corán, 41: 30] 

Y el Altísimo dijo: 

ٱلحۡلُقُۡومَ  ﴿ بلََغَتِ  إذَِا  تنَظُرُونَ    83فلََوۡلآَ  حِينَئذِٖ  نتُمۡ 
َ
إلِيَۡهِ   84وَأ قرَۡبُ 

َ
أ وَنَحنُۡ 

َّا تُبۡصِرُونَ   ترَجِۡعُونَهَآ إنِ كُنتُمۡ    86فلََوۡلآَ إنِ كُنتُمۡ غَيرَۡ مَدِينيِنَ    85مِنكُمۡ وَلََٰكِن ل

 
1 Lo citó Muslim en su "Libro del paraíso y la descripción de sus delicias y 

sus moradores", capítulo: "exposición ante el muerto de su lugar en el 
paraíso o el infierno y la confirmación del castigo de la tumba y buscar 
refugio de él", nro. 2867. 



 

74 

بيِنَ  87صََٰدِقيِنَ  آ إنِ كَانَ مِنَ ٱلمُۡقَرَّ مَّ
َ
 ﴾ 89فرََوۡحٞ وَرَيۡحَانٞ وجََنَّتُ نعَيِمٖ   88فأَ

 {Entonces, cuando [el alma] llegue hasta la 
garganta,(83) y vosotros en ese momento 
miréis(84), y Nosotros estamos más cerca de él que 
vosotros, pero no lo percibís(85). Entonces, si no 
estáis sujetos a juicio(86), devolvedla si sois 
veraces.(87) Pero si es de los allegados,(88) 
entonces [tendrá] descanso, provisión y un Jardín 
de delicias (89)} [Corán 56: 83-89]. 

De Al-Bará Ibn Azib, que Al-láh esté complacido 
con él, que el Profeta, que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, dijo al respecto del siervo 
creyente cuando responde a los dos ángeles en su 
tumba: 

مِنَ  لبِْسُوهُ 
َ
وَأ الْجنَذةِ،  مِنَ  فَافرْشُِوهُ  نْ صَدَقَ عَبدِْي، 

َ
أ مَاءِ:  السذ مِنَ  مُنَادٍ  »يُنَادِي 

تِيهِ مِنْ رَوحِْهَا وَطِيبِهَا، وَيفُْسَحُ لََُ فِِ قَبَِْ 
ْ
هِ الْجنَذةِ، وَافْتحَُوا لََُ باَباً إلََِ الْجنَذةِ، قَالَ: فَيأَ

 .مَدذ بصََِْهِ«

 “Entonces, se oye una voz proveniente del cielo 
que dice: ‘Mi siervo ha dicho la verdad. Prepárenle 
un lecho en el Paraíso y denle vestimenta del 
Paraíso y ábranle una puerta al Paraíso’. Dijo: ‘Y el 
fallecido sentirá la brisa y la fragancia del Paraíso, y 
su tumba se ensanchará hasta donde alcance su 
vista’.” Transmitido por Ahmad y Abu-Dawud en un 



 

75 

hadiz largo1. 
Algunas gentes desviadas se han descarriado al 

negar el tormento de la tumba y su bendición, 
sosteniendo que es algo imposible por ir contra la 
realidad. Dicen: si se abre la tumba del fallecido, lo 
encontraremos tal y como se enterró, y su tumba no 
se habrá ensanchado ni estrechado. 

Sin embargo, este alegato es refutado por la 
legislación islámica, las evidencias materiales y la 
razón. 

Respecto a las evidencias de la legislación 
islámica, se han mencionado anteriormente los 
textos que demuestran la certeza del tormento de 
la tumba y su bendición. 

Ya que en el Sahih de Al Bujari, encontramos el 
hadiz de Ibn Abbas, que Al-láh esté complacido de 
ambos, que dijo: “El Profeta, que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, salió de los muros 
de Medina y oyó la voz de dos personas que estaban 
siendo torturadas en sus tumbas”. Y citó el hadiz, en 
el que se dice: 

حَدَهُمَا كََنَ لََ يسَْتَتُِْ مِنَ الَْْوْلِ«
َ
نذ أ

َ
 . »أ

 «Que uno de ellos no se preocupaba por 
proteger el cuerpo y su vestimenta de la orina» Y en 

 
1 Lo citó Abu Dawud en su "Libro de la Sunna", capítulo de las súplicas en la 

tumba y el tormento de la tumba, nro. 4753; y Ahmad en su "Musnad de los 
kufíes", del relato de Al bará bin 'Azib, nro. 18534. 



 

76 

otra narración: 

 .»مِنْ بوَْلَِِ«

 "de su orina" 

نذ الْْخَرَ كََنَ يَمْشِِ بِالنذمِيمَةِ«
َ
 . »وَأ

 "y que el otro difundía entre la gente lo que unos 
decían de otros", Y en una narración de Muslim: 

 »لََ يسَْتَنْْهُِ مِنَ الَْْوْلِ«.

 “No se purificaba de la orina”1. 
En cuanto a los sentidos, la persona cuando 

duerme ve que está en un lugar amplio y bello, en el 
que disfruta, o que se encuentra en un lugar 
estrecho y deprimente, en el que sufre, y puede 
incluso despertar a causa de lo que ve en sueños, sin 
embargo, está en todo momento inmóvil, sobre su 
lecho y en su habitación. Y el sueño es parecido a la 
muerte, por eso Al-láh, Exaltado sea, lo calificó de 
“fallecimiento”. Al-láh, Todopoderoso, dice: 

ُۖ فَيُمۡسِكُ ٱلَّتيِ قَضَيَٰ ﴿ نفُسَ حِينَ مَوۡتهَِا وَٱلَّتيِ لمَۡ تَمُتۡ فيِ مَنَامِهَا
َ
َّي ٱلأۡ ُ يَتَوَف ٱللََّّ

ي  سَمًّ جَلٖ مُّ
َ
خۡرَىَٰٓ إلِيََٰٓ أ

ُ
 ﴾...عَليَۡهَا ٱلمَۡوۡتَ وَيرُۡسِلُ ٱلأۡ

 {Al-lah toma las almas en el momento de la 
muerte, y durante el sueño las de quienes aún no les 
ha llegado su hora. Retiene aquellas de quienes 

 
1 Lo citó Al Bujari en su "Libro de la ablución", capítulo: "Lo que se ha narrado 

acerca del lavado de la orina", nro. 215. 



 

77 

decretó su muerte, y devuelve las otras hasta [que 
se cumpla] el plazo prefijado...} Corán (39: 42) 

En cuanto a la razón, la persona cuando duerme 
ve imágenes verdaderas exactamente iguales a 
como son en la realidad, y quizás vea al Profeta, que 
la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, tal y 
como es. Y quien le ve tal y como es, ciertamente lo 
habrá visto. Sin embargo, el durmiente está en su 
habitación y sobre su lecho, muy lejos de lo que ve 
en sueños. Por lo tanto, si esto es posible en esta 
vida mundana, ¿por qué no puede ser posible en la 
otra vida? 

En cuanto a su suposición acerca de, si se abre la 
tumba del fallecido, se encontrará tal y cómo se le 
enterró, y que su tumba no se habrá ensanchado ni 
estrechado, se le puede responder de varias formas, 
como: 

Primero: no está permitido contradecir lo que 
rige la legislación islámica mediante este tipo de 
comparaciones tajantes. Si quien las utiliza 
reflexionara como es debido acerca del mensaje de 
la legislación islámica, sabrá que son inválidas. Y se 
ha dicho: 

¡Cuántos han rechazado palabras certeras 

a causa de su falta de entendimiento! 
Segundo: los asuntos que oculta la barrera de lo 

desconocido forman parte de lo oculto y no se 
pueden percibir por los sentidos; y si se pudieran 



 

78 

percibir por los sentidos, se perdería el beneficio de 
la creencia en lo oculto, y se igualarían los creyentes 
en lo oculto y los que reniegan de ello en darles 
crédito. 

Tercero: el tormento, la gracia, la amplitud de la 
tumba y su estrechez solo las percibe el fallecido y 
no otro salvo él, del mismo modo que quien duerme 
sueña que está en un lugar estrecho y deprimente, 
o en un lugar amplio y alegre, mientras quien está a 
su lado no lo ve ni lo siente. Sobre el Profeta, que la 
paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, 
descendía la Revelación estando sentado entre sus 
compañeros, él la oía, pero no sus compañeros; y 
podía aparecer ante él un ángel con la apariencia de 
un hombre, pero sus compañeros no veían al ángel 
ni le oían. 

Cuarto: la percepción de las criaturas está 
limitada en la medida que Al-láh, Exaltado sea, les 
ha brindado esta capacidad. Asimismo, no pueden 
percibir ni comprender todo cuanto existe. Los 
siete cielos, la Tierra, cuanto hay en ellos y todo 
cuanto existe glorifican a Al-láh en señal de 
alabanza de un modo verdadero, un modo que Al-
láh, Exaltado sea, permite a veces oír a quien Él 
desea, sin embargo, esta realidad está oculta para 
nosotros. Al respecto, Al-láh, Todopoderoso, dice: 

َّا يسَُب حُِ بِحَمۡدِهۦِ ﴿ ِن شَيۡءٍ إلِ ۚ وَإِن م  رۡضُ وَمَن فيِهِنَّ
َ
بۡعُ وَٱلأۡ مََٰوََٰتُ ٱلسَّ تسَُب حُِ لهَُ ٱلسَّ



 

79 

َّا تَفۡقَهُونَ تسَۡبيِحَهُمۡ   ﴾...وَلََٰكِن ل

 {Lo glorifican los siete cielos, la Tierra y todo 
cuanto hay en ellos. No existe nada que no Lo 
glorifique con alabanzas, aunque ustedes no 
puedan percibir sus glorificaciones...} [Corán 17: 
44] Y así deambulan los demonios y los genios por 
la Tierra yendo y viniendo. Los genios ya 
presenciaron la recitación del Mensajero de Al-láh, 
que la paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, la 
escucharon con atención y volvieron a su pueblo 
para advertirles, y a pesar de esto, nosotros no los 
podemos ver porque están ocultos a nuestra vista. 
Al respecto de esto, Al-láh, Exaltado sea, dice: 

ِنَ ٱلجۡنََّةِ ينَزعُِ عَنۡهُمَا  ﴿ بوََيۡكُم م 
َ
خۡرَجَ أ

َ
يۡطََٰنُ كَمَآ أ يََٰبَنيِٓ ءَادَمَ لاَ يَفۡتنِنََّكُمُ ٱلشَّ
َٰكُمۡ هُوَ   وَقبَيِلهُُۥ مِنۡ حَيۡثُ لاَ ترََوۡنَهُمَۡۗ إنَِّا جَعَلنَۡا لبَِاسَهُمَا ليِرُِيهَُمَا سَوۡءَٰتهِِمَاۚٓ إنَِّهُۥ يرََى

َّذِينَ لاَ يؤُۡمِنُونَ  وۡليَِاءَٓ للِ
َ
يََٰطِينَ أ  ﴾ 27ٱلشَّ

 {¡Oh, hijos de Adán! Que no los seduzca el 
demonio como lo hizo con sus padres [Adán y Eva] 
haciendo que salieran del Paraíso y fueran 
despojados de lo que los cubría. El demonio y sus 
secuaces los acechan desde donde no los ven. Hice 
que los demonios fueran aliados de los que se 
niegan a creer,(27)} [Corán 7:27] Si las criaturas no 
perciben todo cuanto existe, no les está permitido 
negar asuntos contrastados del mundo oculto, 
aunque ellos no los hayan percibido. 



 

80 

 

Creer en la predestinación divina 
La predestinación divina (qadar) es el destino 

que Al-láh, Todopoderoso, establece para sus 
criaturas, según se anticipó en su Conocimiento y 
en función de lo que disponga su Sabiduría. 

Creer en la predestinación divina implica cuatro 
asuntos: 

Primero: creer en que Al-láh, Exaltado sea, es 
conocedor de todos los asuntos, íntegra y 
detalladamente, eternamente y por siempre, ya sea 
en relación con Sus acciones o con las acciones de 
Sus siervos. 

Segundo: creer en que Al-láh, Exaltado sea, ha 
registrado todo en la Tabla Protegida. Al respecto 
de los dos asuntos anteriores, Al-láh exaltado sea, 
dice: 

َٰلكَِ علَىَ ﴿ َٰلكَِ فيِ كتََِٰبٍِۚ إنَِّ ذَ رۡضِِۚ إنَِّ ذَ
َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللََّّ

َ
لمَۡ تَعۡلمَۡ أ

َ
أ

ِ يسَِيرٞ   ﴾ 70ٱللََّّ

 {¿Acaso no sabes que Al-lah conoce cuanto hay 
en el cielo y en la Tierra? Todo está registrado en un 
libro, eso es fácil para Al-lah (70)}. [Corán 22: 70]. 

Se narra en "Sahih Muslim" de Abdul-lah ibn 
Amru ibnul As —que Al-láh esté complacido con 
ambos—, que dijo: He escuchado al Mensajero de 
Al-láh —que la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él— decir: 



 

81 

لفَْ 
َ
أ بَِِمْسِيَن  رضَْ 

َ
وَالْْ مَوَاتِ  السذ يََلُْقَ  نْ 

َ
أ قَبلَْ  الْْلَََئقِِ  مَقَادِيرَ   ُ اللَّذ »كَتَبَ 

 سَنَةٍ«. 

 «Al-láh decretó los destinos de las criaturas 
cincuenta mil años antes de crear los cielos y la 
Tierra»1. 

Tercero: creer en que todos los sucesos solo 
acontecen con la Voluntad de Al-láh, Exaltado sea, 
ya estén relacionados con Sus Actos o con los actos 
de Sus criaturas. Al respecto de Sus Actos, Al-láh, 
Exaltado sea, dice: 

﴿ َۗ  ﴾ ...وَرَبُّكَ يَخلُۡقُ مَا يشََاءُٓ وَيخَۡتَارُ

 {Tu Señor es Quien crea y elige hacer lo que 
quiere...} [Corán 28: 68] Y dijo: 

ُ مَا يشََاءُٓ ﴿...  ﴾ وَيفَۡعَلُ ٱللََّّ

 {Al-lah hace lo que quiere} [Corán, 14: 27] Y dijo: 

﴿ ۚ رحَۡامِ كَيۡفَ يشََاءُٓ
َ
رُِكُمۡ فيِ ٱلأۡ َّذِي يصَُو   ﴾ ...هُوَ ٱل

 {Él es Quien, acorde a Su voluntad, les da forma 
en el útero...} [Corán, 3:6] Al-láh, Exaltado sea, dice 
al respecto de las acciones de las criaturas: 

ُ لسََلَّطَهُمۡ عَليَۡكُمۡ فلَقَََٰتَلُوكُمۚۡ ﴿...  ﴾ ...وَلوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ

 {...[A ellos no los combatan porque] si Al-lah 
hubiera querido, les habría otorgado valor de 

 
1 Recopilado por Muslim. Libro del qadar. Capítulo: La disputa entre Adam y 

Musa (la paz sea con ambos). Número: 2653. 



 

82 

combatir contra ustedes...} (Corán 4:90). Y dijo: 

 ﴾ وَلوَۡ شَاءَٓ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُُۖ فَذَرۡهُمۡ وَمَا يَفۡترَُون﴿...

 {...Pero si tu Señor hubiera querido no lo habrían 
hecho. Apártate de ellos y sus mentiras} [Corán 6: 
112]. 

Cuarto: creer en que todas las criaturas han sido 
creadas por Al-láh, Exaltado sea, con sus esencias, 
características y movimientos. Al-láh, Exaltado sea, 
dice: 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءِٖۖ وَهُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾ 62ٱللََّّ

 {Al-lah es el Creador de todas las cosas, y Él es 
su Custodio(62)} [Corán, 39: 62] Y dice el Altísimo: 

رَهُۥ تَقۡدِيرٗا﴿...  ﴾ وخََلَقَ كُلَّ شَيۡءٖ فَقَدَّ

 {...creó todos los elementos de la creación y 
facultó plenamente a cada uno de ellos para 
cumplir su función} [Corán 25: 2] Y dijo que su 
Profeta Abraham, que la paz y las bendiciones de Al-
láh sean con él, que dijo a su pueblo: 

ُ خَلقََكُمۡ وَمَا تَعۡمَلُونَ ﴿  ﴾ 96وَٱللََّّ

 {Al-lah es Quien los creó a ustedes y a lo que 
ustedes hacen (96)}. [Corán 37: 96]. 

Creer en la predestinación divina, según hemos 
descrito, no contradice que el siervo tenga libre 
albedrío en sus actos voluntarios, ni que tenga 
capacidad para realizarlos, dado que la legislación 



 

83 

islámica y la realidad así lo indican de forma tajante. 
En lo que respecta a la legislación islámica, Al-

láh, Exaltado sea, dice sobre el libre albedrío: 

خَذَ إلِيََٰ رَب هِۦِ مَـ َاباً ﴿...  ﴾ فَمَن شَاءَٓ ٱتَّ

 {...Quien quiera, entonces, que busque refugio 
en Su Señor} [Corán, 78: 39] Y dijo: 

َّيَٰ شِئۡتُمُۡۖ ﴿... ن
َ
توُاْ حَرۡثكَُمۡ أ

ۡ
 ﴾ ...فأَ

 {...siembren en su campo cuando [y como] 
quieran...} [Corán 2: 223] Y dijo acerca de la 
capacidad: 

﴿ ْ طِيعُوا
َ
َ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ وَٱسۡمَعُواْ وَأ  ﴾ ...فٱَتَّقُواْ ٱللََّّ

 {Tengan temor de Al-lah tanto como puedan. 
Escuchen y obedezcan...} (Corán 64:16) Y dijo: 

َّا وسُۡعَهَاۚ لهََا مَا كَسَبَتۡ وعََليَۡهَا مَا ٱكۡتسََبَتَۡۗ ﴿ ُ نَفۡسًا إلِ  ﴾ ...لاَ يكُلَ فُِ ٱللََّّ

 {Al-lah no exige a nadie por encima de sus 
posibilidades, a su favor tendrá el bien que haga, y 
en su contra tendrá el mal que haga...} [Corán, 
2:286]. 

En cuanto a la realidad, todo ser humano sabe 
que posee libre albedrío y capacidad, con los que 
hace y deshace, distingue entre lo que ocurre con su 
voluntad como caminar y entre lo que no ocurre por 
su voluntad como los temblores. Sin embargo, la 
voluntad y capacidad del siervo son consecuencia 
de la Voluntad de Al-láh, Exaltado sea, y Su 



 

84 

Capacidad, a tenor de lo que dice Al-láh, Exaltado 
sea: 

يسَۡتَقيِمَ  ﴿ ن 
َ
أ مِنكُمۡ  شَاءَٓ  رَبُّ   28لمَِن   ُ ٱللََّّ يشََاءَٓ  ن 

َ
أ َّآ  إلِ تشََاءُٓونَ  وَمَا 

 ﴾ 29ٱلعََٰۡلَمِينَ 

 {para que se encamine quien quiera (28) Y no 
querréis a menos que quiera Al-lah, Señor de los 
mundos(29)} [Corán 81: 28-29] Y dado que todo el 
Universo es propiedad de Al-láh, Todopoderoso, no 
hay nada en él que escape a Su Conocimiento y Su 
Voluntad. 

Creer en la predestinación divina, según se ha 
descrito, no es excusa para que el siervo abandone 
sus obligaciones, ni para que cometa pecados. Por 
ello, no es válido emplearlo como excusa por 
diversos motivos: 

Primero. Su dicho, el Altísimo: 

مۡنَا مِن  ﴿ شۡرَكۡنَا وَلآَ ءَاباَؤُٓناَ وَلاَ حَرَّ
َ
ُ مَآ أ شۡرَكُواْ لوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ

َ
َّذِينَ أ ِۚ سَيَقُولُ ٱل شَيۡءٖ

عِلۡمٖ  ِنۡ  م  عِندَكُم  هَلۡ  قلُۡ   َۗ سَنَا
ۡ
بأَ ذَاقُواْ  حَتَّيَٰ  قَبۡلهِِمۡ  مِن  َّذِينَ  ٱل بَ  كَذَّ كَذََٰلكَِ 

َّا تَخرُۡصُونَ  نتُمۡ إلِ
َ
نَّ وَإِنۡ أ َّا ٱلظَّ ُۖ إنِ تتََّبعُِونَ إلِ  ﴾ 148فَتُخۡرجُِوهُ لنََآ

 {Quienes Le asociaron divinidades a Al-lah 
dirán: “Si Al-lah hubiera querido no Le habríamos 
asociado nada y no habríamos vedado nada, ni 
nosotros ni nuestros padres”. Así es como 
desmintieron quienes los precedieron, hasta que 
sufrieron Mi castigo. Pregúntales: “¿Acaso tienen 
algún conocimiento que puedan presentar?” Solo 



 

85 

siguen conjeturas, y no hacen más que especular} 
[Corán 6: 148] Y si pudieran emplear la 
predestinación divina como excusa, no les habría 
infligido Su castigo. 

Segundo: La palabra de Al-lah: 

ةُۢ بَعۡدَ ٱلرُّسُلِِۚ وكَاَنَ ﴿ ِ حُجَّ رِينَ وَمُنذِريِنَ لئَِلَّا يكَُونَ للِنَّاسِ علَىَ ٱللََّّ ِ بشَ  رُّسُلاٗ مُّ
ُ عَزيِزًا حَكِيمٗا   ﴾ 165ٱللََّّ

 {A los Mensajeros los envié como anunciadores 
de albricias y como amonestadores, para que [la 
humanidad] no tuviera argumento alguno ante Al-
lah [por haber rechazado el mensaje]. Al-lah es 
Poderoso, Sabio} [Corán 4: 165] Y si la 
predestinación divina fuese una excusa para los 
infractores, no la habría refutado Al-láh al enviar 
Sus Mensajeros, alegando que la infracción después 
su envío acontece por predestinación de Al-láh, 
Todopoderoso. 

Tercero: lo relatado por Al-Bujari y Muslim, y la 
que sigue es la versión de Al-Bujari, desde Alí Ibn 
Abu Talib, que Al-láh esté complacido con él, que el 
Profeta, que la paz y las bendiciones de Al-láh sean 
con él, dijo: 

وْ مِنَ الْجنَذةِ«
َ
حَدٍ إِلَذ قَدْ كُتِبَ مَقْعَدُهُ مِنَ النذارِ أ

َ
 . »مَا مِنكُْمْ مِنْ أ

 "A cada uno de ustedes se le ha prescrito un 
asiento en el Infierno o en el Paraíso" Entonces un 
hombre de entre la gente dijo: “¿Acaso no debemos 



 

86 

dejar de obrar entonces, oh, Mensajero de Al-láh?”. 
Él respondió: 

» ٌ  .»لََ، اعْمَلُوا فَكٌُُّ مُيسََّذ

 “No, obren, que a cada uno de ustedes le será 
fácil obrar según lo que le corresponde" Luego 
recitó: 

عۡطَيَٰ وَٱتَّقَيَٰ ﴿
َ
ا مَنۡ أ مَّ

َ
 ﴾5فأَ

 {A quien dé caridades, tenga temor [de Al-lah]} 
[Corán, 92:5]. Y en una narración de Muslim: 

ٌ لمَِا خُلِقَ لََُ«  . »فَكٌُُّ مُيسََّذ

 «A cada uno de ustedes le será fácil obrar según 
su predestinación»1 Es decir, el Profeta, la paz y las 
bendiciones de Al-lah sean con él, ordenó obrar y 
prohibió confiarse de la predestinación.  

Cuarto: Al-láh, Exaltado sea, ha ordenado al 
siervo y le ha prohibido, y solo le ha encargado 
hacer aquello de lo que tiene capacidad. Al-láh, 
Todopoderoso, dice: 

﴿ ْ طِيعُوا
َ
َ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ وَٱسۡمَعُواْ وَأ  ﴾ ...فٱَتَّقُواْ ٱللََّّ

 {Tengan temor de Al-lah tanto como puedan. 
Escuchen y obedezcan...} (Corán 64:16). Y dijo: 

 
1 Lo citó Al-Bujari en su "Libro de la predestinación", capítulo: "y el designio 

de Al-láh es un decreto determinado", nro. 6605; y Muslim en su "Libro de 
la predestinación", capítulo: "cómo se crea al ser humano en el vientre de 
su madre y la escritura de su sustento, su plazo, sus obras, su desdicha y su 
felicidad", nro. 2647. 



 

87 

﴿ ۚ َّا وسُۡعَهَا ُ نَفۡسًا إلِ  ﴾ ...لاَ يكُلَ فُِ ٱللََّّ

 {Al-lah no exige a nadie por encima de sus 
posibilidades, a su favor tendrá el bien que haga, y 
en su contra tendrá el mal que haga...} [Corán, 
2:286] Si fuera obligatorio para el siervo actuar, se 
le habría encomendado realizar aquello que escapa 
a su capacidad y esto es un argumento inválido. Por 
ello, cuando el siervo comete un pecado por 
desconocimiento, olvido o coerción, no habrá 
cometido falta alguna puesto que tiene un motivo 
que lo exime. 

Quinto: la predestinación impuesta por Al-láh, 
Todopoderoso, es un secreto oculto que solo se 
conoce después de ocurrir el hecho predestinado, 
mientras que la voluntad del siervo es anterior a la 
acción que vaya realizar. Así pues, su voluntad de 
hacer una acción no se sustenta en su conocimiento 
de la predestinación de Al-láh, y de este modo cae 
la excusa de la predestinación, puesto que el ser 
humano no puede excusarse en algo que desconoce. 

Sexto: observamos que el ser humano se esmera 
en aquello que le conviene de los asuntos de esta 
vida mundana hasta que logra su objetivo y no los 
abandona por otros con la excusa de la 
predestinación divina. Así que, cabe preguntarse 
¿por qué abandona los actos que le benefician en los 
asuntos de su fe por otros que le perjudican y, al 
mismo tiempo, se excusa en la predestinación 



 

88 

divina? ¿Acaso la naturaleza de los dos casos no es 
la misma? 

He aquí un ejemplo explicativo: 
Si el ser humano pudiera emprender dos 

caminos, uno lo conduce a un territorio en que 
reina el caos: asesinatos, saqueos, violaciones, 
miedo y hambre; el otro lo conduce a un territorio 
en que reina el orden, la seguridad, la buena vida, el 
respeto a la integridad física, moral y material de las 
personas, ¿Cuál de los dos caminos emprenderá? 

Ciertamente emprenderá el segundo camino que 
lo conduce al territorio en que reina el orden y la 
seguridad. Nadie en su sano juicio querría ir a un 
territorio en que reina el caos y el miedo, y luego 
excusarse en la predestinación divina. Así pues, 
¿por qué emprende, en lo que respecta a la otra 
vida, el camino del Infierno, dejando de lado el 
camino del Paraíso, y se excusa en la predestinación 
divina? 

Otro ejemplo: observamos que el enfermo cree 
en los medicamentos, de ahí que los bebe, aunque 
no sean de su agrado; se le prohíbe comer aquellos 
alimentos dañinos, y él no los come, si bien le 
apetece hacerlo. Todo esto lo hace para poder 
curarse y estar bien. Así que no puede dejar de 
tomar los medicamentos o seguir comiendo 
aquellos alimentos que le dañan y excusarse en la 
predestinación divina. Entonces, ¿por qué el ser 



 

89 

humano no hace lo que Al-láh y Su Mensajero le han 
ordenado hacer, o por qué hace aquello que le han 
prohibido y, sin embargo, se excusa en la 
predestinación divina? 

Séptimo: quien se excusa en la predestinación 
divina a la hora de no cumplir sus obligaciones, al 
cometer pecados, si otra persona le agrede, le 
arrebata sus bienes o allana su morada, y le dice que 
lo hace por predestinación divina: “así que no me lo 
tengas en cuenta, pues mi agresión fue por la 
predestinación de Al-láh”, seguro que no va a 
aceptar sus excusas. Así pues, ¡¿cómo no acepta que 
otros se excusen en la predestinación divina 
cuando le agreden a él y, sin embargo, él sí se excusa 
en ella cuando transgrede el derecho de Al-láh, 
Exaltado sea?! 

Se ha transmitido que, ante el Emir de los 
creyentes, Omar Ibn Al-Jattab, que Al-láh esté 
complacido con él, fue llevado un ladrón que 
merecía que se le ampute la mano con que robó, así 
que el Emir ordenó que se le amputara, pero el 
ladrón dijo: “Un momento, Emir de los creyentes, 
solo he robado por predestinación de Al-láh”. Y 
Umar le respondió: “Y nosotros solo cortamos tu 
mano por predestinación de Al-láh”. 

Creer en la predestinación divina aporta frutos 
sublimes, entre los cuales cabe mencionar: 

Primero: confiar en Al-láh cuando se realizan las 



 

90 

acciones que pueden conducir a un desenlace 
determinado y no confiar en las acciones mismas, 
dado que todo está predestinado por Al-láh, 
Exaltado sea. 

Segundo: que la vanidad y el orgullo no se 
apoderen de la persona cuando logra aquello que 
deseaba, puesto que su logro es un don de Al-láh, 
Exaltado sea, alcanzado gracias a todos aquellos 
causales del bien y del éxito que ha prescrito para 
esta persona. Por lo tanto, el orgullo de la persona 
en sí misma la hace olvidar dar gracias a Al-láh por 
este don con el que la ha agraciado. 

Tercero: la tranquilidad y el sosiego del alma por 
todo aquello que Al-láh, Exaltado sea, nos ha 
predestinado, por lo que la persona no se debe 
preocupar por los anhelos que no haya alcanzado, o 
por las desgracias que le ocurran, dado que todo 
sucede por predestinación del Al-láh, 
Todopoderoso, Suyo es el Reino de los cielos y la 
Tierra, nada puede escapar de Su predestinación. 
Sobre esto, Al-láh, Exaltado sea, dice: 

ن ﴿
َ
ِن قَبۡلِ أ َّا فيِ كتََِٰبٖ م  نفُسِكُمۡ إلِ

َ
رۡضِ وَلاَ فيِٓ أ

َ
صِيبَةٖ فيِ ٱلأۡ صَابَ مِن مُّ

َ
مَآ أ

يسَِيرٞ    ِ ٱللََّّ علَىَ  َٰلكَِ  ذَ إنَِّ  هَاۚٓ 
َ
بمَِآ    22نَّبرَۡأ تَفۡرحَُواْ  وَلاَ  فَاتكَُمۡ  مَا  علَىََٰ  سَوۡاْ 

ۡ
تأَ ل كَِيۡلاَ 

ُ لاَ يُحِبُّ  َٰكُمَۡۗ وَٱللََّّ  ﴾ 23 كُلَّ مُختَۡالٖ فخَُورٍ ءَاتىَ

 {No sucede ninguna desgracia en la Tierra, ni a 
ustedes los azota adversidad alguna sin que esté 
registrada en un libro antes de que suceda. Eso es 



 

91 

fácil para Al-lah (22). Para que no se aflijan por lo 
que se les escapó ni se regocijen por lo que les ha 
dado. Al-lah no ama a todo presuntuoso 
jactancioso(23)} [Corán 57:22-23], Y el Profeta- paz 
y  bendiciones sean con él- dijo: 

صَابَتهُْ 
َ
حَدٍ إِلَذ للِمُْؤْمِنِ، إِنْ أ

َ
، وَليَسَْ ذَاكَ لِْ مْرَهُ كُُذهُ خَيٌْْ

َ
مْرِ المُْؤْمِنِ إنِذ أ

َ
»عَجَبًا لِْ

اءُ صَبَََ فكَََنَ خَيًْْا لََُ«.  صَابَتهُْ ضََذ
َ
اءُ شَكَرَ فكَََنَ خَيًْْا لََُ، وَإِنْ أ  سََذ

 «¡Es sorprendente el caso del creyente! En todo 
asunto hay un bien para él, y esto no ocurre con otro 
que no sea creyente. Pues, si le llega la prosperidad, 
es agradecido con Al-láh y eso es bueno para él; y si 
le llega una adversidad, es paciente y también eso 
es bueno para él»1. 

Al respecto de la predestinación divina, se han 
desviado dos tendencias: 

Una de ellas es la corriente Yabria, que sostiene 
que el siervo está predestinado en todos sus actos, 
así que no goza de voluntad ni libre albedrío ni de 
capacidad sobre sus actos. 

La segunda corriente es la Qadaría, que alega que 
el siervo es totalmente independiente y libre en sus 
actos, atribuyéndole voluntad y capacidad, y que la 
voluntad de Al-láh, Exaltado sea, y Su poder no 
tiene ninguna influencia sobre los actos del ser 

 
1 Reportado por Muslim: libro del "ascetismo y ablandamiento del corazón", 

capítulo: "El creyente: todo su asunto es un bien", número (2999). 



 

92 

humano. 
La respuesta a la primera corriente (Yabriyah) la 

hallamos en la legislación islámica y en la realidad: 
En cuanto a la legislación islámica, Al-láh, 

Todopoderoso, ha confirmado que el siervo posee 
voluntad y elección y lo hizo responsable de sus 
actos. Al-láh, Exaltado sea, dice: 

...﴿ ۚ ن يرُيِدُ ٱلۡأٓخِرَةَ نۡيَا وَمِنكُم مَّ ن يرُيِدُ ٱلدُّ  ﴾ ...مِنكُم مَّ

 (...Entre ustedes hubo quienes anhelaron los 
bienes materiales de esta vida, pero otros 
anhelaron la recompensa de la otra vida...) [Corán, 
3:152], Y el Altísimo dijo: 

عۡتَدۡناَ ﴿
َ
أ إنَِّآ  فلَيَۡكۡفُرۡۚ  شَاءَٓ  وَمَن  فلَيُۡؤۡمِن  شَاءَٓ  فَمَن  ب كُِمُۡۖ  رَّ مِن  ٱلحۡقَُّ  وَقلُِ 

 ۚ حَاطَ بهِِمۡ سُرَادِقُهَا
َ
َٰلمِِينَ ناَرًا أ  ﴾ ...للِظَّ

 {Diles: “La Verdad proviene de su Señor. Quien 
quiera que crea, y quien no quiera que no lo haga”. 
Pero sepan que tengo preparado para los que 
cometen injusticias un fuego que los rodeará...} 
[Corán 18: 29]. Y el Altísimo dijo: 

َٰمٖ ل لِۡعَبيِدِ ﴿ َۗ وَمَا رَبُّكَ بظَِلَّ سَاءَٓ فَعَليَۡهَا
َ
نۡ عَمِلَ صََٰلحِٗا فلَنَِفۡسِهُِۦۖ وَمَنۡ أ  ﴾ 46مَّ

 {Quien obre rectamente lo hará en beneficio 
propio, y quien obre el mal se perjudicará a sí 
mismo. Tu Señor no es injusto con Sus siervos} 
Corán (41: 46) 

En cuanto a la realidad, sabemos que todo ser 
humano conoce la diferencia entre los actos que 



 

93 

realiza por elección y voluntad propias, como 
comer, beber, vender, comprar, etc.; y lo que hace 
de forma involuntaria, como temblar cuando 
padece fiebre, caer del techo, etc. En los primeros 
actos, él es quien eligió hacerlos por voluntad 
propia y sin que nadie le obligue; en los segundos, 
los hace de forma involuntaria y sin elegir lo que le 
ha sucedido. 

La refutación a la segunda corriente (Qadaria) la 
hallamos en la legislación islámica y en la razón: 

En cuanto a la legislación islámica, Al-láh, 
Todopoderoso, ha creado todo cuanto existe y todo 
tiene su razón de ser por elección de Al-láh. 
Exaltado sea, nos ha aclarado en Su Libro que los 
actos de los siervos ocurren por Su elección. El 
Todopoderoso dice: 

ٱقۡتَتَلَ  ﴿... مَا   ُ ٱللََّّ شَاءَٓ  ٱلبَۡي نََِٰتُ  وَلوَۡ  جَاءَٓتۡهُمُ  مَا  بَعۡدِ  ِنَۢ  م  بَعۡدِهمِ  مِنَۢ  َّذِينَ  ٱل
ُ مَا ٱقۡتَتَلُواْ وَلََٰكِنَّ  ن كَفَرَۚ وَلوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ نۡ ءَامَنَ وَمِنۡهُم مَّ وَلََٰكِنِ ٱخۡتَلفَُواْ فَمِنۡهُم مَّ

َ يَفۡعَلُ مَا يرُيِدُ   ﴾ ٱللََّّ

 {...Pero si Al-lah hubiera querido, las naciones 
que los siguieron no hubieran combatido entre 
ellas tras habérseles presentado los Profetas y las 
evidencias; pero discreparon, y hubo entre ellos 
quienes creyeron en la verdad y quienes la 
rechazaron. Si Al-lah hubiera querido no se habrían 
combatido los unos a los otros, pero Al-lah obra 
según Su designio} [Corán 2: 253] Y el Altísimo dijo: 



 

94 

مۡلأََنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ﴿
َ
َٰهَا وَلََٰكِنۡ حَقَّ ٱلقَۡوۡلُ مِن يِ لأَ وَلوَۡ شِئۡنَا لَأٓتيَنَۡا كُلَّ نَفۡسٍ هُدَى

جۡمعَِينَ 
َ
اسِ أ  ﴾ 13ٱلجِۡنَّةِ وَٱلنَّ

 {Si hubiera querido habría impuesto a todas las 
personas la guía. Pero se ha de cumplir Mi designio: 
“He de llenar el Infierno de yinn y de seres humanos 
[que rechazaron el Mensaje]} [Corán 32: 13]. 

En cuanto a la razón, tenemos que la propiedad 
íntegra de todo el universo es de Al-láh, Exaltado 
sea, y el ser humano es parte de este universo, por 
lo que es también propiedad de Al-láh, 
Todopoderoso. Así pues, una propiedad no puede 
hacer y deshacer a su antojo si no es con el permiso 
y la elección de su Propietario. 

 

Los objetivos de la creencia islámica 
Por “objetivos” se quiere aquí “la meta que hay 

que alcanzar” y “todo aquello que se quiere 
conseguir”. 

Los objetivos de la creencia islámica son sus 
metas y fines nobles, que son resultado de aferrarse 
a esta fe. Son muchos y diversos, entre los cuales 
cabe mencionar: 

Primero: la intención sincera y obediencia a Al-
láh, Exaltado sea, puesto que es el Creador, sin 
asociado, por lo que es obligatorio que sea nuestra 
meta y que se Le obedezca a Él únicamente. 

Segundo: liberar a la mente y al intelecto de la 



 

95 

deriva caótica causada por la ausencia de esta fe en 
nuestros corazones, dado que quien carezca de esta 
fe islámica en su corazón, puede que carezca de 
toda fe y es siervo cautivo solamente de lo material 
y sensorial, o está relacionado con credos 
descarriados y supersticiones. 

Tercero: el sosiego del alma y de la mente, de 
modo que el alma esté libre de preocupaciones y la 
mente esté libre de inquietud, ya que esta fe conecta 
al creyente con su Creador. El creyente acepta su 
Creador como Señor y Hacedor, como Soberano y 
Legislador, y con esto se tranquiliza su corazón 
sobre la predestinación que le aguarda, su pecho se 
abre al Islam, de modo que no acepta otra fe que 
esta. 

Cuarto: la integridad de la intención y de las 
obras que quedan a salvo del extravío en la 
obediencia de Al-láh, Exaltado sea, o en la relación 
con las demás criaturas, ya que una de sus bases es 
la creencia en los Mensajeros, lo que implica seguir 
su guía íntegra en su intención y en sus obras. 

Quinto: la determinación y la seriedad en todos 
los asuntos, de modo que no se desaproveche 
ninguna oportunidad para hacer el bien, con el fin 
de obtener su recompensa; y se aleje de todo foco 
de pecado que se vea por temor al castigo, dado que 
una de sus bases es la creencia en la resurrección y 
en el juicio por los actos realizados en vida. 



 

96 

Al-láh- Enaltecido sea- dijo: 

ا يَعۡمَلُونَ ﴿ ْۚ وَمَا رَبُّكَ بغََِٰفلٍِ عَمَّ ا عَمِلُوا ِمَّ ٖ دَرَجََٰتٞ م 
 ﴾ 132وَلكِلُ 

 {Cada uno será retribuido conforme a lo que 
hizo, tu Señor no está desatento a lo que hacen} [Al-
An‘ām: 132] El Profeta (que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él) exhortó a este fin cuando dijo: 

، احْرصِْ  عِيفِ، وَفِِ كٍُُّ خَيٌْْ ِ مِنَ المُْؤْمِنِ الضذ حَبُّ إلََِ اللَّذ
َ
»المُْؤْمِنُ القَْويُِّ خَيٌْْ وَأ

نِِّ فَعَلتُْ  
َ
ءٌ فلَََ تَقُلْ: لوَْ أ صَابكََ شََْ

َ
، وَلََ تَعْجِزْ، وَإِنْ أ ِ عََلَ مَا يَنفَْعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللَّذ

وَكَذَ  كَذَا  كََنَ  عَمَلَ كَذَا  تَفْتَحُ  )لوَْ(  فَإِنذ  فَعَلَ؛  شَاءَ  وَمَا   ُ اللَّذ رَ  قَدذ قلُْ:  وَلكَِنْ  ا، 
يطَْانِ«  . الشذ

 «El creyente fuerte (en su fe) es mejor y más 
amado por Al-lah que el creyente débil, aunque en 
cada uno hay bien. Esfuérzate por lo que te 
beneficia, busca la ayuda de Al-lah y no desesperes. 
Y si te ocurre algo, no digas: “Si hubiera hecho tal 
cosa, habría pasado tal y tal otra”. Pero di: “Es el 
decreto de Al-lah y Él hace lo que quiere”, pues 
ciertamente “si” abre la puerta a la obra de 
Satanás». Narrado por Muslim1. 

Sexto: crear una nación fuerte, que pone todo al 
servicio de la implementación de su práctica 
religiosa y al fortalecimiento de sus cimientos, sin 

 
1 Reportado por Muslim: Libro del decreto divino. Capítulo: La orden de 

actuar con fortaleza, de abandonar la incapacidad, de pedir ayuda a Al-láh 
y de encomendar los decretos a Al-láh. Número: 2664. 



 

97 

temer las consecuencias que ello pueda acarrearle. 
Sobre esto, Al-láh, Exaltado sea, dice: 

مۡوََٰلهِِمۡ ﴿
َ
بأِ وَجََٰهَدُواْ  يرَۡتاَبوُاْ  لمَۡ  وَرسَُولهِۦِ ثُمَّ   ِ بٱِللََّّ ءَامَنُواْ  َّذِينَ  ٱل ٱلمُۡؤۡمِنُونَ  إنَِّمَا 

َٰدِقُونَ  وْلََٰٓئكَِ هُمُ ٱلصَّ
ُ
ِۚ أ نفُسِهِمۡ فيِ سَبيِلِ ٱللََّّ

َ
 ﴾ 15وَأ

 {Los verdaderos creyentes son quienes creen en 
Al-lah y en Su Mensajero, y luego no vacilan; 
quienes luchan por la causa de Al-lah con sus bienes 
materiales y sus personas. Esos son los sinceros} 
[Corán 49: 15]. 

Séptimo: alcanzar la felicidad en la vida 
mundana y en la otra vida, a través de la mejora del 
nivel de vida de los individuos y los grupos, obtener 
la recompensa de Al-láh y su gracia. Sobre esto, Al-
láh, Exaltado sea, dice: 

﴿ ُۖ طَي بَِةٗ ةٗ  حَيَوَٰ فلَنَُحۡييِنََّهُۥ  مُؤۡمِنٞ  وَهُوَ  نثَيَٰ 
ُ
أ وۡ 
َ
أ ذَكَرٍ  ِن  م  صََٰلحِٗا  عَمِلَ  مَنۡ 

حۡسَنِ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 
َ
جۡرَهُم بأِ

َ
 ﴾ 97وَلنََجۡزيِنََّهُمۡ أ

 {Al creyente que obre rectamente, sea varón o 
mujer, le concederé una vida buena y le 
multiplicaré la recompensa de sus buenas obras} 
[Surat an-Nahl: 97] 

Estos son algunos de los objetivos de la creencia 
islámica que pedimos a Al-láh, Exaltado sea, los 
haga cumplir para nosotros y para todos los 
musulmanes, pues Él es Generoso, Dadivoso. Y 
alabado sea Al-láh, Señor de todo cuanto existe. 

Que la paz y las bendiciones de Al-láh sean con 



 

98 

nuestro profeta Muhámmad, con su familia y todos 
sus compañeros. 

Elaborado por el autor: 
Muhámmad ibn Salih al-Uzaimin 
 
 
 

***



 

 

Índice 

 
Resumen del credo islámico ........................................................... 2 

Introducción .......................................................................................... 2 

La religión islámica............................................................................. 5 

Los pilares del Islam ....................................................................... 10 

Los fundamentos del credo islámico ....................................... 15 

La fe en Al-láh, El Altísimo............................................................ 16 

La creencia en los ángeles. ........................................................... 37 

La creencia en las escrituras ....................................................... 44 

La creencia en los mensajeros  ................................................... 46 

La creencia en el Día Final ............................................................ 56 

Creer en la predestinación divina ............................................. 80 

Los objetivos de la creencia islámica....................................... 94 

 

 

 

*** 

 



Rushdan Khairi
978-603-8452-83-7


