
ألباني

 Autori: Hoxha i nderuar
 Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz

Shqip عِ نَ البِدَ
مِ
يرُ 

ذِ
  التَّحْ

Paralajmërimi nga bidatet



 

 

 

 

َّع َّد َّال ََّّن َّم ََّّير َّذ َّح َّالتَّ
َّ
َّ
َّ

Paralajmërimi nga bidatet 

 

 
مَةِ  يخِْ العَلََّّ  لسَِمَاحَةِ الشَّ

 عَبدِْ العَزِيزِ بنِْ عَبدِْ الِله بنِْ باَز  
 رحََِِهُ اللهُ 

 
Autori: Hoxha i nderuar 

Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz 

 

 



 

2 

َّالرتح يم َّ  ن 
 بِسْمَِّاللَّت َّالرتحْ 

Broshura e pestë: 

Gjykimi mbi festimin e datëlindjes së 

Profetit صلى الله عليه وسلم dhe i datëlindjeve të tjera. 
Falënderimet i takojnë Allahut, ndërsa salavatet 

dhe selamet qofshin mbi të Dërguarin e Allahut, mbi 
familjen, shokët dhe ata që ecin sipas udhëzimit të 
tij! 

Është përsëritur shpesh nga shumëkush pyetja 
rreth gjykimit mbi festimin e mevludit të 
Pejgamberit صلى الله عليه وسلم, ngritjes në këmbë në shenjë nderimi 
për të gjatë festimit dhe dërgimit të selamit mbi të, 
si dhe gjërave të tjera që bëhen në mevlude. 

Përgjigjja është: Nuk lejohet festimi i mevludit 
(datëlindjes) të Profetit (paqja qoftë mbi të) e as i të 
tjerëve; sepse kjo bën pjesë te bidatet (risi) të 
shpikura në fe; këtë nuk e ka bërë Profeti (paqja 
qoftë mbi të), as kalifët e drejtë, as shokët e tij të 
tjerë, e as ata që i pasuan me mirësi në brezat më të 
mirë; ata ishin njerëzit më të ditur për sunetin, më 
të përsosur në dashurinë për Profetin (paqja qoftë 
mbi të), dhe më të përsosur në pasimin e sheriatit 
të tij, sesa ata që erdhën pas tyre. I Madhërishmi në 
Librin e Tij të qartë thotë: 

 ﴾...وَمَآ ءَاتىَكُٰمُ ٱلرَّسُولُ فخَُذُوهُ وَمَا نَهَىكُٰمۡ عَنۡهُ فٱَنتَهُوا  ﴿...



 

3 

 "Çfarëdo që t’ju japë i Dërguari, merreni atë, e 
çfarëdo që t'ua ndalojë, hiqni dorë prej saj." 

(El Hashr, 7) Po ashtu Allahu i Madhërishëm ka 
thënë: 

َّذِينَ  ﴿... ٱل عَذَابٌ فلَيَۡحۡذَرِ  يصُِيبَهُمۡ  وۡ 
َ
أ فتِۡنَةٌ  تصُِيبَهُمۡ  ن 

َ
أ ٓۦ  ِ مۡرهِ

َ
أ عَنۡ  يُخَالفُِونَ 

ليِمٌ 
َ
 ﴾ أ

 "Le të frikësohen ata që kundërshtojnë urdhrin 
e tij, se mos i kap ndonjë sprovë ose mos i godet një 
dënim i dhembshëm." [En-Nur: 63] Po ashtu Allahu 
i Lartësuar thotë: 

َ وَٱليَۡوۡمَ ٱلۡأٓخِرَ ﴿ سۡوَةٌ حَسَنَةٞ ل مَِن كَانَ يرَجُۡوا  ٱللََّّ
ُ
ِ أ لَّقَدۡ كَانَ لكَُمۡ فيِ رسَُولِ ٱللََّّ

َ كَثيِرٗا  ﴾ 21وَذَكَرَ ٱللََّّ

 "Në të Dërguarin e Allahut ka një shembull të 
mrekullueshëm për atë, që shpreson tek Allahu dhe 
Dita e Fundit dhe e përmend shumë Allahun." (El 
Ahzab, 21) Allahu i Lartësuar thotë: 

َّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بإِحِۡسَٰنٖ رَّضِيَ ﴿ نصَارِ وَٱل
َ
لوُنَ مِنَ ٱلمُۡهَجِٰريِنَ وَٱلأۡ وَّ

َ
ٰبقُِونَ ٱلأۡ وَٱلسَّ

بدَٗاۚ ذَلٰكَِ 
َ
نهَۡرُٰ خَلٰدِِينَ فيِهَآ أ

َ
تٰٖ تَجرۡيِ تَحتَۡهَا ٱلأۡ عَدَّ لهَُمۡ جَنَّ

َ
ُ عَنۡهُمۡ وَرَضُوا  عَنۡهُ وَأ   ٱللََّّ

 ﴾ 100مُ ٱلفَۡوۡزُ ٱلۡعَظِي

 "Sa u përket besimtarëve të parë, prej 
muhaxhirëve dhe ensarëve, Allahu është i kënaqur 
me ata dhe me të gjithë të tjerët që i pasuan me 
vendosmëri e përkushtim në besim; edhe ata janë 
të kënaqur me Atë. Allahu ka përgatitur për ata 



 

4 

kopshte nëpër të cilat rrjedhin lumenj dhe ku do të 
jetojnë përgjithmonë. Kjo është fitorja 
madhështore!" (Et Teube, 100) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلَمَٰ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) Ajetet në këtë kontekst janë të 
shumta. Është e vërtetuar se Pejgamberi صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është prej saj, ajo gjë është e refuzuar." Pra, 
i refuzohet atij. Po ashtu ka thënë në një hadith 
tjetër: 

بهَِا،   كُوا  المَهْدِيَّيَن مِنْ بعَدِي، تَمَسَّ اشِدِينَ  الرَّ بسُِنَّتِِ وسَُنَّةِ الخلُفََاءِ  »عَليَكُم 
 بِدْعَة   

مُورِ، فَإِنَّ كَُُّ مُُدَْثةَ  بِدْعَةٌ وَكَُُّ
ُ
وا عَليَهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُُدَْثاَتِ الأ وعََضُّ

 ضَلََّلةٌ«. 

 "Kapuni fort pas traditës sime dhe traditës së 
kalifëve të drejtë e të përudhur pas meje, 
përmbajuni asaj dhe shtrëngojeni fort me 
dhëmballë, ruajuni nga gjërat e shpikura, ngase çdo 
gjë e shpikur është bidat dhe çdo bidat është 
lajthitje!" Në këto dy hadithe gjendet paralajmërim 



 

5 

i ashpër kundër shpikjes së bidateve (risive) në fe 
dhe veprimit sipas tyre. 

Shpikja e mevludeve të tilla nënkupton se Allahu 
i Lartësuar nuk ia ka plotësuar fenë këtij umeti, dhe 
se Profeti صلى الله عليه وسلم nuk e përcolli atë që i duhet umetit të 
veprojë, derisa erdhën këta të mëvonshmit dhe 
shpikën në sheriatin e Allahut atë që Ai nuk e ka 
ligjësuar; duke pretenduar se kjo i afron tek Allahu. 
Ky, pa dyshim, është rrezik i madh dhe një 
kundërshtim ndaj Zotit Fuqiplotë dhe ndaj të 
Dërguarit të Tij صلى الله عليه وسلم. Zoti Fuqiplotë ua ka përkryer 
robërve të Vet fenë dhe ua ka përsosur mirësinë 
hyjnore, dhe i Dërguari, -sal-lallahu alejhi ue sel-
lem!-, e ka kryer kumtimin e qartë. Ai nuk ka lënë 
asnjë rrugë që të çon në xhenet dhe të largon nga 
zjarri, pa e sqaruar për umetin, siç është vërtetuar 
në hadithin e saktë nga Abdullahu ibn Amr, Allahu 
qoftë i kënaqur me të, i cili ka thënë: "Ka thënë i 
Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم: 

تَهُ عََلَ خَيِر مَا يَعْلَمُهُ لهَُم،  مَّ
ُ
ن يدَُلَّ أ

َ
ا عَليَهِ أ »مَا بَعَثَ الُله مِن نبَِِ  إِلََّّ كََنَ حَقًّ

 وَينُذِْرهَُمْ شَََّ مَا يَعْلَمُهُ لهَُمْ«. 

 'Nuk ka dërguar Allahu asnjë profet, veçse e 
kishte për  detyrë që ta udhëzonte umetin e tij drejt 
më të mirës që dinte për ta, dhe t’i paralajmëronte 
nga më e keqja që dinte për ta.'" E shënon Muslimi 
në "Sahihun" e tij. 

Është e ditur se Pejgamberi ynë صلى الله عليه وسلم është më i miri 



 

6 

i profetëve dhe vula e tyre, dhe më i përsosuri në 
kumtim dhe këshillim. Po të ishte festimi i mevludit 
prej ritualeve të fesë që Allahu i Madhëruar e 
pëlqen, do t'ia kishte sqaruar umetit i Dërguari صلى الله عليه وسلم, 
ose do ta kishte bërë vetë gjatë jetës së tij, ose do ta 
kishin bërë shokët e tij, Allahu qoftë i kënaqur prej 
tyre. E meqë asgjë nga këto nuk ka ndodhur, 
kuptohet se mevludi nuk është aspak prej Islamit; 
përkundrazi, është prej risive të shpikura, nga të 
cilat i Dërguari صلى الله عليه وسلم e ka paralajmëruar umetin e tij, 
siç u përmend në hadithet e mësipërme. Ajetet dhe 
hadithet në këtë kontekst janë të shumta. 

Një grup dijetarësh e kanë deklaruar hapur 
kundërshtimin e mevludeve dhe kanë 
paralajmëruar prej tyre, bazuar në argumentet e 
lartpërmendura dhe të tjera. Ndërsa disa nga të 
mëvonshmit kanë vepruar ndryshe: ata i lejuan ato 
nëse nuk përmbajnë asgjë të keqe; si ekzagjerimi 
ndaj Pejgamberit (paqja qoftë mbi të!), përzierja e 
grave me burrat, përdorimi i veglave të muzikës, e 
të tjera të kësaj natyre që i ndalon sheriati i pastër; 
dhe menduan se mevludet janë prej bidateve të 
mira. 

Parimi sheriatik është: t’i referohemi Librit të 
Allahut dhe Sunetit të të Dërguarit të Tij, 
Muhamedit صلى الله عليه وسلم, në çdo çështje për të cilën njerëzit 
kanë mosmarrëveshje, ashtu siç ka thënë Allahu i 
Madhëruar: 



 

7 

فَإنِ ﴿ مِنكُمۡۖۡ  مۡرِ 
َ
ٱلأۡ ليِ  و 

ُ
وَأ ٱلرَّسُولَ  طِيعُوا  

َ
وَأ  َ ٱللََّّ طِيعُوا  

َ
أ ءَامَنُوٓا   َّذِينَ  ٱل هَا  يُّ

َ
يََٰٓأ

 ِ ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِِۚ ذَلٰ ِ وَٱلرَّسُولِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ بٱِللََّّ وهُ إلِيَ ٱللََّّ كَ  تنََزٰعَۡتُمۡ فيِ شَيۡءٖ فرَُدُّ
حۡسَ 

َ
ويِلاًخَيرۡٞ وَأ

ۡ
 ﴾ 59نُ تأَ

 "O besimtarë! Bindjuni Allahut, bindjuni të 
Dërguarit dhe atyre që drejtojnë punët tuaja. Nëse 
nuk pajtoheni në ndonjë gjë, drejtojuni Allahut dhe 
të Dërguarit, nëse besoni Allahun dhe Ditën e 
Kiametit. Kjo për ju është më e mira dhe shpjegimi 
më i bukur." (En Nisa, 59) Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ ِ ٓۥ إلِيَ ٱللََّّ  ﴾ ...وَمَا ٱخۡتَلفَۡتُمۡ فيِهِ مِن شَيۡءٖ فحَُكۡمُهُ

 "Për çfarëdo gjëje që ju të keni mospajtime, 
gjykimi për të i përket Allahut ..." (Esh Shura, 10) 

Ne e kthyem këtë çështje, që është: festimi i 
mevludeve, te Libri i madhëruar i Allahut dhe e 
gjetëm se ai na urdhëron ta pasojmë të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم në atë që solli, na paralajmëron nga ajo që 
e ndaloi, dhe na njofton se Allahu i Lartësuar e ka 
përsosur për këtë umet fenë e tij. Ndërkohë, ky 
festim nuk bën pjesë në atë që solli i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم; rrjedhimisht, nuk është nga feja që 
Allahu na e ka përsosur dhe na ka urdhëruar ta 
pasojmë të Dërguarin në të. 

Po ashtu e kthyem këtë çështje te suneti i Profetit 
(paqja qoftë mbi të); dhe nuk gjetëm se ai e ka bërë, 
as që ka urdhëruar për të, e as që e kanë bërë shokët 
e tij (kënaqësia e Allahut qoftë mbi ta). Kështu 



 

8 

kuptuam se kjo nuk është prej fesë, por është prej 
risive të shpikura dhe prej përngjasimit me 
hebrenjtë dhe të krishterët në festat e tyre. 

Me këtë bëhet e qartë për çdo njeri që ka 
sadopak vetëdije dhe dëshirë për të vërtetën, si dhe 
paanshmëri në kërkimin e saj: se festimi i 
mevludeve nuk bën pjesë në fenë islame; 
përkundrazi, është prej bidateve (risive) të 
shpikura, të cilat Allahu i Lartësuar dhe i Dërguari i 
Tij صلى الله عليه وسلم kanë urdhëruar të braktisen dhe të kihet 
kujdes prej tyre. Nuk i takon të mençurit të 
mashtrohet nga numri i madh i atyre që e bëjnë atë 
në të gjitha viset; sepse e vërteta nuk njihet me 
numrin e shumtë të atyre që e bëjnë, por njihet me 
argumentet sheriatike, ashtu siç thotë Allahu i 
Lartësuar për hebrenjtë dhe të krishterët: 

مَانيُِّهُمۡۗۡ قلُۡ هَاتوُا  ﴿
َ
وۡ نصََرَٰىٰٰۗ تلِۡكَ أ

َ
َّا مَن كَانَ هُودًا أ وَقَالوُا  لنَ يدَۡخُلَ ٱلجۡنََّةَ إلِ

 ﴾ 111برُۡهَنَٰكُمۡ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيِنَ 

 "Ata thonë: 'Askush nuk do të hyjë në Xhenet, 
përveç hebrenjve ose të krishterëve'. Këto janë 
dëshirat e tyre boshe! Thuaju (o Muhamed): 'Nëse 
është e vërtetë ajo që thoni, atëherë sillni provën 
tuaj!'" (El Bekare, 111) Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ ِ ر ضِ يضُِلُّوكَ عَن  سَبيِلِ اللََّّ
َ
ثرََ مَن  فيِ ال أ ك 

َ
 ﴾ ...وَإِن  تطُِع  أ

 "Nëse i bindesh shumicës së njerëzve që 
gjenden në tokë, ata do të të shmangin nga rruga e 



 

9 

Allahut..." (El Enam, 116) 

Për më tepër, shumica e këtyre festimeve të 
mevludeve, ndonëse janë risi, nuk shpëtojnë pa u 
përfshirë në to edhe të këqija të tjera; si p.sh. 
përzierja e grave me burrat, përdorimi i këngëve 
dhe veglave muzikore, pirja e pijeve dehëse dhe 
përdorimi i narkotikëve, e të tjera ligësi. Mund të 
ketë në të edhe gjëra më të rënda se kaq si, është 
shirku i madh kur ata e ekzagjerojnë në lidhje me 
madhërimin e të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم ose në 
lidhje me të tjerë prej evliave, duke i lutur ata, duke 
u kërkuar atyre ndihmë, duke u kërkuar 
mbështetje, duke besuar se ata e dinë të fshehtën, 
dhe të tjera të ngjashme prej çështjeve të kufrit që 
shumë njerëz i bëjnë kur festojnë datëlindjen e 
Pejgamberit صلى الله عليه وسلم dhe datëlindjet e të tjerëve që i 
quajnë evlià. Është vërtetuar nga i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

ينِ«. هْلَكَ مَن كََنَ قَبلْكَُم الغُلُوَّ فِِ الدِّ
َ
ينِ، فَإنَِّمَا أ  »إِيَّاكُم وَالغُلُوُّ فِِ الدِّ

 "Ruhuni nga ekstremizmi në fe, sepse pikërisht 
ekstremizmi në fe i shkatërroi ata që ishin para 
jush." Po ashtu Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

الِله  عَبدُ  فَقُولوُا:  عَبدٌ،  ناَ 
َ
أ إنَِّمَا  مَرْيمََ،  ابْنَ  النَّصَارىَ  طْرَتِ 

َ
أ كَمَا  تُطْرُونِِ  »لََّ 

 وَرسَُولُُ«.

 "Mos e teproni duke më lavdëruar ashtu siç e 
kanë tepruar të krishterët me (Isain) të birin e 



 

10 

Merjemes. Vërtet unë jam vetëm rob i Tij, andaj 
thoni (për mua): 'Rob i Allahut dhe i Dërguari i Tij.'" 
E shënon Buhariu në "Sahihun", e tij, nga hadithi i 
Umerit, Allahu qoftë i kënaqur me të. 

Ndër gjërat e çuditshme dhe të habitshme është 
se shumë njerëz tregojnë zell e përpjekje për të 
marrë pjesë në këto festime të shpikura – bidate –, 
madje i mbrojnë ato, ndërsa lënë pas dore atë që 
Allahu ua ka bërë detyrë: pjesëmarrjen në namazin 
e xhumasë dhe në namazet me xhemat; nuk i 
kushtojnë kësaj asnjë rëndësi dhe nuk e shohin se 
kanë bërë ndonjë të keqe të madhe. S’ka dyshim se 
kjo vjen nga dobësia e besimit, mungesa e qartësisë, 
dhe nga shumëçka që u ka mbuluar zemrat prej 
llojeve të ndryshme të mëkateve dhe mosbindjeve. 
I kërkojmë Allahut mirësi e mbrojtje për ne dhe për 
mbarë muslimanët! 

Pjesë e gjërave të çuditshme është se disa 
mendojnë se Profeti صلى الله عليه وسلم merr pjesë në mevlud; 
prandaj ngrihen në këmbë për të, duke e 
përshëndetur e duke i uruar mirëseardhjen. Kjo 
është nga të pavërtetat më të mëdha dhe nga 
padituria më e shëmtuar, sepse Profeti صلى الله عليه وسلم nuk del 
nga varri i tij para Ditës së Kiametit, nuk 
komunikon me askënd prej njerëzve dhe nuk merr 
pjesë në tubimet e tyre; përkundrazi, ai qëndron në 
varrin e tij deri në Ditën e Kiametit, ndërsa shpirti i 
tij është në vendin më të lartë të Ilijjinit, pranë Zotit 



 

11 

të tij, në Banesën e Nderimit, siç ka thënë Allahu i 
Lartësuar: 

 ﴾ 16ثُمَّ إنَِّكُم  يوَ مَ ال قيَِامَةِ تُب عَثُونَ  15ثُمَّ إنَِّكُم  بَع دَ ذَلكَِ لمََي تُِونَ ﴿

 "Mandej, pas kësaj ju do të vdisni, 
 pastaj, ju me siguri që do të ringjalleni në Ditën 

e Kiametit." (El Muminun, 15, 16) 

Po ashtu Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

.» ع  لُ مُشَفَّ وًّ
َ
، وَأ لُ شَافعِ  وَّ

َ
ناَ أ

َ
لُ مَنْ ينَشَْقُّ عَنهُْ القَبُْْ يوَمَ القِيَامَةِ، وَأ وَّ

َ
ناَ أ

َ
 »أ

 "Unë jam i pari që do t’i çahet varri Ditën e 
Kiametit; unë jam i pari ndërmjetësues dhe i pari që 
do t’i pranohet ndërmjetësimi." Paqja dhe bekimet 
me të mira nga Zoti i tij qofshin mbi të! 

Këto dy ajete fisnike, hadithi profetik, si dhe të 
gjitha ajetet dhe hadithet e tjera që janë në këtë 
kontekst: të gjitha tregojnë se Profeti صلى الله عليه وسلم dhe të tjerët 
prej të vdekurve do të dalin nga varret e tyre vetëm 
Ditën e Kiametit. Kjo është çështje e pranuar 
unanimisht ndër dijetarët muslimanë dhe në lidhje 
me të nuk ka asnjë mospajtim mes tyre. Duhet që 
çdo musliman t’u kushtojë kujdes këtyre çështjeve 
dhe të ruhet nga risitë dhe besëtytnitë që i kanë 
shpikur injorantët dhe soji i tyre, për të cilat Allahu 
nuk ka zbritur asnjë argument. Allahu është Ai që i 
kërkohet ndihmë, dhe tek Ai është mbështetja dhe 
nuk ka fuqi e as forcë veçse me Të. 

Sa i përket dërgimit të salavateve dhe selameve 



 

12 

mbi të Dërguarin e Allahut صلى الله عليه وسلم, kjo është prej 
adhurimeve më të vlefshme dhe prej veprave të 
mira, ashtu siç ka thënë Allahu i Lartësuar: 

َّذِينَ ءَامَنُوا  صَلُّوا  عَليَۡهِ وسََل مُِوا  ﴿ هَا ٱل يُّ
َ
ۚ يََٰٓأ بِي ِ ونَ علَىَ ٱلنَّ

َ وَمَلََٰٓئكَِتَهُۥ يصَُلُّ  إنَِّ ٱللََّّ
 ﴾ 56تسَۡليِمًا

 "Vërtet, Allahu e bekon të Dërguarin dhe engjëjt 
e Tij luten për atë. O besimtarë, lutuni për atë dhe 
përshëndeteni me selam!" (El Ahzab, 56) Profeti صلى الله عليه وسلم 
ka thënë: 

ا«.  َّ وَاحِدَةً؛ صَلََّّ الُله عَليَهِ بهَِا عَشًْْ  »مَنْ صَلََّّ عََلَ

 "Ai që dërgon salavate për mua një herë, Allahu 
do të dërgojë salavate (do ta lavërojë) për të dhjetë 
herë." Dërgimi i salavateve është i ligjshëm në të 
gjitha kohët, por më i theksuar është në fund të çdo 
namazi, madje sipas një grupi dijetarësh, në 
teshehhudin e fundit të çdo namazi është i 
detyrueshëm. Sunetësia e tij bëhet më e theksuar në 
rrethana të ndryshme, si: pas ezanit, kur përmendet 
Pejgamberi صلى الله عليه وسلم, dhe në ditën e xhuma dhe natën e saj, 
siç dëshmojnë për këtë hadithe të shumta. 

Allahut i lutemi që të na japë sukses neve dhe 
gjithë muslimanëve në kuptimin e fesë së Tij dhe 
qëndrueshmërinë në të, dhe t’u dhurojë të gjithëve 
përqafimin e Sunetit dhe ruajtjen nga bidati. 
Padyshim Ai është Dhënës dhe Bujar. 

Salavatet dhe selamet qofshin për Muhamedin, 



 

13 

familjen dhe shokët e tij! 
 

 

*** 

  



 

14 

َّالرتح يم َّ  ن 
 بِسْمَِّاللَّت َّالرتحْ 

Broshura e gjashtë: 

Dispozita e festimit të Natës së Israsë dhe 

Miraxhit. 
Çdo lavdërim i takon Allahut, ndërsa salavatet 

dhe selamet ia dërgojmë të Dërguarit të Allahut, 
familjes dhe shokëve të tij. 

Nuk ka dyshim se Israja dhe Miraxhi janë prej 
shenjave madhore të Allahut, që dëshmojnë për 
vërtetësinë e të Dërguarit të Tij, Muhamedit -sal-
lallahu alejhi ue sel-lem!-, dhe për madhështinë e 
pozitës së tij pranë Allahut të Madhërishëm; po 
ashtu, ato janë ndër dëshmitë për fuqinë e 
jashtëzakonshme të Allahut dhe për Lartësinë e Tij 
mbi tërë krijesat e Tij. Allahu i Madhërishëm thotë: 

قصَۡا  ﴿
َ
ِنَ ٱلمَۡسۡجِدِ ٱلحۡرََامِ إلِيَ ٱلمَۡسۡجِدِ ٱلأۡ سۡرَىٰ بعَِبۡدِهۦِ ليَۡلاٗ م 

َ
َّذِيٓ أ سُبۡحَنَٰ ٱل

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ  َّذِي بَرَٰكۡنَا حَوۡلهَُۥ لنِرُِيهَُۥ مِنۡ ءَايَتٰنَِاۚٓ إنَِّهُۥ هُوَ ٱلسَّ  ﴾ 1ٱل

 "I lavdëruar qoftë Ai që e bëri robin e Tij 
(Muhamedin) të udhëtojë natën nga Xhamia e 
Shenjtë (në Mekë) në Xhaminë e Largët (të 
Jerusalemit), rrethinën e së cilës e kemi bekuar, për 
t’i treguar atij disa nga mrekullitë Tona. Ai, me të 
vërtetë, dëgjon çdo gjë dhe sheh çdo gjë." (El Isra, 1) 

Është përcjellë nga burime të shumta nga i 
Dërguari صلى الله عليه وسلم se ai u ngrit në qiej, dhe iu hapën dyert 



 

15 

e tyre derisa kaloi qiellin e shtatë. Atëherë Zoti i tij, 
i Lartësuar qoftë Ai, i foli ashtu siç deshi, dhe i bëri 
obligim faljen e pesë namazeve. Allahu i Lartësuar 
fillimisht i kishte bërë obligim pesëdhjetë namaze, 
por Profeti ynë Muhamed صلى الله عليه وسلم vazhdimisht i drejtohej 
Atij duke i kërkuar lehtësim, derisa i uli në pesë. 
Kështu, ato janë pesë sa i takon detyrës dhe 
pesëdhjetë sa i takon shpërblimit sepse vepra e 
mirë shpërblehet me dhjetëfishin e saj. Prandaj, 
vetëm Allahut i takojnë lavdërimi dhe falënderimi 
për të gjitha begatitë e Tij. 

Specifikimi i kësaj nate në të cilën ndodhën Israja 
dhe Miraxhi, nuk është cekur në hadithet e sakta, as 
në muajin Rexheb e as në ndonjë muaj tjetër. Çdo 
gjë që përmendet në lidhje me specifikimin e saj 
nuk është e vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم, sipas dijetarëve 
të hadithit. Allahu i Lartësuar ka urtësinë e Tij të 
përsosur në faktin që ua ka bërë njerëzve ta 
harrojnë atë. Edhe sikur të ishte vërtetuar 
përcaktimi i saj, nuk do t’u lejohej muslimanëve ta 
veçonin me ndonjë adhurim, e as ta festonin atë 
natë; sepse Profeti صلى الله عليه وسلم dhe shokët e tij – Allahu qoftë 
i kënaqur me ta – nuk e kanë festuar dhe nuk e kanë 
veçuar me asgjë. Po të ishte kremtimi i saj i 
ligjshëm, Profeti صلى الله عليه وسلم do ta kishte sqaruar për umetin: 
qoftë me fjalë, qoftë me vepër. Dhe po të kishte 
ndodhur diçka nga kjo, do të ishte bërë e njohur dhe 
e përhapur, dhe shokët e Profetit صلى الله عليه وسلم – Allahu qoftë i 



 

16 

kënaqur me ta – do ta kishin transmetuar deri te ne, 
sepse ata kanë transmetuar nga Profeti i tyre صلى الله عليه وسلم çdo 
gjë që i nevojitet umetit dhe nuk kanë lënë pas dore 
asgjë nga feja; përkundrazi, ata janë të parët në çdo 
të mirë. Prandaj, po të ishte i ligjshëm kremtimi i 
kësaj nate, ata do të kishin qenë të parët që do ta 
bënin. Profeti صلى الله عليه وسلم është këshilluesi më i sinqertë për 
njerëzit, ai e përcolli mesazhin në mënyrën më të 
plotë dhe e kreu amanetin. Sikur madhërimi i kësaj 
nate dhe festimi i saj të ishte prej fesë së Allahut, 
Profeti صلى الله عليه وسلم nuk do ta linte pas dore dhe nuk do ta 
fshihte. Meqë nuk ndodhi asgjë prej kësaj, u bë e 
qartë se festimi apo madhërimi i saj nuk janë aspak 
prej Islamit. Allahu i Lartësuar këtij ummeti ia ka 
përsosur fenë dhe ia ka plotësuar mirësinë, dhe e ka 
qortuar atë që shpik në fe atë që Allahu nuk e ka 
lejuar. Për këtë i Lartësuari në Librin e Tij të qartë 
ka thënë: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلَمَٰ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) Po ashtu Zoti i Lartmadhërishëm 
tha: 

ۚ وَلوَۡلاَ كَلمَِةُ ٱلفَۡصۡلِ ﴿ ُ ذَنۢ بهِِ ٱللََّّ
ۡ
ينِ مَا لمَۡ يأَ ِ ِنَ ٱلد  مۡ لهَُمۡ شُرَكََٰٓؤُا  شَرَعُوا  لهَُم م 

َ
أ

لٰمِِينَ لهَُمۡ عَذَابٌ  ليِمٞ لقَُضِيَ بيَنَۡهُمۡۗۡ وَإِنَّ ٱلظَّ
َ
 ﴾ 21أ



 

17 

 "A kanë ata idhuj, të cilët u kanë ligjësuar një fe 
që nuk e ka lejuar Allahu?! Sikur të mos kishte qenë 
fjala e vendimit të mëparshëm, ata do të ishin 
gjykuar menjëherë. Për keqbërësit është përgatitur 
një dënim i dhembshëm." (Esh Shura, 21) 

Është vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم në hadithet e sakta 
paralajmërimi nga bidatet dhe sqarimi i qartë se 
bidati është devijim, këtë Profeti (paqja qoftë mbi 
të) e bëri për t’ia tërhequr vërejtjen umetit mbi 
madhësinë e rrezikut të tyre dhe për t’i larguar ata 
nga kryerja e tyre. Një nga këto hadithe është dhe 
hadithi i saktë që është cekur në dy Sahihët nga 
Aishja (Allahu qoftë i kënaqur me të), se Profeti صلى الله عليه وسلم 
se ka thënë: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është e saj, ajo gjë është e refuzuar." Në një 
transmetim të Muslimit thuhet: 

.» مْرَناَ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
 »مَنْ عَمِلَ عَمَلًَّ ليَسَْ عَليَهِ أ

 "Kushdo që bën ndonjë vepër që nuk është në 
përputhje me çështjen (fenë) tonë, ajo (vepër) 
është e refuzuar." Muslimi shënon në "Sahihun" e 
tij, nga Xhabiri (Allahu qoftë i kënaqur me të!), i cili 
ka thënë: i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم thoshte në hutben e 
tij ditën e xhumasë: 

وَشَََّ  د  صلى الله عليه وسلم،  مُُمََّ هَدْيُ  الهَدْيِ  وخََيَر  الِله،  كِتَابُ  خَيَر الحدَِيثِ  فَإنَِّ  بَعْدَ،  مَا 
َ
»أ



 

18 

 بِدْعَة  ضَلََّلةٌَ«. 
مُورِ مُُدَْثاَتُهَا، وَكَُُّ

ُ
 الأ

 "Vërtet fjala më e mirë është Libri i Allahut, dhe 
udhëzimi më i mirë është udhëzimi i Muhamedit صلى الله عليه وسلم, 
kurse gjërat më të këqija janë gjërat e shpikura dhe 
bidatet (risitë) në fe, dhe çdo bidat është devijim." 
Nesaiu ka tansmetuar një shtesë me zinxhir të mirë 
transmetimi: 

 »وَكَُُّ ضَلََّلةَ  فِِ النَّارِ«. 

 "Dhe çdo humbje të shpie në zjarr." Në librat e 
suneneve transmetohet nga Irbad ibn Sarije (Allahu 
qoftë i kënaqur me të!) se ai ka thënë: "I Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم na këshilloi me një këshillë drithëruese, 
prej së cilës zemrat u tronditën dhe sytë u përlotën. 
Atëherë ne i thamë: 'O i Dërguari i Allahut, këto fjalë 
po na duken sikur janë këshillë lamtumirëse, ndaj 
na porosit!' Ai tha: 

مَنْ  فَإِنَّهُ  عَبدٌ،  عَليَكُم  رَ  مَّ
َ
تأَ وَإِنْ  اعَةِ  وَالطَّ معِ  وَالسَّ الِله  بتِقَْوىَ  وصِيكُم 

ُ
»أ

اشِدِينَ   الرَّ الخلفَُاءِ  وسَُنَّةِ  بسُِنَّتِِ  فَعَليَكُم  كَثِيًرا،  اخْتِلََّفًا  فسََيَرىَ  مِنكُْم  يعَِشْ 
وعََضُّ  بهَِا  كُوا  تَمَسَّ بَعْدِي،  مِنْ  وَمُُدَْثاَتِ  المَهْدِيِّيَن  وَإِيَّاكُم  باِلنَّوَاجِذِ،  عَليَهَْا  وا 

 بِدْعَة  ضَلََّلةٌَ«. 
مُورِ، فَإِنَّ كَُُّ مُُدَْثةَ  بِدْعَة  وَكَُُّ

ُ
 الأ

 'Ju porosis të keni frikë Allahun dhe të jeni të 
dëgjueshëm e të bindur, edhe nëse ju bëhet prijës 
ndonjë rob, sepse ai që jeton më gjatë nga ju do të 
shohë kundërshti të shumta. Andaj kapuni fort pas 
traditës sime dhe traditës së kalifëve të drejtë e të 



 

19 

përudhur pas meje, shtrëngojeni me dhëmballë, 
dhe ruhuni nga gjërat e shpikura, sepse çdo gjë e 
shpikur është bidat dhe çdo bidat është lajthitje.'" 
Hadithet në këtë kontekst janë të shumta. 

Është vërtetuar nga shokët e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم, dhe nga selefët e drejtë pas tyre se kanë 
paralajmëruar dhe frikësuar nga bidatet (risitë) në 
fe sepse ato janë shtesë në fe dhe një legjislacion 
fetar që Allahu nuk e ka lejuar, si edhe përngjasim 
me armiqtë e Allahut prej hebrenjve dhe të 
krishterëve në shtesat që ata bënë në fenë e tyre 
dhe në shpikjen e gjërave që Allahu nuk i ka lejuar, 
dhe sepse pasoja e tyre e pashmangshme është 
nënvlerësimi i fesë islame dhe akuzimi i saj për 
mosplotësim. Dihet se në këtë ka prishje të madhe 
dhe ligësi të shëmtuar, si dhe përplasje me Fjalën e 
Allahut të Madhërishëm: 

كۡمَلۡتُ لكَُمۡ دِينَكُمۡ ﴿...
َ
 ﴾ ...ٱليَۡوۡمَ أ

 "Sot jua përsosa fenë tuaj" (El Maide, 3) Dhe 
kundërshtimi i qartë i haditheve të Profetit صلى الله عليه وسلم që 
paralajmërojnë nga bidatet (risitë) në fe dhe që i 
bëjnë ato të urryeshme. 

Shpresoj që ato që përmendëm prej 
argumenteve të jenë të mjaftueshme dhe bindëse 
për kërkuesin e së vërtetës në hedhjen poshtë të 
këtij bidati, d.m.th.: bidatit të festimit të Natës së 
Israsë dhe Miraxhit, dhe në tërheqjen e vërejtjes 



 

20 

prej tij, dhe se ai nuk është aspak prej fesë islame. 
Për shkak se Allahu e ka bërë detyrë këshillimin 

për muslimanët, sqarimin e çështjeve që u ka 
ligjësuar Allahu në fe dhe ndalimin e fshehjes së 
diturisë, e pashë të udhës t’u tërheq vërejtjen 
vëllezërve të mi muslimanë për këtë bidat (në fe), i 
cili është përhapur në shumë vise, saqë disa njerëz 
e konsiderojnë pjesë të fesë. 

Allahut i lutemi që ta përmirësojë gjendjen e të 
gjithë muslimanëve, t’u japë atyre aftësinë e të 
kuptuarit në fe, dhe të na japë sukses neve dhe atyre 
për t’u kapur fort pas së vërtetës dhe për të 
qëndruar në të, si dhe për të lënë atë që bie ndesh 
me të. Allahu është i Plotfuqishëm ta bëjë të 
mundur një gjë të tillë. 

Salavatet, selamet dhe bekimet qofshin për robin 
dhe të Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen dhe shokët e tij! 

 

 

*** 

  



 

21 

َّالرتح يم َّ  ن 
 بِسْمَِّاللَّت َّالرتحْ 

Broshura e shtatë: 

Gjykimi mbi festimin e Natës së mesit të 

muajit të Shabanit. 
Falënderimi i takon Allahut, i Cili na e përsosi 

fenë dhe na e plotësoi mirësinë, dhe salavatet dhe 
selamet qofshin për Profetin dhe të Dërguarin e Tij, 
Muhamedin, Profetin e pendimit dhe të mëshirës. 

Allahu i Lartësuar thotë: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلَمَٰ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) Po ashtu Allahu i Lartësuar 
thotë: 

﴿ ُ ذَنۢ بهِِ ٱللََّّ
ۡ
ينِ مَا لمَۡ يأَ ِ ِنَ ٱلد  مۡ لهَُمۡ شُرَكََٰٓؤُا  شَرَعُوا  لهَُم م 

َ
 ﴾ ...أ

 "A kanë ata idhuj, të cilët u kanë caktuar një fe 
që nuk e ka lejuar Allahu?!" (Esh Shura, 21), Në dy 
Sahihët, Aishja (Allahu qoftë i kënaqur me të!) 
transmeton se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është prej saj, ajo gjë është e refuzuar." 



 

22 

Muslimi e shënon në "Sahihun" e tij hadithin që e 
përcjell Xhabiri (Allahu qoftë i kënaqur me të!), se 
Profeti صلى الله عليه وسلم zakonisht thoshte në hutben e xhumasë: 

د  صَلََّّ الُله عَليَهِ  ا بَعْدُ: فإَِنَّ خَيَر الحدَِيثِ كِتَابُ الِله، وخََيَر الهَدْيِ هَدْيُ مُُمََّ مَّ
َ
»أ

 بِدْعَة  ضَلََّلةٌَ«. 
مُورِ مُُدَْثاَتُهَا، وَكَُُّ

ُ
 وسََلَّمَ، وَشَََّ الأ

 "Vërtet, fjala më e mirë është Libri i Allahut, 
udhëzimi më i mirë është udhëzimi i Profetit 
Muhamed صلى الله عليه وسلم, ndërsa më të këqijat e çështjeve janë 
risitë (bidatet), dhe çdo bidat është devijim." Ajetet 
dhe hadithet në këtë kuptim janë të shumta, dhe ato 
dëshmojnë qartazi se Zoti i Lartmadhëruar e 
përkreu fenë e këtij ummeti dhe e përsosi mbi të 
mirësinë hyjnore, dhe Ai nuk e mori nga kjo botë 
Profetin e Tij, -sal-lallahu alejhi ue sel-lem!-, veçse 
pasi ai e përcolli mesazhin e qartë dhe ia sqaroi 
umetit gjithçka që Zoti i ka ligjësuar atij prej fjalëve 
e veprave. Profeti صلى الله عليه وسلم e sqaroi qartë se çdo gjë që 
njerëzit e shpikin pas tij dhe ia atribuojnë fesë 
islame, qoftë fjalë apo vepër, është bidat që do t’i 
refuzohet vepruesit të saj, edhe nëse qëllimi i tij 
është i mirë. Këtë çështje e kanë ditur shokët e të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم (Allahu qoftë i kënaqur me 
ta!), dhe po ashtu edhe dijetarët e Islamit pas tyre; 
prandaj i kanë kundërshtuar bidatet dhe kanë 
paralajmëruar prej tyre, ashtu siç e kanë 
përmendur të gjithë ata që kanë shkruar për 
madhërimin e Sunetit dhe kundërshtimin e bidatit; 



 

23 

si Ibn Uedah, Turtushi, Ebu Shameh, e të tjerë. 
Ndër bidatet që i kanë shpikur disa njerëz është: 

bidati i festimit të Natës së mesit të Shabanit dhe 
veçimi i ditës së saj me agjërim. Për këtë nuk ka 
argument mbi të cilin lejohet të mbështetemi. Për 
vlerën e saj kanë ardhur hadithe të dobëta, në të 
cilat nuk lejohet të mbështetemi. 

Sa i përket haditheve që janë transmetuar për 
vlerën e namazit në të, të gjitha janë të sajuara, 
sikurse kanë tërhequr vërejtjen për këtë shumë 
prej dijetarëve. Dhe, nëse do Allahu, do t'i 
përmendim disa prej fjalëve të tyre. 

Në këtë çështje janë përcjellë gjithashtu 
transmetime nga disa selefë të Shamit e të tjerë. 

Ajo mbi të cilën është rënë dakord nga shumica 
e dijetarëve është se festimi i saj është bidat, dhe se 
hadithet që përcillen për vlerën e saj janë të gjitha 
të dobëta, e disa prej tyre të trilluara. Ndër ata që e 
kanë vënë në dukje këtë është Hafidh Ibën Rexhebi, 
në librin e tij: (Lataif el-Ma'arif), po ashtu dhe disa 
të tjerë. Dihet se hadithet e dobëta praktikohen 
vetëm në ato adhurime të cilave u është vërtetuar 
origjina me argumente të sakta. Sa i përket festimit 
të Natës së mesit të Shabanit, ai nuk ka asnjë bazë 
të saktë që të përkrahet qoftë edhe me hadithe të 
dobëta. Këtë parim të vyer e ka përmendur imami 
Ebu’l-Abbas Shejhul-Islam Ibn Tejmije, Allahu e 
mëshiroftë. 



 

24 

Lexues i nderuar, unë po të përcjell atë që kanë 
thënë disa prej dijetarëve lidhur me këtë çështje, në 
mënyrë që të jesh i qartë rreth saj. 

Ka konsensus te dijetarët — Allahu i mëshiroftë 
— se është detyrë që çështjet për të cilat njerëzit 
kanë mospajtime të kthehen te Libri i Allahut dhe te 
Suneti i të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe cilido të jetë 
gjykimi i të dyve apo i njërit prej tyre, ai është dhe 
ligji islam që detyrimisht duhet të pasohet, e çfarë 
bie ndesh me këto dy burime duhet të refuzohet. 
Ndërsa adhurimet që nuk janë cekur në to, janë 
bidat dhe nuk është e lejuar të bëhen, e aq më tepër 
të thirret në to dhe të përkrahen. Allahu i 
Madhëruar dhe i Lartësuar ka thënë: 

فَإنِ ﴿ مِنكُمۡۖۡ  مۡرِ 
َ
ٱلأۡ ليِ  و 

ُ
وَأ ٱلرَّسُولَ  طِيعُوا  

َ
وَأ  َ ٱللََّّ طِيعُوا  

َ
أ ءَامَنُوٓا   َّذِينَ  ٱل هَا  يُّ

َ
يََٰٓأ

 ِ ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِِۚ ذَلٰ ِ وَٱلرَّسُولِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ بٱِللََّّ وهُ إلِيَ ٱللََّّ كَ  تنََزٰعَۡتُمۡ فيِ شَيۡءٖ فرَُدُّ
حۡسَ 

َ
ويِلاًخَيرۡٞ وَأ

ۡ
 ﴾ 59نُ تأَ

 "O besimtarë! Bindjuni Allahut, bindjuni të 
Dërguarit dhe atyre që drejtojnë punët tuaja. Nëse 
nuk pajtoheni në ndonjë gjë, drejtojuni Allahut dhe 
të Dërguarit, nëse besoni Allahun dhe Ditën e 
Kiametit. Kjo për ju është më e mira dhe shpjegimi 
më i bukur." (En Nisa, 59) Po ashtu Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ِ وَ ﴿ ٓۥ إلِيَ ٱللََّّ  ﴾ ...مَا ٱخۡتَلفَۡتُمۡ فيِهِ مِن شَيۡءٖ فحَُكۡمُهُ



 

25 

 "Për çfarëdo gjëje që ju të polemizoni, gjykimi i 
saj është tek Allahu..." (Esh Shura, 10) Allahu i 
Lartësuar thotë: 

َ فٱَتَّبعُِونيِ ﴿ ُ وَيَغۡفرِۡ لكَُمۡ ذُنوُبكَُمۡ قلُۡ إنِ كُنتُمۡ تُحبُِّونَ ٱللََّّ  ﴾...يُحبۡبِۡكُمُ ٱللََّّ

 "Thuaju (o Muhamed): 'Nëse ju e doni Allahun, 
atëherë më ndiqni mua, që Allahu t’ju dojë dhe t’jua 
falë gjynahet...'" (Al Imran, 31) Gjithashtu, Allahu i 
Madhërishëm thotë: 

نفُسِهِمۡ ﴿
َ
ِمُوكَ فيِمَا شَجَرَ بيَنَۡهُمۡ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا  فيِٓ أ فلَاَ وَرَب كَِ لاَ يؤُۡمِنُونَ حَتَّيٰ يُحَك 

ا قَضَيۡتَ وَيسَُل مُِوا  تسَۡليِمٗا ِمَّ  ﴾ 65حَرجَٗا م 

 "Jo, për Zotin tënd, ata nuk do të jenë besimtarë 
të vërtetë, derisa të të marrin ty për gjyqtar për 
kundërshtitë mes tyre e pastaj, të mos ndiejnë 
kurrfarë dyshimi ndaj gjykimit tënd dhe të të 
binden ty plotësisht." (En Nisa, 65) Ajetet në këtë 
kontekst janë të shumta, ato janë argument i prerë 
për obligimin e kthimit të çështjeve për të cilat ka 
mosmarrëveshje te Libri i Allahut dhe Suneti i të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, si dhe për obligimin e 
kënaqjes me gjykimin e tyre. Kjo është ajo që e 
kërkon besimi, dhe kjo është më e mira për robërit 
në këtë botë dhe në botën tjetër, dhe përfundimi i 
saj është më i miri. 

Hafidh ibn Rexhebi (Allahu e pastë mëshiruar!), 
në librin e tij: "Lataif el-me'arif", lidhur me këtë 
çështje – pas fjalëve paraprake – shprehet: 



 

26 

"Sa i përket natës së mesit të Shabanit, tabiinët 
nga banorët e Shamit, si Halid ibn Ma‘dan, Mekhul, 
Lukman ibn Amir e të tjerë, e madhëronin dhe i 
përkushtoheshin adhurimit gjatë saj. Prej tyre 
njerëzit mësuan rreth vlerës dhe madhërimit të 
kësaj nate. Është thënë se atyre u kishin arritur, 
lidhur me këtë, rrëfime israilijate. E kur u përhap 
mendimi i tyre nëpër qytete, njerëzit u ndanë në 
mendime për këtë. Disa e pranuan mendimin e tyre 
dhe u pajtuan me ta në madhërimin e saj; ndër të 
cilët ishte edhe një grup prej adhuruesve të 
devotshëm nga njerëzit e Basrës dhe të tjerë. 
Ndërsa shumica e dijetarëve të Hixhazit e refuzuan 
këtë gjë. Prej tyre ishte dhe Ibën Ebi Mulejke. Këtë 
mendim e ka cituar Abdurrahman ibën Zejd ibën 
Eslem nga juristët e Medinës, dhe ky është mendimi 
i nxënësve të Malikut dhe i disa të tjerëve. Ata 
thanë: "E gjitha kjo është bidat." 

Dijetarët e Shamit kanë dy mendime të 
ndryshme lidhur me mënyrën e adhurimit në të: 

Mendimi i parë: është e pëlqyeshme që ajo të 
kalohet në adhurim në mënyrë kolektive në xhami. 
Halid ibn Me’dani, Lukman ibn Amiri dhe  disa 
dijetarë të tjerë vishnin rrobat e tyre më të mira, 
përdornin temjan dhe lyheshin me surmë, dhe e 
kalonin atë natë në namaz në xhami. Po ashtu dhe 
Is’hak ibn Rah'uejh ishte i këtij mendimi. Sa i përket 
faljes gjatë kësaj nate në xhami me xhemat, ai 



 

27 

(Is'hak ibn Rah'uejhi) ka thënë: "Kjo nuk është 
bidat." Këtë e ka transmetuar Harb el-Kirmani në 
“Mesail”. 

Mendimi i dytë: është i papëlqyeshëm tubimi 
gjatë kësaj nate, në xhami, për namaz, këshilla dhe 
lutje. Por nuk ka asgjë të keqe që njeriu të falet në 
këtë natë në mënyrë individuale. Ky është mendimi 
i Euzaiut, imamit të banorëve të Sham-it, juristit 
dhe dijetarit të tyre, dhe ky është mendimi më afërt 
me të vërtetën, në dashtë Allahu i Lartësuar." 
Mandej Ibn Rexhebi vazhdon dhe thotë: Nuk njihet 
ndonjë fjalë e imam Ahmedit lidhur me natën e 
mesit të Sha‘banit. Ndërsa lidhur me 
pëlqyeshmërinë e faljes së namazit të natës në të, 
prej tij mund të nxirren dy përfundime, duke u 
bazuar në dy transmetimet prej tij për faljen e 
namazit të natës në dy netët e Bajrameve; sipas një 
transmetimi nga ai, ai nuk e ka pëlqyer namazin e 
natës, në natën e bajramit të falet në xhemat, ngase 
një gjë e tillë nuk është transmetuar nga Pejgamberi 
 dhe shokët e tij.  Dhe sipas një transmetimi tjetër صلى الله عليه وسلم
ai e ka pëlqyer për shkak se Abdurrahman ibn Jezid 
ibn el-Esved i cili ishte nga brezi i tabiinëve e ka 
vepruar këtë. Lidhur me namazin e natës së mesit 
të Sha’banit nuk është vërtetuar asgjë nga Profeti صلى الله عليه وسلم 
e as nga shokët e tij, por është vërtetuar nga një 
grup tabiinësh, nga juristë të shquar të Shamit." 

Këto ishin fjalët e hafidh Ibn Rexhebit, Allahu e 



 

28 

mëshiroftë, në to ai e shpreh qartë se nuk është 
vërtetuar asgjë nga Profeti صلى الله عليه وسلم e as nga shokët e tij, 
Allahu qoftë i kënaqur me ta, lidhur me natën e 
mesit të muajit të Shabanit. 

Sa i përket preferencës së Euzait (Allahu e pastë 
mëshiruar!) se është e pëlqyeshme që namazi në të, 
të falet në mënyrë individuale dhe preferencës 
hafidh Ibn Rexhebit për këtë mendim, themi se ky 
mendim është i panjohur dhe i dobët, ngase çdo gjë 
që nuk vërtetohet me argumente fetare se është e 
ligjshme (me Kuran dhe Sunet), nuk i lejohet 
muslimanit ta shpikë në fenë e Allahut, është njësoj 
si ta bëjë në mënyrë individuale apo kolektive, në 
vetmi apo në publik, për shkak të përgjithshmërisë 
së fjalës së Profetit صلى الله عليه وسلم: 

.» مْرُناَ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
 »مَنْ عَمِلَ عَمَلًَّ ليَسَْ عَليَهِ أ

 "Kushdo që bën ndonjë vepër që nuk është në 
përputhje me çështjen (fenë) tonë, ajo (vepër) 
është e refuzuar." Dhe të tjera prej argumenteve që 
tregojnë për refuzimin e bidateve (risive) dhe 
paralajmërimin kundër tyre. 

Imami Ebu Bekr Turtushi (Allahu e mëshiroftë!), 
në librin e tij: "El-havadithu uel-bideu'", shprehet: 

Ka transmetuar Ibn Veddah nga Zejd ibn Eslem, 
i cili ka thënë: Ne nuk kemi hasur asnjë prej 
hoxhallarëve tanë e as prej dijetarëve tanë të fikhut 
që t’i kushtonte rëndësi natës së mesit të Shabanit, 



 

29 

as që t’i kushtonte rëndësi hadithit të Mekhulit, dhe 
nuk e shihnin se ajo kishte ndonjë vlerë të veçantë 
mbi netët e tjera." 

Dikush i tha Ibn Ebi Mulejkës: "Zijad en-Numejri 
thotë: 'Vërtet, shpërblimi i Natës së mesit të 
Shabanit është si shpërblimi i Natës së Kadrit.'" Ai 
tha: "Po ta dëgjoja dhe të kisha një shkop në dorë, 
do ta godisja." Zijadi ishte predikues. Këto ishin 
fjalët e Ebu Bekër Turtushit. 

Dijetari i madh, Sheukani (Allahu e pastë 
mëshiruar!), në librin: "El-Fevaid el mexhmuah", 
shprehet: 

Hadithi: "O Ali, atij që fal njëqind rekate në natën 
e mesit të Shabanit, duke lexuar në çdo rekat 
Fatiha-n  dhe "Kul huvallahu ehad" dhjetë herë, 
Allahu do t’ia plotësojë çdo nevojë..." Ky hadith 
është i shpikur (ar. meudu). Shpërblimi i cekur në 
tekstin e tij që i premtohet atij që e fal këtë namaz 
dëshmon për pavërtetësinë e këtij hadithi. Kushdo 
që e njeh shkencën e hadithit nuk dyshon se ky 
hadith është i shpikur. Transmetuesit e tij janë të 
panjohur. Është transmetuar edhe përmes një 
rruge të dytë e të tretë, por të gjitha  janë të 
shpikura, dhe transmetuesit e tyre janë të panjohur. 
Në librin "el-Muhtasar" ka thënë: "Hadithi i namazit 
të gjysmës së Shabanit është i pavlefshëm. Ndërsa 
hadithi i Ibn Hibbanit, që e përcjell nga Aliu: 'Kur të 
jetë nata e gjysmës së Shabanit, qëndroni në namaz 



 

30 

gjatë saj dhe agjëroni ditën e saj' është hadith i 
dobët." Në librin "el-Leali" ka thënë: "Njëqind 
rekate në natën e mesit të Shabanit, duke e lexuar 
suren ‘Ihlas’ dhjetë herë", me gjithë përshkrimin e 
gjatë të vlerave të tij, e shënojnë Dejlemiu dhe të 
tjerë, është hadith i shpikur dhe shumica e 
transmetuesve të tij në tre rrugët (zinxhirët) janë të 
panjohur e të dobët" Po ashtu ka thënë: Hadithi 
"Dhe dymbëdhjetë rekate duke e kënduar suren El-
Ihlas tridhjetë herë." Është hadith i sajuar. Po ashtu 
me tekstin: "Dhe katërmbëdhjetë rekate." Është i 
sajuar. 

Me këtë hadith u mashtrua një grup prej 
dijetarëve të fikhut, si autori i (Ihjaut) e të tjerë, 
ashtu edhe disa prej komentatorëve të Kuranit. 
Namazi i kësaj nate — nata e mesit të Shabanit — 
është transmetuar në forma të ndryshme, por të 
gjitha janë të pavërteta dhe të sajuara. Kjo nuk bie 
ndesh me transmetimin e Tirmidhiut nga hadithi i 
Aishes (Allahu qoftë i kënaqur me të!) që flet për 
shkuarjen e Pejgamberit صلى الله عليه وسلم në varrezat e Bekisë, 
dhe as me zbritjen e Zotit të Lartësuar (ashtu siç i 
takon madhërisë së Tij) natën e mesit të Shabanit 
në qiellin e kësaj bote, e as me faktin se Ai fal më 
shumë se numri i qimeve të dhenve të fisit Kelb, 
sepse këtu bëhet fjalë vetëm për këtë falje (namaz) 
të sajuar në këtë natë. Ndonëse, hadithi i Aishes 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!) është i dobët dhe me 



 

31 

shkëputje në zinxhir. Po ashtu, hadithi i Aliut 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!) që u përmend më 
herët rreth namazit të kësaj nate, nuk e 
kundërshton faktin se ky namaz është i sajuar, edhe 
pse ai vetë ka dobësi, sikurse e përmendëm atje. 
(këtu përfundon citati nga libri "El-Leali) 

Hafidh el Irakiu ka thënë: "Hadithi i namazit të 
natës së mesit të Shabanit është i sajuar ndaj të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe është gënjeshtër ndaj 
tij." Imam Neveviu ka thënë në librin (el-Mexhmu‘): 
"Namazi i njohur si Namazi i Regaibit, që është 
dymbëdhjetë rekate mes akshamit dhe jacisë, natën 
e xhumasë së parë të Rexhebit, dhe namazi i natës 
së mesit të Shabanit me njëqind rekate: këto dy 
namaze janë bidate të urryera. Mos u mashtro nga 
përmendja e tyre në librat (Kutul-kulub) dhe (Ihja 
Ulumid-Din), e as nga hadithi i përmendur në to, 
sepse e tëra kjo është e pavërtetë. Mos u mashtro as 
nga ndonjëri prej imamëve tek i cili nuk ka e ka 
pasur të qartë gjykimin mbi to dhe ka shkruar disa 
faqe duke i konsideruar të pëlqyeshme, sepse pa 
dyshim ai ka gabuar në këtë." 

Shejhu, imami, Ebu Muhamed Abdur-Rrahman 
ibn Ismail el-Makdisi, ka shkruar një libër të vyer 
mbi pavërtetësinë e këtyre dy namazeve dhe e ka 
trajtuar çështjen me përsosmëri e mjeshtëri. Fjalët 
e dijetarëve rreth kësaj çështjeje janë tejet të 
shumta. E sikur të fillonim t’i sillnim të gjitha ato që 



 

32 

kemi parë nga fjalët e tyre në këtë çështje, do të na 
zgjatej diskutimi. Shpresoj që ajo që përmendëm të 
jetë e mjaftueshme dhe bindëse për kërkuesin e së 
vërtetës. 

Përmes ajeteve, haditheve dhe fjalëve të 
dijetarëve të përmendura më sipër, i bëhet e qartë 
kërkuesit të së vërtetës se festimi i Natës së mesit 
të Sha’banit me namaz ose me adhurime të tjera, 
dhe specifikimi i ditës së saj me agjërim, është një 
bidat i keq sipas shumicës së dijetarëve. Një gjë e 
tillë nuk ka asnjë bazë në Sheriatin e pastër. 
Përkundrazi, ajo është prej gjërave që u shfaqën në 
Islam pas kohës së sahabëve, Allahu qoftë i kënaqur 
me ta. Dhe kërkuesit të së vërtetës i mjafton, në këtë 
çështje dhe në të tjera, Fjala e Allahut të 
Lartmadhëruar: 

كۡمَلۡتُ لكَُمۡ دِينَكُمۡ ﴿...
َ
 ﴾ ...ٱليَۡوۡمَ أ

 "Sot jua përsosa fenë tuaj" (El Maide, 3) Dhe 
ajetet e tjera që janë shpallur në këtë kontekst, si 
edhe fjala e Pejgamberit صلى الله عليه وسلم: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është prej saj, ajo gjë është e refuzuar." Si 
dhe hadithet e tjera që janë transmetuar në këtë 
kontekst. 

Në Sahihun e Muslimit, Ebu Hurejra (Allahu 



 

33 

qoftë i kënaqur me të!) transmeton se i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

يَامِ مِنْ بيَْنِ  وا يوَْمَهَا بِالصِّ وا لََلَْةَ الْْمُُعَةِ بقِِيَام  مِنْ بيَْنِ اللَّيَالِِ، وَلََّ تََُصُّ »لََّ تََُصُّ
حَدُكُمْ«. 

َ
نْ يكَُونَ فِِ صَوْم  يصَُومُهُ أ

َ
يَّامِ، إِلََّّ أ

َ
 الْأ

 "Mos veçoni natën e xhumasë me namaz nga 
netët e tjera, e as mos e veçoni ditën e xhuma me 
agjërim nga ditët e tjera, përveç nëse përkon me një 
agjërim që ndokush prej jush e mban (rregullisht)." 
Sikur të ishte i lejuar veçimi i ndonjë nate me 
ndonjë lloj adhurimi, nata e së premtes do të ishte 
më e denjë se të tjerat; sepse dita e saj është dita më 
e mirë në të cilën lind dielli, sipas haditheve të sakta 
nga Profeti صلى الله عليه وسلم. Meqë Profeti صلى الله عليه وسلم paralajmëroi kundër 
veçimit të kësaj nate me namaz ndër netët e tjera, 
kjo tregon se veçimi i netëve të tjera me ndonjë 
formë të caktuar të adhurimit është akoma më e 
palejueshme. Me përjashtim kur ekziston 
argumenti i saktë që dëshmon për veçimin e ndonjë 
nate apo dite. 

E meqenëse në Natën e Kadrit dhe në netët e 
Ramazanit është i ligjësuar namazi i natës dhe 
përkushtimi në to, Profeti صلى الله عليه وسلم e tërhoqi vëmendjen 
umetit dhe e inkurajoi për faljen natën dhe ai vetë e 
zbatoi këtë siç transmetohet në dy Sahihët nga 
Profeti صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

لََلْةََ  قَامَ  وَمَنْ  ذَنبِْهِ،  مِنْ  مَ  تَقَدَّ مَا  لَُُ  غُفِرَ  وَاحْتسَِاباً،  إِيمَاناً  رَمَضَانَ  قَامَ  »مَنْ 



 

34 

مَ مِنْ ذَنبِْهِ«.   القَْدْرِ إِيمَاناً وَاحْتسَِاباً، غُفِرَ لَُُ مَا تَقَدَّ

 "Atij që falet në Ramazan, duke besuar dhe 
shpresuar në shpërblimin e Allahut, i falen mëkatet 
e së kaluarës. Dhe atij që falet Natën e Kadrit, duke 
besuar dhe shpresuar në shpërblimin e Allahut, i 
falen mëkatet e së kaluarës." Po të ishte e ligjshme 
që Nata e mesit të Shabanit, nata e xhumasë së parë 
të Rexhebit, ose Nata e Israsë dhe e Mi’raxhit të 
veçohej me kremtim ose me ndonjë akt adhurimi, 
Profeti صلى الله عليه وسلم do ta kishte udhëzuar umetin për këtë, ose 
do ta kishte bërë vetë. E sikur të kishte ndodhur 
diçka e tillë, shokët e tij – Allahu qoftë i kënaqur me 
ta – do t'ia kishin transmetuar umetit dhe nuk do ta 
kishin mbajtur të fshehtë, sepse ata janë më të mirët 
e njerëzve dhe këshilltarët më të sinqertë të 
njerëzve pas pejgamberëve, paqja qoftë mbi ta. 
Allahu qoftë i kënaqur me shokët e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم dhe i bëftë të kënaqur. 

E mësuam më lart nga fjalët e dijetarëve se nuk 
është vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم, e as nga shokët e tij 
(Allahu qoftë i kënaqur me ta), asgjë rreth vlerës së 
natës së të premtes së parë të muajit Rexhep, e as 
rreth natës së mesit të muajit Shaban. Prandaj 
kuptohet se festimi i tyre është risi e shpikur në 
Islam. Po ashtu, veçimi i tyre me ndonjë adhurim të 
caktuar është risi e qortueshme. Po kështu edhe 
nata e 27‑të e muajit Rexheb, që disa njerëz besojnë 



 

35 

se është Nata e Israsë dhe Miraxhit, nuk lejohet të 
veçohet me ndonjë adhurim, ashtu siç nuk lejohet 
të festohet, për shkak të argumenteve të 
përmendura më sipër. Kjo, nëse do të supozonim se 
ajo natë dihet se kur është, e çfarë mund të themi 
kur mendimi më i saktë në këtë çështje është se ajo 
natë nuk dihet se kur është saktësisht?! Thënia e 
atyre që thonë se ajo është nata e 27-të e muajit 
Rexheb është thënie e pavlefshme, pa asnjë bazë në 
hadithet e sakta, dhe me të vërtetë mirë ka thënë ai 
që ka thënë: 

"Më të mirat e çështjeve janë ato të hershmet në 
udhëzim... ndërsa më të këqijat e çështjeve janë të 
shpikurat, bidatet (risitë) në fe." 

Allahut i lutemi të na japë sukses neve dhe mbarë 
muslimanëve për t’u kapur pas Sunnetit dhe për të 
qëndruar të palëkundur në të, dhe të na ruaj nga 
çdo gjë që e kundërshton atë. Padyshim Ai është 
Dhënës dhe Bujar. 

Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 
Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, familjen 
dhe të gjithë shokët e tij! 

 

*** 

  



 

36 

َّالرتح يم َّ  ن 
 بِسْمَِّاللَّت َّالرتحْ 

Broshura e tetë: 

Paralajmërim i rëndësishëm lidhur me 

gënjeshtrën e testamentit që i atribuohet 

Shejh Ahmedit, shërbëtorit të Haremit të 

Nderuar Profetik. 
Nga Abdulaziz ibn Abdullah ibn Bazi, për këdo 

prej muslimanëve që e lexon. Allahu i ruajtë me 
Islamin dhe na mbrojtë neve dhe ata nga e keqja e 
sajimeve të injorantëve të ulët. Amin. 

Paqja, mëshira dhe bekimet e Allahut qofshin 
mbi ju! 

Kam hasur një shkrim që i atribuohet shejh 
Ahmedit, shërbëtorit të Haremit të Nderuar 
Profetik, me titull: «Testament nga Medina e 
Ndriçuar, prej shejh Ahmedit, shërbëtorit të 
Haremit të Nderuar Profetik», në të ai thotë: 

Natën e xhuma po rrija zgjuar duke recituar 
Kur’anin Fisnik, dhe pasi recitova Emrat e bukur të 
Allahut (Esmaul-Husna) dhe u bëra gati të bie në 
gjumë, pashë të hijshmin, të Dërguarin e Allahut صلى الله عليه وسلم, 
i cili u dërgua me ajetet kuranore dhe ligjet fisnike 
si mëshirë për botët, i nderuari ynë Muhamedi صلى الله عليه وسلم. Ai 
tha: ‘O shejh Ahmed.’ Unë thashë: ‘Në shërbimin 
tënd, o i Dërguari i Allahut, o më i nderuari i 



 

37 

krijesave të Allahut,’ Më tha: "Më vjen turp nga 
veprat e shëmtuara të njerëzve dhe nuk mund të 
përballem me Zotin tim e as melekët, sepse nga e 
premtja në të premte vdiqën njëqind e 
gjashtëdhjetë mijë njerëz, jo në fenë islame." Pastaj 
përmendi disa prej mëkateve në të cilat kanë rënë 
njerëzit. Më pas tha: "Kjo porosi është mëshirë për 
ta nga i Githëfuqishmi, Fuqiploti" Më pas përmendi 
disa nga Shenjat e Kiametit, dhe tha: "Njoftoji, o 
shejh Ahmed, për këtë porosi, sepse ajo është 
përcjellë me penën e kaderit nga Leuhi Mahfudh. 
Kush e shkruan dhe e dërgon nga një vend në tjetrin 
dhe nga një vendbanim në tjetrin, i ndërtohet një 
pallat në Xhenet, e kush nuk e shkruan dhe nuk e 
dërgon, i ndalohet ndërmjetësimi im Ditën e 
Kiametit. Kush e shkruan këtë dhe është i varfër, 
Allahu e pasuron, nëse është i borxhli, Allahu ia 
shlyen borxhin, nëse ka bërë ndonjë mëkat, Allahu 
e fal atë dhe prindërit e tij, me bereqetin e kësaj 
porosie. E kush nga robërit e Allahut nuk e shkruan 
atë, do t’i nxihet fytyra në këtë jetë dhe në jetën 
tjetër." Shejh Ahmedi tha: "Pasha All-llahun e 
Madhërishëm, tri herë, kjo është e vërtetë. Nëse jam 
gënjeshtar, dalsha nga kjo botë jo si musliman. E 
kush e beson këtë, shpëton nga dënimi i zjarrit të 
Xhehennemit, e kush e përgënjeshtron atë, ka dalë 
nga feja." 

Kjo është përmbledhja e asaj që përmban 



 

38 

testamenti i trilluar ndaj të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم. 
Këtë testament të trilluar e kemi dëgjuar shumë 
herë që prej shumë vitesh, ai përhapet ndër njerëz 
herë pas here dhe promovohet shumë midis 
popullit të thjeshtë, ndërsa në formulimet e tij ka 
ndryshime. Sajuesi i këtij testamenti thotë se e ka 
parë Profetin صلى الله عليه وسلم në gjumë dhe e ka ngarkuar me këtë 
testament. Në  fletushkën të fundit që e cituam më 
lart, shpifësi ka pretenduar se e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم 
kur po përgatitej për të rënë në gjumë. Pra, kuptimi 
i kësaj është se e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم zgjuar! 

Ky shpifës ka pretenduar në këtë testament 
shumë gjëra, të cilat janë nga gënjeshtrat më të 
qarta dhe nga të pavërtetat më të dukshme. Së 
shpejti do të njoftoj për to në këtë shkrim, nëse do 
Allahu. Madje, në vitet e kaluara u kam tërhequr 
vëmendjen lidhur me to dhe ua kam sqaruar 
njerëzve se ato janë disa nga gënjeshtrat më të 
qarta dhe nga të pavërtetat më të dukshme. Kur u 
njoha me versionin e fundit të kësaj fletushke, 
hezitova të shkruaj rreth saj, për shkak të qartësisë 
së pavërtetësisë së saj dhe guximit të madh të 
shpifësit për të gënjyer. Nuk mendoja se 
pavërtetësia e saj do të gjente jehonë tek ai njeri që 
ka sado pak vetëdije, ose natyrë të pastër. Mirëpo 
shumë prej vëllezërve më njoftuan se ajo është 
përhapur midis shumë njerëzve, dhe se ata e kanë 
futur në qarkullim ndërmjet tyre dhe disa prej tyre 



 

39 

madje e kanë besuar si të vërtetë, andaj gjykova që 
njerëzit si unë e kanë për detyrë të shkruajnë rreth 
saj, për të sqaruar se është e pavërtetë dhe se është 
shpifje ndaj Profetit صلى الله عليه وسلم, që askush të mos 
mashtrohet prej saj. Kush e shqyrton me vëmendje 
atë, nga njerëzit e besimit dhe të diturisë, ose nga 
ata me natyrë të pastër dhe arsye të shëndoshë, e 
kupton se është gënjeshtër dhe shpifje nga shumë 
këndvështrime. 

Unë kam pyetur disa të afërm të shejh Ahmedit, 
të cilit i atribuohej kjo shpifje, rreth këtij testamenti 
dhe njëri prej tyre m’u përgjigj se ajo është e trilluar 
në emër të shejh Ahmedit, dhe se ai nuk e ka thënë 
kurrsesi. Shejh Ahmedi i lartpërmendur ka 
ndërruar jetë prej kohësh. Edhe sikur të supozojmë 
se shejh Ahmedi i lartpërmendur, ose ndonjë më i 
madh se ai, ka pretenduar se e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم 
në gjumë apo i zgjuar dhe se ai e ka porositur me 
këtë porosi, do ta dinim me siguri të plotë se ai 
është gënjeshtar, ose se ai që ia tha këtë ishte 
thjesht një shejtan, e jo Profeti صلى الله عليه وسلم, për shumë arsye, 
disa nga të cilat janë: 

Së pari: Profeti صلى الله عليه وسلم nuk shihet në gjendje zgjimi 
pas vdekjes së tij صلى الله عليه وسلم. E kush nga injorantët e sufive 
pretendon se e sheh Profetin صلى الله عليه وسلم në gjendje zgjimi, 
ose se ai merr pjesë në mevlud, apo gjëra të 
ngjashme me këto, ai ka bërë gabimin më të 
shëmtuar, është mashtruar në shkallën më të lartë, 



 

40 

ka rënë në një gabim të madh dhe ka kundërshtuar 
Librin e Allahut, Sunetin dhe ixhmanë e dijetarëve, 
sepse të vdekurit dalin prej varreve vetëm në Ditën 
e Kiametit, e jo në këtë botë. E kushdo që thotë të 
kundërtën e kësaj, është gënjeshtar i hapur, ose 
gabimtar i cili është ngatërruar dhe nuk ka arritur 
të njohë të vërtetën që e kanë njohur selefët e mirë, 
në të cilën kanë ecur shokët e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم dhe pasuesit e tyre me mirësi. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

 ﴾ 16ثُمَّ إنَِّكُم  يوَ مَ ال قيَِامَةِ تُب عَثُونَ  15ثُمَّ إنَِّكُم بَعۡدَ ذَلٰكَِ لمََي تُِونَ ﴿

 "Mandej, pas kësaj ju do të vdisni, 
 pastaj, ju me siguri që do të ringjalleni në Ditën 

e Kiametit." (El Muminun, 15, 16) Profeti صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

.» ع  لُ مُشَفَّ وَّ
َ
لُ شَافعِ  وَأ وَّ

َ
ناَ أ

َ
رضُْ يوَْمَ القِْيَامَةِ، وَأ

َ
لُ مَنْ تنَشَْقُّ عَنهُْ الْأ وَّ

َ
ناَ أ

َ
 »أ

 "Unë jam i pari për të cilin do të çahet toka Ditën 
e Kiametit, dhe unë jam i pari ndërmjetësues dhe i 
pari, të cilit do t’i pranohet ndërmjetësimi." Ajetet 
dhe hadithet që kanë këtë kuptim janë të shumta. 

E dyta: se Profeti صلى الله عليه وسلم nuk thotë gjë të kundërt me 
të vërtetën, as gjatë jetës së tij e as pas vdekjes së 
tij. Ndërsa ky testament bie ndesh haptazi me 
sheriatin e tij, dhe kjo nga shumë aspekte — siç do 
të ceket më poshtë. Profeti صلى الله عليه وسلم mund të shihet në 
gjumë. Dhe kush e sheh Profetin صلى الله عليه وسلم në ëndërr në 



 

41 

pamjen e tij të nderuar, vërtet e ka parë, sepse 
shejtani nuk mund të marrë pamjen e tij, siç ceket 
në hadithin e saktë. Mirëpo thelbi i tërë çështjes 
lidhet me besimin e ëndërrimtarit, sinqeritetin, 
besueshmërisë, përpikmërinë, devotshmërinë dhe 
besnikërinë e tij, si edhe nëse e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم 
në pamjen e tij të vërtetë apo në ndonjë pamje 
tjetër. 

Edhe po të vinte nga Profeti صلى الله عليه وسلم një hadith që ai e 
ka thënë gjatë jetës së tij, por që nuk ka ardhur 
përmes transmetuesve të besueshëm, të drejtë dhe 
të saktë (të fortë në kujtesë), ai nuk do të merrej për 
bazë dhe nuk do të argumentoheshim me të, ose të 
vijë përmes transmetuesve të besueshëm e të saktë, 
por të bjerë ndesh me transmetimin e atij që është 
më i fortë në kujtesë se transmetuesit e tij dhe më i 
besueshëm, dhe ky kundërshtim është i atillë që 
nuk lejon pajtimin ndërmjet dy transmetimeve, 
atëherë njëri prej tyre do të ishte i shfuqizuar, i 
pavlefshëm për t'u vepruar, ndërsa tjetri 
shfuqizues, i vlefshëm për t'u vepruar. E nëse nuk 
është i mundur as pajtimi e as shfuqizimi, atëherë 
detyrimisht hidhet poshtë transmetimi i atij që ka 
kujtesë më të dobët dhe besueshmëri më të ulët, 
dhe transmetimi i tij kalsifikohet si i papranueshëm 
dhe i pavlefshëm për t'u vepruar. 

E ç'mund të themi për një testament, kur nuk 
njihet ai që e ka transmetuar atë nga Profeti صلى الله عليه وسلم dhe 



 

42 

nuk njihet besueshmëria e besnikëria e tij? Në këtë 
gjendje, ai është për t’u hedhur poshtë dhe të mos i 
kushtohet asnjë vëmendje, edhe sikur të mos kishte 
në të diçka që bie ndesh me Sheriatin. E ç’duhet 
thënë kur testamenti përmban shumë elementë që 
tregojnë pavlefshmërinë e tij dhe se është i trilluar 
ndaj të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe se përfshin 
ligjësimin e një feje që Allahu nuk e ka lejuar?! 

Pejgamberi صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

 مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ«.
ْ
أ قلُْ؛ فلَيْتَـَبَوَّ

َ
َّ مَا لمَْ أ  »مَنْ قَالَ عََلَ

 "Ai që thotë për mua atë që nuk e kam thënë, le 
ta përgatisë ulësen e tij në Zjarr." Sajuesi i këtij 
testamenti i ka atribuar të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم 
atë që ai nuk e ka thënë, dhe ka gënjyer kundër tij 
me një gënjeshtër të qartë e të rëndë. Sa shumë e 
meriton ai këtë kërcënim të rëndë, e sa i denjë është 
për të, nëse nuk nxiton të pendohet dhe të bëjë të 
ditur ndër njerëz gënjeshtrën e kësaj porosie ndaj 
të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, sepse kushdo që përhap 
të pavërteta ndër njerëz dhe ia atribuon ato fesë, 
pendimi i tij nuk është i vlefshëm veçse me 
shpalljen dhe shfaqjen e pendimit të tij, derisa 
njerëzit të dinë se ai është tërhequr nga gënjeshtra 
e tij dhe e ka përgënjeshtruar veten. Bazuar në 
fjalën e Allahut të Madhërishëm:   

هُٰ للِنَّاسِ ﴿ نزَلنَۡا مِنَ ٱلبَۡي نَِتِٰ وَٱلهُۡدَىٰ مِنۢ بَعۡدِ مَا بَيَّنَّ
َ
َّذِينَ يكَۡتُمُونَ مَآ أ إنَِّ ٱل



 

43 

عٰنُِونَ  ٱللَّ وَيلَۡعَنُهُمُ   ُ ٱللََّّ يلَۡعَنُهُمُ  لََٰٓئكَِ  و 
ُ
أ ٱلۡكِتَبِٰ  صۡلحَُوا    159فيِ 

َ
وَأ تاَبوُا   َّذِينَ  ٱل َّا  إلِ

وَّابُ ٱلرَّحِيمُ  ناَ ٱلتَّ
َ
توُبُ عَليَۡهِمۡ وَأ

َ
لََٰٓئكَِ أ و 

ُ
 ﴾ 160وَبيََّنُوا  فأَ

 "Me të vërtetë, ata që fshehin faktet dhe 
udhëzimin që kemi shpallur, pasi ua kemi 
shpjeguar njerëzve në Libër (Teurat), do të 
mallkohen nga Allahu dhe do të mallkohen nga ata 
(engjëj e njerëz) që janë ngarkuar të mallkojnë. 

 Përveç atyre që pendohen, përmirësohen dhe e 
tregojnë atë që kishin fshehur, Unë ua pranoj 
pendimin, sepse Unë jam Pranuesi i pendimeve dhe 
Mëshirëploti." (El Bekare, 159-160) Pra, Zoti i 
Lartmadhëruar e ka bërë të qartë në këtë ajet fisnik 
se ai që fsheh diçka nga e vërteta, pendimi i tij nuk i 
pranohet veçse pasi përmirësohet dhe të japë 
sqarime. Zoti Fuqiplotë ua ka përkryer robërve të 
Tij fenë dhe ua ka përsosur mirësinë hyjnore me 
dërgimin e Profetit Muhamed, -sal-lallahu alejhi ue 
sel-lem!-, dhe me legjislacionin e përkryer që ia 
shpalli atij duke mos e marrë pranë Vetes vetëm 
pasi feja u plotësua dhe pasi u sqaruan gjërat. Siç ka 
thënë Zoti i Lartmadhëruar: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلَمَٰ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) 



 

44 

Trilluesi i kësaj porosie ka dalë në shekullin e 
katërmbëdhjetë, duke dashur t’i mashtrojë njerëzit 
me një fe të re, nëpërmjet së cilës hyjnë në xhenet 
ata që i përmbahen ligjeve të këtij testamenti, dhe 
privohen nga xheneti dhe hyjnë në zjarr ata që nuk 
i përmbahen atyre ligjeve. Dhe dëshiron ta 
konsiderojë këtë testament, që e ka sajuar, më të 
madh e më të vlefshëm se Kurani, me fjalët e 
trilluara: "kush e shkruan dhe e dërgon nga një 
vend në një tjetër, ose nga një vendbanim në një 
tjetër; do t’i ndërtohet një pallat në xhenet, e kush 
nuk e shkruan dhe nuk e dërgon, do t’i ndalohet 
ndërmjetësimi i Profetit (paqja qoftë mbi të!) në 
Ditën e Kiametit.!" Kjo është prej gënjeshtrave më 
të shëmtuara dhe prej dëshmive më të qarta se kjo 
porosi është e rreme, si dhe dëshmon për 
paturpësinë e trilluesit të saj dhe guximin e tij të 
madh për të gënjyer, ngase ai që e shkruan Kuranin 
dhe e dërgon nga një vend në një tjetër, apo nga një 
vendbanim në një tjetër, nuk e fiton këtë shpërblim 
nëse nuk vepron sipas Kuranit, e si do ta fitojë atë 
shkruajtësi i kësaj shpifjeje dhe përcjellësi i saj nga 
njëri vend në tjetrin!? Kush nuk e ka shkruar 
Kuranin dhe nuk e ka dërguar nga një vend në 
tjetrin, nuk privohet nga ndërmjetësimi i Profetit صلى الله عليه وسلم, 
nëse e beson Profetin صلى الله عليه وسلم dhe është ndjekës i 
sheriatit të tij. Kjo shpifje e vetme në këtë testament 
mjafton për të treguar pavlefshmërinë e tij dhe se ai 



 

45 

që e përhap është gënjeshtar, si edhe për të 
dëshmuar paturpësinë, marrëzinë dhe largësinë e 
tij nga njohja e udhëzimit të cilin e solli i Dërguari 
 .صلى الله عليه وسلم

Në këtë porosi — përveç asaj që u përmend — 
ka edhe çështje të tjera, të gjitha dëshmojnë për 
pavërtetësinë dhe trillimin e saj edhe sikur shpifësi 
i saj të bënte be një mijë herë a më shumë për 
vërtetësinë e saj, edhe sikur të mallkonte veten me 
dënimin më të madh e me ndëshkimin më të rëndë, 
duke pohuar se është i sinqertë, ai nuk do të ishte i 
sinqertë dhe ajo nuk do të ishte e saktë. 
Përkundrazi, pasha Allahun dhe pasha Allahun, ajo 
është një nga të pavërtetat më të mëdha e më të 
shëmtuara. Dhe ne e bëjmë dëshmitar Allahun e 
Lartësuar dhe engjëjt që janë të pranishëm si dhe të 
gjithë muslimanët që e lexojnë këtë shkrim — 
dëshmi me të cilën do ta takojmë Zotin tonë të 
Madhëruar—: se kjo porosi është gënjeshtër dhe 
shpifje ndaj të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم. Allahu e 
poshtëroftë atë që e trilloi dhe e trajtoftë siç e 
meriton. 

Për trillimin e këtij testamenti dhe për 
pavërtetësinë e tij, përveç asaj që u përmend më 
parë, dëshmojnë edhe shumë gjëra nga vetë teksti i 
saj i cituar, prej tyre: 

E para: fjalët e trilluesit: "Sepse nga xhumaja në 
xhuma kanë vdekur njëqind e gjashtëdhjetë mijë 



 

46 

njerëz, jo në fenë islame" Ky pretendim bën pjesë 
në dijen e të fshehtës. Ndërsa të Dërguarit صلى الله عليه وسلم, pas 
vdekjes së tij, i është ndërprerë shpallja dhe ai, edhe 
kur ishte gjallë, nuk e dinte të fshehtën, e si e ditka 
atë pas vdekjes! Allahu i Madhëruar thotë: 

عۡلمَُ ٱلۡغَيۡبَ ﴿
َ
ِ وَلآَ أ قُولُ لكَُمۡ عِندِي خَزَائٓنُِ ٱللََّّ

َ
َّآ أ  ﴾ ...قلُ ل

 "Thuaj:'Unë nuk ju them se zotëroj thesaret e 
Allahut apo se e di të fshehtën'" (El Enam, 50) Po 
ashtu, fjala e Tij: 

﴿ ُ َّا ٱللََّّ رۡضِ ٱلۡغَيۡبَ إلِ
َ
مَوَٰتِٰ وَٱلأۡ َّا يَعۡلمَُ مَن فيِ ٱلسَّ  ﴾ ...قلُ ل

 Thuaj: “Askush, përveç Allahut, në qiell apo në 
Tokë, nuk i di të fshehtat... (En Neml, 65) E në 
hadithin autentik, Profeti, -sal-lallahu alejhi ue sel-
lem!-, thotë: 

صْحَابِِ، فَيقَُالُ 
َ
صْحَابِِ أ

َ
! أ قُولُ: ياَ ربَِّ

َ
»يذَُادُ رجَِالٌ عَنْ حَوضِِْ يوَْمَ القِيَامَةِ، فأَ

الِحُ:  قُولُ كَمَا قَالَ العَبدُْ الصَّ
َ
حْدَثوُا بَعْدَكَ، فأَ

َ
 عَليَۡهِمۡ  وَكُنتُ ﴿لِِ: إِنَّكَ لََّ تدَْريِ مَا أ

ا  شَهِيدٗا ا  فيِهِمۡۖۡ   دُمۡتُ   مَّ يۡتنَيِ  فلََمَّ نتَ   كُنتَ   توََفَّ
َ
نتَ   عَليَۡهِمۚۡ   ٱلرَّقيِبَ   أ

َ
 شَيۡءٖ   كُل ِ   علَىَٰ   وَأ

 [«.117]المائدة:  ﴾شَهِيدٌ 

 "Disa njerëz do të dëbohen nga Kroi im Ditën e 
Kiametit, e unë do të them: 'O Zot! Shokët e mi, 
shokët e mi!'. Atëherë do të më thuhet: 'Ti nuk e di 
çfarë kanë vepruar pas teje.' Unë do të them ashtu 
siç tha robi i mirë: 'Kam qenë dëshmitar, për sa 
kohë që kam jetuar midis tyre dhe, qëkurse më 



 

47 

more mua, vetëm Ti ishe mbikëqyrës i tyre. Ti je 
Dëshmitar për çdo gjë.'" (El Maide, 117).” 

E dyta: Prej çështjeve që tregojnë për 
pavërtetësinë e kësaj porosie dhe se ajo është 
gënjeshtër, është thënia në të: (kush e shkruan atë 
dhe është i varfër, Allahu e pasuron, ose borxhli, 
Allahu ia shlyen borxhin, ose ka bërë një mëkat, 
Allahu ia fal atij dhe prindërve të tij me bereqetin e 
kësaj porosie), e kështu me radhë. Kjo është prej 
gënjeshtrave më të mëdha dhe prej dëshmive më të 
qarta për gënjeshtrën e trilluesit të saj, si edhe 
shenjë e mungesës së turpit të tij ndaj Allahut dhe 
ndaj robërve të Tij,  sepse këto tri gjëra nuk fitohen 
as me shkrimin e Kuranit madhështor, e si mund t'i 
fitojë ai që ka shkruar këtë porosi të pavërtetë?! Ky 
njeri i lig thjesht dëshiron t’i mashtrojë njerëzit dhe 
t’ua lidhë shpresat me këtë testament që ta 
shkruajnë dhe të shpresojnë në këtë shpërblim të 
trilluar, e të lënë mënjanë shkaqet që Allahu i 
Lartmadhëruar ua ka ligjësuar robërve të Tij, që të 
çojnë drejt pasurisë, shlyerjes së borxhit dhe faljes 
së gjynaheve. Kërkojmë mbrojtjen e Allahut nga 
shkaqet e poshtërimit dhe nga bindja ndaj epshit 
dhe djallit. 

E treta: prej çështjeve që tregojnë pavërtetësinë 
e kësaj porosie, është thënia në të: "E kush prej 
robërve të Allahut nuk e shkruan atë, i nxihet fytyra 
në këtë botë dhe në botën tjetër." Edhe kjo — 



 

48 

gjithashtu — është prej gënjeshtrave më të 
shëmtuara dhe nga dëshmitë më të qarta për 
pavlefshmërinë e kësaj porosie dhe gënjeshtrën e 
trilluesit të saj. Si mund të pranojë një njeri me 
arsye të shëndoshë ta shkruaj këtë porosi, të cilën e 
përhapi një burrë i panjohur në shekullin e 
katërmbëdhjetë, duke shpifur për të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم dhe duke pretenduar se atij që nuk e 
shkruan i nxihet fytyra në këtë botë dhe në botën 
tjetër, ndërsa kush e shkruan do të bëhet i pasur 
nëse është i varfër, do të shpëtojë nga borxhet e 
grumbulluara dhe do t'i falen të gjitha mëkatet që 
ka bërë!? 

I Lartësuar qoftë Allahu, kjo është shpifje e 
madhe!! Dhe vërtet argumentet dhe realiteti 
dëshmojnë për gënjeshtrën e këtij shpifësi, për 
guximin e tij të madh kundër Allahut dhe për 
mungesën e turpit të tij para Allahut dhe para 
njerëzve. Janë shumë popuj që nuk e kanë shkruar 
atë, e megjithatë fytyrat e tyre nuk u nxinë. 
Ndërkohë këtu është një turmë madhe njerëzish që 
nuk i numëron askush përveç Allahut, që e kanë 
shkruar atë shumë herë, por borxhet e tyre nuk u 
shlyen dhe varfëria e tyre nuk u zhduk. Kërkojmë 
mbrojtjen e Allahut nga devijimi i zemrave dhe nga 
ndryshku i mëkateve. Këto janë cilësi dhe 
shpërblime që sheriati fisnik nuk i ka cekur as për 
atë që e shkruan Librin më të mirë dhe më 



 

49 

madhështor – Kuranin Famëlartë, e si mund t'i 
takojnë këto shpërblime atij që ka shkruar një 
testament të rremë, që përmban lloje të ndryshme 
të të pavërtetave dhe shprehje të ndryshme të 
mohimit? I Lartësuar është Allahu!! Sa i butë e i 
durueshëm është Ai ndaj atyre që guxojnë të 
trillojnë gënjeshtra në emrin e Tij. 

E katërta: Ndër gjërat që dëshmojnë se kjo 
porosi është më se e pavërtetë dhe gënjeshtër më 
se e qartë, është thënia në të: (Kush i beson këtij 
testamenti, shpëton prej dënimit të Zjarrit, e kush e 
përgënjeshtron atë, ka rënë në kufër). Dhe kjo — po 
ashtu — është prej guximeve më të mëdha për të 
gënjyer dhe prej gjërave më të shëmtuara dhe më 
të pavërteta, ky shpifës i thërret të gjithë njerëzit që 
ta besojnë shpifjen e tij dhe pretendon se me këtë 
ata shpëtojnë nga dënimi i Zjarrit, e kush e 
përgënjeshtron atë, del nga islami! Për Allahun,  ky 
gënjeshtar ka trilluar në emër të Allahut një 
gënjeshtër të madhe, dhe për Allahun, ka thënë të 
pavërtetën. Kush e beson atë, ai është që e meriton 
të quhet jobesimtar, e jo ai që e përgënjeshtron atë, 
sepse ajo është shpifje, e pavërtetë dhe gënjeshtër 
pa asnjë bazë vërtetësie. Dhe ne e marrim Allahun 
dëshmitar se ajo është gënjeshtër, dhe se shpifësi i 
saj është gënjeshtar, që dëshiron t’u ligjësojë 
njerëzve atë që Allahu nuk e ka lejuar, dhe të fusë 
në fenë e tyre atë që nuk është prej saj. Ndërsa 



 

50 

Allahu e ka përkryer fenë dhe e ka plotësuar atë për 
këtë umet katërmbëdhjetë shekuj para kësaj 
shpifjeje. Prandaj, bëhuni të vëmendshëm, o lexues 
dhe vëllezër, bëni kujdes dhe mos i besoni shpifjeve 
të tilla dhe mos lejoni që ato të kenë jehonë mes 
jush, sepse e vërteta ka mbi vete një dritë që nuk i 
mbetet e paqartë atij që e kërkon. Kërkojeni të 
vërtetën me argumentin e saj dhe pyesni dijetarët 
për atë që ju mbetet e paqartë. Mos u mashtroni nga 
betimet e gënjeshtarëve, sepse Iblisi i mallkuar u 
betua para prindërve tuaj, Ademit dhe Havasë, se 
ishte këshillues i tyre, ndërsa ai është më i madhi i 
tradhtarëve dhe më gënjeshtari i gënjeshtarëve, siç 
na ka treguar Allahu për të, kur tha: 

صِٰحِينَ ﴿  ﴾ 21وَقَاسَمَهُمَآ إنِ يِ لكَُمَا لمَِنَ ٱلنَّ

 "Dhe iu betua atyre (duke thënë): 'Vërtet, Unë 
jam për ju këshillues i sinqertë!'" (El Araf, 21) 
Prandaj, kini kujdes prej tij dhe kini kujdes edhe 
nga pasuesit e tij që trillojnë. Sa e sa betime të 
rreme, premtime të pabesa dhe fjalë të stolisura për 
joshje e mashtrim bën ai dhe ndjekësit e tij! Sa i 
përket asaj që ka përmendur ky shpifës lidhur me 
shfaqjen e ligësive, ky është një realitet i 
pamohueshëm dhe Kurani fisnik e Suneti i pastër 
kanë paralajmëruar rreptësisht kundër këtyre 
ligësive, dhe në to ka udhëzim të mjaftueshëm. 

Sa i përket asaj që ka cekur rreth shenjave të 



 

51 

Kiametit, hadithet profetike e kanë sqaruar se çfarë 
do të ndodhë prej shenjave të Kiametit, dhe Kur’ani 
i Madhërishëm ka aluduar për disa prej tyre. 
Prandaj, kush dëshiron ta dijë këtë, e gjen në vendin 
e duhur në librat e Sunetit dhe në veprat e njerëzve 
të dijes dhe të besimit. Njerëzit nuk kanë nevojë për 
sqarimet e një shpifësi të tillë, për pështjellimet e tij 
dhe për përzierjen e së vërtetës me të pavërtetën. 
Allahu na ruajtë mua, ju dhe mbarë muslimanët nga 
e keqja e shejtanëve, nga sprovat e atyre që çojnë në 
humbje, nga shkarjet e të lajthiturve dhe nga 
pështjellimi i armiqve të Allahut, përhapësve të së 
pavërtetës, të cilët duan ta shuajnë dritën e Allahut 
me gojët e tyre dhe t’ua ngatërrojnë njerëzve fenë e 
tyre. Por Allahu i Lartmadhërishëm e plotëson 
dritën e Tij dhe e ndihmon fenë e Tij, edhe sikur ta 
urrejnë këtë gjë armiqtë e Allahut, shejtanët dhe 
pasuesit e tyre, jobesimtarët dhe ateistët. I lutemi 
Allahut që të përmirësojë gjendjen e muslimanëve, 
t’i begatojë me pasimin e së vërtetës dhe 
qëndrueshmërinë në të, si dhe pendimin te Allahu i 
Lartësuar prej të gjitha mëkateve! Ai, me të vërtetë, 
është Pranues i pendimit, Mëshirëplotë dhe i 
Plotfuqishëm mbi çdo gjë. Na mjafton Allahu, sa 
Mbrojtës i mirë është Ai! Nuk ka ndryshim dhe 
forcë veçse nëpërmjet Allahut të Lartë dhe të 
Madhërishëm! 

Falënderimet i takojnë Allahut, Zotit të botëve, 



 

52 

paqja dhe bekimet e Allahut qofshin mbi robin dhe 
të dërguarin e Tij, i sinqerti, i besueshmi, mbi 
familjen e tij, mbi shokët e tij dhe mbi pasuesit e tij 
me mirësi deri në Ditën e Gjykimit! 

 

 

*** 

 




