
ألباني

 Autori: Hoxha i nderuar
 Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz

Shqip  
هِ
يرِ الل اثَ بِغَ تَغَ نِ اسْ مِ مَ كْ لَى حُ ينِ عَ

هِ
ا ةُ البَرَ امَ  إِقََ

Parashtrimi i argumenteve
mbi gjykimin ndaj atij që i

kërkon ndihmë dikujt tjetër
përveç Allahut



 

 

  ََ ََاهِيِن عَلََ ةُ البَََ  إقََََِامََ
يرِ اللهِ   اثََ بغََِ نِ اسْتََغََ  حُكْمِ مََ

 
 

Parashtrimi i argumenteve 

mbi gjykimin ndaj atij që i 

kërkon ndihmë dikujt tjetër 

përveç Allahut 

 
مَةِ  يخِْ العَلََّّ  لسَِمَاحَةِ الشَّ

 عَبدِْ العَزِيزِ بنِْ عَبدِْ الِله بنِْ باَز  
 رحََِِهُ اللهُ 

 
Autori: Hoxha i nderuar 

Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz 

 



 

2 

ِ الرهحََْْنِ الرهحِيمِ   بِسْمِ اللَّه

Broshura e dytë: Rreth gjykimit të 

kërkimit të ndihmës nga Pejgamberi صلى الله عليه وسلم 
Çdo lavdërim i takon Allahut, ndërsa salavatet 

dhe selamet ia dërgojmë të Dërguarit të Allahut, 
familjes, shokëve dhe atyre që ecin sipas udhëzimit 
të tij. 

Gazeta kuvajtiane “el-Muxhteme” në numrin e 
saj 15, të botuar më 19/4/1390 h., publikoi disa 
vargje me titull: "Në përvjetorin e lindjes së 
Pejgamberit të nderuar". Këto vargje përmbanin 
pjesë ku i kërkohej ndihmë dhe përkrahje 
Pejgamberit صلى الله عليه وسلم; për t’i ardhur në ndihmë umetit, për 
ta ndihmuar dhe për ta çliruar nga  përçarja dhe 
mospajtimet. Autorja e këtyre vargjeve quhej 
Amine. Ja një pjesë nga vargjet e lartpërmendura: 

O i dërguari i Allahut, dil në ndihmë të një bote... 
që ndez luftën dhe përvëlohet nga flaka e saj. 

O i dërguari i Allahut! Shpëtoje umetin... të cilit 
në errësirat e dyshimit i është tejzgjatur nata. 

O i dërguari i Allahut, dili në ndihmë umetit... të 
cilit në labirintet e pikëllimit i ka humbur vizioni. 

Deri tek fjala e saj: 
Përshpejtoje ndihmën, ashtu si e përshpejtove 

atë... ditën e Bedrit, kur iu lute Zotit. 
Atëherë poshtërimi u shndërrua në fitore 

madhështore... Vërtet, Allahu ka ushtri që nuk i 



 

3 

shihni. 
Kështu, kjo shkrimtare ia drejton thirrjen dhe 

lutjen e saj për ndihmë Profetit -sal-lallahu alejhi ue 
sel-lem!-, duke i kërkuar atij t’i dalë në ndihmë 
umetit me përshpejtimin e fitores, duke harruar — 
ose duke mos ditur — se fitorja është vetëm në 
dorën e Allahut, e jo në dorën e Profetit -sal-lallahu 
alejhi ue sel-lem!- e as në dorën e dikujt tjetër prej 
krijesave, ashtu siç ka thënë Allahu i Lartësuar në 
Librin e Tij të qartë:) 

ِ العَْزيِزِ الحْكَِيمِ ﴿... َّا مِنْ عِندِْ اللََّّ صْرُ إلِ  ﴾وَمَا النَّ

 "Vërtet, fitorja është vetëm nga Allahu, i 
Plotfuqishmi dhe i Urti." (Al Imran, 126) Gjithashtu, 
Allahu i Madhërishëm thotë: 

ُ فلَاَ  ﴿ َّذِي يَنصُْرُكُمْ مِنْ إنِْ يَنصُْرْكُمُ اللََّّ غاَلبَِ لكَُمْ وَإِنْ يَخذُْلكُْمْ فَمَنْ ذَا ال
 ﴾ ...بَعْدِهِ 

 "Nëse ju ndihmon Allahu, s’ka kush t’ju mposhtë 
e, nëse ju lë pa ndihmën e Tij, kush është ai që do 
t’ju ndihmojë, përveç Tij?!" (Al Imran, 160) 

Ky veprim, që përfshin lutjen dhe kërkimin e 
ndihmës gjatë vështirësive, nevojave dhe krizave, 
është kushtim i një lloji prej llojeve të adhurimit 
dikujt tjetër pos Allahut të Lartësuar. Është e ditur 
me tekst dhe konsensus: se një gjë e tillë nuk 
lejohet; dhe se Allahu i Madhëruar i krijoi krijesat 
për të adhuruar Atë, dhe i dërgoi të dërguarit dhe i 



 

4 

shpalli Librat për ta sqaruar këtë adhurim dhe për 
të thirrur drejt tij, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) Allahu i 
Lartësuar thotë: 

اغُوتَ ﴿ َ وَاجْتَنبُِوا الطَّ نِ اعْبُدُوا اللََّّ
َ
ةٍ رسَُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدْ بَعَثنَْا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): 'Adhuroni Allahun dhe ruhuni nga 
idhujt!...'" (En Nahl, 36) Allahu i Lartësuar thotë 
gjithashtu: 

ناَ فَاعْبُدُونِ ﴿
َ
َّا أ نَّهُ لاَ إلِهََ إلِ

َ
َّا نُوحِي إلِيَْهِ أ رسَْلنَْا مِنْ قَبلْكَِ مِنْ رسَُولٍ إلِ

َ
 ﴾25وَمَا أ

 "Ne nuk kemi çuar asnjë të dërguar para teje, që 
të mos i kemi shpallur se: 'S’ka zot tjetër përveç 
Meje, andaj më adhuroni (vetëm) Mua!'” (El Enbija, 
25) Gjithashtu, Zoti i Lartmadhërishëm ka thënë: 

لَتْ مِنْ لدَُنْ حَكِيمٍ خَبيِرٍ ﴿ ِ حْكِمَتْ آياَتهُُ ثُمَّ فُص 
ُ
َّا   1الر كتَِابٌ أ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل

َ
أ

َ إنَِّنيِ لكَُمْ مِنهُْ نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ   ﴾ 2اللََّّ

 "Elif Lám Râ. Ky është një Libër, vargjet e të cilit 
janë radhitur mrekullueshëm dhe janë parashtruar 
me hollësi nga ana e Një të Urti të Gjithëdijshëm. 

 Adhuroni vetëm Allahun, sepse unë 
(Muhamedi) jam për ju një paralajmërues dhe 
përgëzues prej Tij" (Hud, 1, 2) 

Allahu i Lartësuar e sqaroi në këto ajete të qarta 



 

5 

se Ai nuk i krijoi xhinët dhe njerëzit veçse për të 
adhuruar vetëm Atë, pa ortak; dhe sqaroi se i dërgoi 
të dërguarit për të urdhëruar njerëzimin për 
përmbushjen e këtij adhurimi dhe për t'i ndaluar 
nga bërja e gjërave që bien ndesh me të; gjithashtu 
i Lartmadhëruari njoftoi se i ka bërë të qarta ajetet 
e Librit të Tij dhe i ka shpjeguar hollësisht, në 
mënyrë që të mos adhurohet askush tjetër përveç 
Tij. 

Dihet se adhurimi nënkupton: njësimin e Allahut 
të Lartësuar me adhurim dhe bindje ndaj Tij, duke 
zbatuar urdhrat dhe duke braktisur ndalesat e Tij. 
Allahu ka urdhëruar dhe ka lajmëruar për këtë në 
shumë ajete; ndër të cilat veçojmë: fjalën e Allahut 
të Lartësuar: 

ينَ حُنَفَاءَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 "E megjithatë, ata qenë urdhëruar vetëm që të 
adhuronin Allahun me përkushtim të sinqertë, 
duke qenë në fenë e pastër (të Ibrahimit)..." (El 
Bejineh, 5) Po ashtu, fjala tjetër e Tij: 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) Gjithashtu 
fjala e Allahut të Lartësuar: 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
ينُ   2إنَِّآ أ ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

ِ زُلفَۡى   بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ  إنَِّ  ٱلخۡاَلصُُِۚ وَٱل



 

6 

كََٰذِبٞ   هُوَ  مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ 3كَفَّ

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun dhe 
përkushtoju Atij me sinqeritet!" 

 "Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu', Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 2-3) 

Ajetet që përçojnë këtë kuptim janë të shumta; të 
gjitha tregojnë se është obligim që adhurimi t’i 
kushtohet sinqerisht vetëm Allahut dhe të braktiset 
adhurimi i çdokujt tjetër përveç Tij, qoftë ai profet 
apo dikush tjetër. 

Pa dyshim se lutja është prej llojeve më të 
rëndësishme dhe më gjithëpërfshirëse të 
adhurimit; prandaj duhet të jetë e gjitha e sinqertë 
vetëm ndaj Allahut, ashtu siç ka thënë Allahu i 
Lartësuar: 

ينَ وَلوَْ كَرهَِ الكْاَفرُِونَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد   ﴾14فَادْعُوا اللََّّ

 "Andaj, lutjuni Allahut duke qenë të sinqertë në 
adhurimin e Tij, edhe nëse këtë e urrejnë 
jobesimtarët!" (Gafir, 14) Gjithashtu Allahu i 



 

7 

Lartmadhëruar thotë: 

حَدًا﴿
َ
ِ أ ِ فلَاَ تدَْعُوا مَعَ اللََّّ نَّ المَْسَاجِدَ لِلََّّ

َ
 ﴾ 18وَأ

 "Xhamitë i janë kushtuar vetëm Allahut, prandaj 
mos iu lutni askujt krahas Allahut!" (El Xhin, 18) Ky 
udhëzim në lidhje me njësimin e Allahut në lutje i 
përfshin të gjitha krijesat, pejgamberët dhe të 
tjerët;  Allahu i Lartësuar thotë: 

ِنَ ﴿ م  إذِٗا  فَإنَِّكَ  فَعَلۡتَ  فَإنِ  كَ  يضَُرُّ وَلاَ  يَنفَْعُكَ  لاَ  مَا   ِ دُونِ اللََّّ مِنْ  تدَْعُ  وَلاَ 
َٰلمِِينَ   ﴾ 106ٱلظَّ

 "Përveç Allahut, mos iu lut tjetërkujt nga ata që 
nuk të sjellin as dobi, as dëm. Nëse do ta bëje këtë, 
atëherë, ti do të ishe vërtet keqbërës." (Junus, 106) 
Këto fjalë i drejtohen Profetit صلى الله عليه وسلم, ndonëse dihet se 
Allahu i Madhëruar e ka ruajtur atë nga shirku 
(idhujtaria); mirëpo qëllimi me këtë është 
paralajmërimi i të tjerëve. Pastaj i Lartmadhërishmi 
tha: 

مِنَ ﴿ إذًِا  فَإنَِّكَ  فَعَلتَْ  فَإنِْ  كَ  يضَُرُّ وَلاَ  ينَفَعُكَ  لاَ  مَا   ِ دُونِ ٱللََّّ تدَۡعُ مِن  وَلاَ 
المِِينَ   ﴾ 106الظَّ

 "Përveç Allahut, mos iu lut tjetërkujt nga ata që 
nuk të sjellin as dobi, as dëm. Nëse do ta bëje këtë, 
atëherë, ti do të ishe vërtet keqbërës." (Junus, 106) 
Këto fjalë i drejtohen Profetit صلى الله عليه وسلم, por qëllimi këtu 
është paralajmërimi i të tjerëve; sepse është e ditur 
se Zoti i Madhëruar e ka ruajtur të Dërguarin e Tij 



 

8 

nga shirku (idhujtaria). Pastaj Zoti e ashpërsoi 
ndalesën dhe paralajmërimin, dhe tha: 

المِِينَ ﴿...  ﴾ فَإنِْ فَعَلتَْ فَإنَِّكَ إذًِا مِنَ الظَّ

 "Nëse do ta bëje këtë, atëherë, ti do të ishe vërtet 
keqbërës." Padrejtësia, kur përmendet e 
paspecifikuar, nënkupton shirkun e madh, ashtu siç 
thotë Allahu i Lartësuar: 

المُِونَ ﴿...  ﴾ وَالكْاَفرُِونَ هُمُ الظَّ

 "Jobesimtarët janë keqbërësit e vërtetë." (El 
Bekare, 254) Allahu i Lartësuar gjithashtu thotë: 

رْكَ لظَُلمٌْ عَظِيمٌ ﴿... ِ  ﴾ إنَِّ الش 

 "Pa dyshim, idhujtaria është një padrejtësi 
shumë e madhe." (Lukman, 13) Sikur më i nderuari 
i bijve të Ademit (Profeti Muhamed, paqja dhe 
bekimi i Allahut qofshin mbi të!) t’i lutej dikujt 
tjetër pos Allahut, do të ishte prej të padrejtëve; e 
atëherë ç’të thuhet për të tjerët?! 

Nga këto ajete dhe të tjera si ato kuptohet se lutja 
drejtuar dikujt tjetër përveç Allahut — qofshin ata 
të vdekur, pemë, idhuj...etj — është shirk ndaj 
Allahut të Madhëruar dhe bie ndesh me njësimin e 
Allahut në adhurim, i cili është qëllimi për të cilin 
Allahu i ka krijuar xhinët dhe njerëzit, i ka dërguar 
të dërguarit dhe i ka zbritur librat; si dhe është në 
kundërshtim me kuptimin e: La ilahe il-lallah; e cila 
mohon adhurimin për këdo tjetër përveç Allahut 



 

9 

dhe e pohon atë vetëm për Allahun. Allahu i 
Madhëruar ka thënë: 

َ هُوَ ﴿ نَّ ٱللََّّ
َ
نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلبََٰۡطِلُ وَأ

َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ ذَ
 ﴾ 62ٱلۡعَليُِّ ٱلۡكَبيِرُ 

 "Kjo është kështu, sepse Allahu është e Vërteta 
(i vetmi që meriton të adhurohet), kurse gjithçka që 
adhurohet përveç Tij, është e pavërteta. Dhe, pa 
dyshim, Allahu është më i Lartësuari dhe më i 
Madhërishmi." (El Haxh, 62) 

Kjo është baza dhe themeli i fesë dhe adhurimet 
nuk janë të vlefshme e të pranuara veç pasi të jetë e 
saktë kjo bazë, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

عَمَلُكَ ﴿ ليََحْبَطَنَّ  شْرَكْتَ 
َ
أ لئَنِْ  قَبلْكَِ  مِنْ  َّذِينَ  ال وَإِليَ  إلِيَْكَ  وحِيَ 

ُ
أ وَلقََدْ 

 ﴾ 65وَلتََكُونَنَّ مِنَ الخْاَسِرِينَ 

 "Me të vërtetë, të është shpallur ty (o 
Muhamed), si dhe atyre që kanë qenë para teje: 
'Nëse i shoqëron Allahut diçka tjetër (në adhurim), 
me siguri që punët e tua do të zhvlerësohen dhe do 
të jesh ndër të humburit.'" (Ez Zumer, 65) Po ashtu, 
i Madhërishmi thotë: 

شْرَكُوا لحَبَطَِ عَنهُْمْ مَا كَانوُا يَعْمَلُونَ ﴿...
َ
 ﴾ وَلوَْ أ

 "Por, nëse ata adhurojnë zota të tjerë, do t’u 
humbë çdo gjë nga ajo që kanë bërë." (El Enam, 88) 

Nga sa u përmend më sipër, bëhet e qartë se feja 
islame dhe dëshmia: (se s’ka të adhuruar me të 



 

10 

drejtë përveç Allahut) kanë dy baza madhore: 
Njëra prej tyre: që të adhurohet vetëm Allahu, pa 

i shoqëruar Atij asgjë; kështu që kush i lutet të 
vdekurve, qofshin ata profetë apo të tjerë, ose u 
lutet idhujve, ose pemëve, ose gurëve, ose krijesave 
të tjera; ose kërkon ndihmë prej tyre; ose afrohet 
tek ata nëpërmjet kurbaneve dhe zotimeve; ose ua 
kushton namazin apo u bën sexhde atyre; ai i ka 
marrë ata për zota përveç Allahut, i ka bërë ata të 
barabartë me të Madhëruarin dhe të Lartësuarin, 
dhe e ka kundërshtuar e mohuar kuptimin e 
dëshmisë “La ilahe il-la Allah”. 

E dyta: që të mos adhurohet Allahu i Lartësuar 
veçse sipas sheriatit të Profetit dhe të Dërguarit të 
Tij صلى الله عليه وسلم. Prandaj, kush shpik në fe atë që Allahu nuk e 
ka lejuar, ai nuk e përmbush kuptimin e dëshmisë 
se Muhamedi صلى الله عليه وسلم është i Dërguari i Allahut; vepra e 
tij nuk i sjell dobi dhe nuk i pranohet tek Allahu. 
Allahu i Lartësuar thotë: 

 ﴾ 23وَقَدِمْنَا إلِيَ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فجََعَلنَْاهُ هَبَاءً مَنثُْورًا ﴿

 "Dhe Ne do t’u qasemi veprave që kanë bërë ata 
dhe do t’i shndërrojmë në pluhur e hi." (El Furkan, 
23) Me veprat e përmendura në ajet nënkuptohen 
veprat e atij që vdes duke i bërë shok Allahut të 
Madhëruar." 

Në këtë përfshihen gjithashtu: veprat e shpikura 
në fe që Allahu nuk i ka lejuar; ato Ditën e Kiametit 



 

11 

do të jenë si pluhur i shpërndarë, ngase nuk 
përputhen me Ligjin e Tij të pastër, siç ka thënë 
Profeti صلى الله عليه وسلم: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është e saj, ajo gjë është e refuzuar." 
Unanimisht i saktë. 

Për ta përmbledhur atë që thamë: kjo shkrimtare 
ia ka drejtuar thirrjen e saj për ndihmë dhe lutjen e 
saj të Dërguarit të Allahut, duke treguar indiferencë 
ndaj Zotit të botëve, i Cili ka në dorë fitoren, dëmin 
dhe dobinë, e askush tjetër, veç Tij, nuk ka në dorë 
asgjë prej tyre. 

Nuk ka dyshim se kjo është padrejtësi e madhe 
dhe e rëndë. Allahu ka urdhëruar që t’i lutemi Atij, 
u ka premtuar atyre që i luten se do t’u përgjigjet, 
dhe i ka kërcënuar ata që tregohen mendjemëdhenj 
e nuk e lusin Allahun, me hyrje në Xhehenem, 
sikurse ka thënë: 

عِبَادَتيِ  ﴿ عَنْ  يسَْتَكْبرُِونَ  َّذِينَ  ال إنَِّ  لكَُمْ  سْتَجِبْ 
َ
أ ادْعُونيِ  رَبُّكُمُ  وَقَالَ 

 ﴾ 60  سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِريِنَ 

 "Zoti juaj ka thënë: 'Lutmuni Mua, se do t’ju 
përgjigjem! Me të vërtetë, ata që tregohen 
mendjemëdhenj e nuk duan të Më adhurojnë, do të 
hyjnë në Xhehenem të poshtëruar'" (Gafir, 60) 
D.m.th: të përbuzur e të poshtëruar. Ky ajet fisnik 



 

12 

dëshmon se lutja është vetë adhurimi dhe se ai që 
tregohet mendjemadh e nuk e lut Allahun, 
vendbanimi i tij është Xhehenemi. Nëse e tillë është 
gjendja e atij që u tregua mendjemadh ndaj lutjes 
drejtuar Allahut, atëherë si do të jetë gjendja e atij 
që i lutet dikujt tjetër përpos Tij dhe i kthen shpinën 
Atij, ndërkohë që Ai është afër, Zotërues i çdo gjëje 
dhe i Fuqishëm mbi çdo gjë, sikurse ka thënë: 

اعِ إذَِا دَعاَنِ فلَيْسَْتَجِيبُوا ﴿ جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
ُ
لكََ عِبَاديِ عَن يِ فَإنِ يِ قرَيِبٌ أ

َ
وَإِذَا سَأ

 ﴾ 186ليِ وَليُْؤْمِنُوا بيِ لعََلَّهُمْ يرَشُْدُونَ 

 "Kur robërit e Mi (besimtarë) të pyesin për Mua, 
(thuaju se) Unë jam afër, i përgjigjem lutjeve të 
lutësit, kur ai më lutet Mua. Prandaj, le t’i përgjigjen 
thirrjes Sime dhe le të më besojnë Mua, për të qenë 
në rrugë të drejtë." (El Bekare, 186) Profeti صلى الله عليه وسلم në 
hadithin e saktë na tregon se lutja është vetë 
adhurimi, ai i tha kushëririt të tij Abdullah ibn 
Abasit (Allahu qoftë i kënaqur me të dy!): 

وَإِذَا  الَله،  لِ 
َ
فَاسْأ لتَْ 

َ
سَأ إِذَا  تَُاَهَكَ،  دْهُ  تََِ الَله  احْفَظِ  يََفَْظْكَ،  الَله  »احْفَظِ 

 اسْتَعْنَتَ فَاسْتَعِنْ باِلِله«. 

 “Ruaje Allahun, që Ai të të ruajë ty! Ruaje 
Allahun, që ta kesh pranë! Kur të lypësh, lypi 
Allahut e, kur të kërkosh ndihmë, kërko nga 
Allahu!” [Hadithin e shënojnë Tirmidhiu dhe të 
tjerë] 

Po kështu ka thënë: 



 

13 

 ِ ا؛ دَخَلَ النَّارَ«.»مَنْ مَاتَ وَهُوَ يدَْعُو لِِلَّ   ندًِّ

 “Ai që vdes duke i bërë Allahut shok, do të hyjë 
në Zjarr.” (Hadithin e shënon Buhariu) Në dy 
Sahihët transmetohet nga Profeti صلى الله عليه وسلم se është pyetur: 
“Cili është gjynahu më i madh?” Ai tha: 

 ِ نْ تََعَْلَ لِِلَّ
َ
ا وَهُوَ خَلقََكَ«. »أ   نِدًّ

 "T’i bësh Allahut rival, ndërkohë që Allahu është 
Ai që të ka krijuar." Rival quhet ai që është i njëjtë 
dhe i barabartë. Prandaj, kushdo që i lutet dikujt 
tjetër përveç Allahut, ose i kërkon atij ndihmë a 
shpëtim, ose zotohet në emër të tij, ose ther kurban 
në emër të tij, ose i kushton atij diçka nga format e 
adhurimit, përveç atyre që kemi përmendur më 
lart, e ka bërë atë rival me Allahun, qoftë ai profet, 
evlija, engjëll, xhind, idhull, apo ndonjë krijesë 
tjetër. 

Këtu mund të thotë dikush: Cili është gjykimi për 
t’i kërkuar njeriut të gjallë që e ke pranë diçka që 
është përbrenda mundësive të tij, si dhe për të 
kërkuar ndihmë prej tij në çështjet fizike që ai i 
përballon? Përgjigjja: Kjo nuk bën pjesë në shirk 
(idhujtari), por është prej çështjeve të zakonshme 
të lejuara ndër muslimanët, siç ka thënë Allahu i 
Madhërishëm lidhur me tregimin e Musait (paqja 
qoftë mbi të!): 

...﴿ ِ هِ َّذِي مِنْ عَدُو  َّذِي مِنْ شِيعَتهِِ علَىَ ال  ﴾ ...فَاسْتَغَاثهَُ ال



 

14 

 "Ai i grupit të vet i kërkoi ndihmë kundër atij që 
i përkiste popullit armik." (El Kasas, 15) Ashtu siç i 
Madhërishmi thotë edhe lidhur me tregimin e 
Musait (paqja qoftë mbi të!): 

 ﴾ ...فخََرَجَ مِنهَْا خَائفًِا يَترََقَّبُ ﴿

 "Musai doli prej qytetit i frikësuar, duke pritur 
se ç’do të ndodhte..." (El Kasas, 21) Ashtu siç njeriu 
kërkon ndihmë nga shokët e tij në luftë, po ashtu 
edhe në çështje të tjera që u ndodhin njerëzve, në të 
cilat kanë nevojë për njëri-tjetrin. 

Allahu i Lartësuar e ka urdhëruar Profetin e Tij 
 që t’ia bëjë me dije umetit të tij se ai (profeti) nuk صلى الله عليه وسلم
ka kurrfarë mundësie t’i bëjë dobi a dëm askujt; dhe 
lidhur me këtë Allahu i Madhërishëm e i Lartësuar 
ka thënë: 

حَدًا﴿
َ
أ بهِِ  شْركُِ 

ُ
أ وَلاَ  رَب يِ  دْعُو 

َ
أ إنَِّمَا  وَلاَ   21قلُْ  ا  ضَرًّ لكَُمْ  مْلكُِ 

َ
أ لاَ  إنِ يِ  قلُْ 

 ﴾ 22رشََدًا

 "Thuaj (o Muhamed): “Unë i lutem vetëm Zotit 
tim dhe nuk i shoqëroj Atij askënd (në adhurim)”. 

 "Thuaj: 'Unë nuk mund t’ju largoj ndonjë dëm e 
as t’ju sjell ndonjë dobi'". (El Xhin, 21, 22) Allahu i 
Lartësuar thotë: 

عْلمَُ الغَْيْبَ  ﴿
َ
ُ وَلوَْ كُنتُْ أ َّا مَا شَاءَ اللََّّ إلِ ا  نَفْعًا وَلاَ ضَرًّ مْلكُِ لنَِفْسِي 

َ
قلُْ لاَ أ

َّا نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ لقَِوْمٍ يؤُْمِنُونَ  ناَ إلِ
َ
وءُ إنِْ أ نيَِ السُّ  ﴾ 188لاَسْتَكْثرَتُْ مِنَ الخْيَرِْ وَمَا مَسَّ

 "Thuaj: 'Unë nuk mund t’i sjell vetes as dobi, as 



 

15 

dëm, përveçse aq sa dëshiron Allahu. Sikur ta dija të 
padukshmen, do t’i shumoja të mirat dhe nuk do të 
më prekte asnjë e keqe. Unë jam vetëm 
paralajmërues dhe sjellës i lajmeve të mira për 
njerëzit që besojnë'". (El Araf, 188) 

Ajetet që përmbajnë këtë kuptim janë të shumta. 
Dihet se Profeti صلى الله عليه وسلم nuk i lutet askujt tjetër përveç 

Zotit të tij; siç është vërtetuar se ai, në ditën e 
Bedrit, i përgjërohej Allahut, kërkonte prej Tij 
fitoren kundër armikut të tij dhe këmbëngulte në 
këtë, duke thënë: “O Zot! Përmbushe për mua atë që 
më premtove.” Derisa Ebu Bekri es-Siddik (Allahu 
qoftë i kënaqur me të) tha: “Mjafton, o i Dërguari i 
Allahut, se Allahu do ta përmbushë për ty atë që të 
ka premtuar.” Dhe Allahu i Madhëruar, lidhur me 
këtë, shpalli fjalën e Tij: 

ٱلمَۡلَ ئكَِةِ ﴿ ِنَ  م  لۡفٖ 
َ
بأِ كُم  مُمِدُّ ن يِ 

َ
أ لكَُمۡ  فٱَسۡتَجَابَ  رَبَّكُمۡ  تسَۡتَغيِثُونَ  إذِۡ 

 ﴾ 9مُرۡدِفيِنَ 

 "Ju kërkuat ndihmë nga Zoti juaj e Ai ju përgjigj: 
'Unë do t’ju ndihmoj me një mijë engjëj të cilët do të 
vijnë njëri pas tjetrit'". (El Enfal, 9), Allahu i 
Lartësuar, në këto ajete, ua përkujtoi kërkimin e 
tyre për ndihmë dhe njoftoi se iu përgjigj atyre, e i 
ndihmoi me engjëj, për t’i përgëzuar me fitoren dhe 
për t’u dhënë qetësi. Ai gjithashtu sqaroi se fitorja 
nuk është prej engjëjve, por është fitore nga ana e 
Tij. Pastaj i Lartësuari tha: 



 

16 

﴿ ِ َّا مِنْ عِندِْ اللََّّ صْرُ إلِ  ﴾...وَمَا النَّ

 "Fitorja vjen vetëm nga Allahu..." (Al Imran, 
126), Gjithashtu, Allahu i Madhërishëm thotë: 

َ لعََلَّكُمْ تشَْكُرُونَ ﴿ ذلَِّةٌ فَاتَّقُوا اللََّّ
َ
نتُْمْ أ

َ
ُ ببَِدْرٍ وَأ  ﴾123وَلقََدْ نصََرَكُمُ اللََّّ

 "Allahu ju ndihmoi në Bedër, kur qetë të 
pafuqishëm, andaj frikësojuni Allahut, për të qenë 
falënderues." (Al Imran, 123) Allahu i Lartësuar 
sqaroi në këtë ajet se Ai u dha atyre fitoren në ditën 
e Bedrit; kështu kuptohet se gjithçka që Ai u dha 
prej armëve dhe forcës, si edhe përforcimi i tyre me 
engjëj, janë të gjitha prej shkaqeve të fitores, të 
lajmit të gëzuar dhe të qetësimit të zemrave; por 
fitorja nuk është prej tyre; ajo vjen vetëm nga 
Allahu. Si guxon kjo shkrimtare, apo kushdo tjetër, 
t’ia drejtojë thirrjen e saj për ndihmë dhe kërkesën 
për fitore Profetit صلى الله عليه وسلم, duke e shmangur Zotin e 
botëve, Zotëruesin e çdo gjëje dhe të Plotfuqishmin 
mbi çdo gjë?! 

Pa dyshim se kjo bën pjesë ndër format më të 
shëmtuara të paditurisë, madje ndër format më të 
mëdha të idhujtarisë. Prandaj, është obligim për 
autoren që të pendohet te Allahu — i Madhërishëm 
— me një pendim të sinqertë. E pendimi i sinqertë 
është ai që përmbush disa kritere, e ato janë: Së 
pari: Keqardhja për atë që ka bërë. E dyta: Heqja 
dorë nga ajo që ka bërë. E treta: Vendosmëria për të 
mos iu kthyer më kurrë atij mëkati, në shenjë 



 

17 

madhërimi dhe sinqeriteti ndaj Allahut, dhe duke 
përmbushur urdhrin e Tij e duke u ruajtur nga 
gjërat që i ka ndaluar; kjo është pendesa e sinqertë. 
E katërta: kur padrejtësia bëhet ndaj krijesave, në 
këtë rast duhet t'i japë të drejtën atij që i takon, ose 
t'i kërkojë t'ia bëjë hallall.  

Allahu i urdhëroi robërit e Tij që të pendohen 
dhe u premtoi se do ua pranojë pendimin, siç thotë 
i Lartësuari: 

يُّهَ المُْؤْمِنُونَ لعََلَّكُمْ تُفْلحُِونَ ﴿
َ
ِ جَميِعًا أ  ﴾ 31وَتوُبُوا إلِيَ اللََّّ

 "Të gjithë ju, o besimtarë, kthehuni tek Allahu të 
penduar, që të arrini shpëtimin!" (En Nur, 31), E për 
të krishterët, tha: 

ُ غَفُورٌ رحَِيمٌ ﴿ ِ وَيسَْتَغْفرُِونهَُ وَاللََّّ فلَاَ يَتُوبُونَ إلِيَ اللََّّ
َ
 ﴾ 74أ

 "Përse ata nuk kthehen me pendesë tek Allahu e 
t’i kërkojnë falje Atij?! Allahu është Falës dhe 
Mëshirëplotë!" (El Maide, 74) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

َّا ﴿ إلِ  ُ اللََّّ مَ  حَرَّ الَّتيِ  فْسَ  النَّ يَقْتُلُونَ  وَلاَ  آخَرَ  إلِهًَا   ِ مَعَ اللََّّ يدَْعُونَ  لاَ  َّذِينَ  وَال
ثاَمًا 

َ
أ يلَقَْ  يَفْعَلْ ذَلكَِ  وَمَنْ  يزَْنوُنَ  وَلاَ   ِ القْيَِامَةِ   68باِلحْقَ  يوَمَْ  العَْذَابُ  لهَُ  يضَُاعَفْ 

مُهَاناً فيِهِ  ُ إِ   69وَيخَْلدُْ  اللََّّ لُ  ِ يُبَد  ولئَكَِ 
ُ
فأَ صَالِحاً  عَمَلاً  وعََمِلَ  وَآمَنَ  تاَبَ  مَنْ  َّا  ل

ُ غَفُورًا رحَِيمًا   ﴾ 70سَي ئَِاتهِِمْ حَسَنَاتٍ وكََانَ اللََّّ

 "Dhe ata që, pos Allahut, nuk adhurojnë zot 
tjetër, nuk vrasin njeri, gjë që Allahu e ka ndaluar, 
përveçse me të drejtë dhe që nuk bëjnë kurvëri. E 



 

18 

kush i bën këto, do të marrë gjynahe. 
 Ndëshkimi do t’i dyfishohet në Ditën e Kiametit 

dhe ai do të qëndrojë përherë në këtë fatkeqësi i 
poshtëruar. 

 Përjashtim bën ai që pendohet, beson dhe 
punon vepra të mira. Një njeriu të tillë Allahu ia 
ndërron veprat e këqija në të mira. Allahu është 
Falës e Mëshirëplotë." (El Furkan, 68-70), Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ي ئَِاتِ وَيَعْلمَُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وْبَةَ عَنْ عِبَادهِِ وَيَعْفُو عَنِ السَّ َّذِي يَقْبَلُ التَّ  ﴾ 25وَهُوَ ال

 "Ai e pranon pendimin e robërve të Vet, i fal 
gjynahet dhe i di të gjitha çfarë punoni ju." (Esh 
Shura, 25) 

Është vërtetuar nga i Dërguari i Allahut, 
Muhamedi صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

 »الِإسْلََّمُ يَهْدِمُ مَا كََنَ قَبلَْهُ، وَالتَّوْبَةُ تََُبُّ مَا كََنَ قَبلْهََا«. 

 "Islami i rrëzon gjynahet e kaluara, dhe pendimi 
i shlyen gjynahet e mëparshme." 

I kam shkruar këto fjalë të shkurtra, për shkak të 
rrezikut të madh të shirkut (idhujtarisë), ngase ai 
është mëkati më i madh, nga droja se mos 
mashtrohen me atë që ka dalë nga kjo shkrimtare, 
si dhe për të përmbushur detyrimin e këshillimit 
për Allahun dhe për robërit e Tij. E lus Allahun e 
Lartësuar t'i bëjë të dobishme për ne këto fjalë, të 
përmirësojë gjendjen tonë dhe gjendjen e mbarë 
muslimanëve, të na begatojë të gjithëve me kuptim 



 

19 

të drejtë në fe dhe me qëndrueshmëri në të, dhe të 
na ruajë ne dhe muslimanët nga të këqijat e 
vetvetes dhe nga të këqijat e veprave tona. 
Padyshim Ai është i Denjë dhe i Plotfuqishëm për 
këtë. 

Salavatet, selamet dhe bekimet qofshin për robin 
dhe të Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen dhe shokët e tij! 

 

 

*** 

  



 

20 

ِ الرهحََْْنِ الرهحِيمِ   بِسْمِ اللَّه

Broshura e tretë. 

Rreth gjykimit të kërkimit të ndihmës prej 

xhinëve dhe djajve dhe zotimit për ta. 
Nga Abdulaziz ibn Abdullah ibn Bazi, drejtuar 

gjithë  muslimanëve që e lexojnë këtë shkrim, 
Allahu më dhëntë mua dhe atyre vullnet për t’u 
kapur fort pas fesë së Tij dhe për të qëndruar të 
palëkundur në të. Amin. 

Paqja, mëshira dhe bekimet e Allahut qofshin 
mbi ju! 

Disa prej vëllezërve më pyetën në lidhje me atë 
që bëjnë disa injorantë që i luten dikujt tjetër 
përveç Allahut dhe i kërkojnë ndihmë në çështje 
madhore; si, për shembull, i luten xhinëve dhe 
kërkojnë prej tyre ndihmë, bëjnë zotime dhe 
kurbane në emër të tyre.  Një nga këto gjëra që ata 
bëjnë është edhe shprehja: (O shtatëshja), 
domethënë: shtatëshja e krerëve të xhinëve; 
merreni atë, thyejani kockat, pijani gjakun, 
gjymtojeni; o ju të shtatët, bëjini atij kështu e ashtu! 
Ose shprehja e disave prej tyre: “Merreni atë, o 
xhinnët e drekës, o xhinnët e pasdrekës”. Kjo haset 
shumë në disa krahina jugore. Ndër gjërat që hyjnë 
në këtë çështje janë: lutja drejtuar të vdekurve nga 
profetët, të devotshmëve dhe të tjerëve, si dhe lutja 



 

21 

drejtuar engjëjve dhe kërkimi i ndihmës prej tyre. 
Të gjitha këto dhe raste të ngjashme me to i gjen te 
shumë prej atyre që pretendojnë se janë 
muslimanë, për shkak të padijes dhe pasimit të 
atyre që i kanë paraprirë; madje disa e marrin të 
lehtë këtë dhe arsyetohen duke thënë: Kjo është 
diçka që del vetevetiu nga goja; nuk e kemi për 
qëllim e as e besojmë. 

Më pyeti gjithashtu për gjykimin e martesës me 
ata që janë të njohur për këto vepra, për mishin e 
kafshëve që ata therin, për faljen e xhenazes së tyre 
dhe faljen e namazit pas tyre, si edhe për besimin 
në atë që thonë sharlatanët dhe fallxhorët; si p.sh. 
ai që pretendon se e njeh sëmundjen dhe shkaqet e 
saj vetëm nga hedhja e një vështrimi mbi rrobat që 
kanë prekur trupin e të sëmurit, si çallma, 
pantallonat, mbulesa e gruas e të ngjashme me to. 

Përgjigjja: Çdo lavdërim i takon vetëm Allahut, 
ndërsa salavatet dhe selamet qofshin për atë, pas të 
cilit nuk ka profet, për familjen dhe shokët e tij dhe 
ata që ndjekin rrugën e tyre deri në Ditën e 
Gjykimit. 

Vërtet Allahu i Lartësuar i krijoi xhinët dhe 
njerëzit që ta adhurojnë Atë, dhe të mos adhurojnë 
asgjë tjetër pos Tij, dhe ta veçojnë Atë me lutje dhe 
kërkimshpëtim, me kurban dhe zotim dhe me të 
gjitha adhurimet. Ai i dërgoi të dërguarit e Tij me 
këtë mision, i urdhëroi që ta përmbushin atë dhe 



 

22 

shpalli Librat qiellorë, më i madhërishmi prej të 
cilëve është Kurani i madhërishëm, për ta sqaruar 
këtë çështje dhe për të ftuar njerëzimin në të, si dhe 
për t’i paralajmëruar ata nga idhujtaria dhe nga 
adhurimi i dikujt tjetër pos Tij. Ky është themeli i 
themeleve dhe baza e fesë dhe e besimit; kjo është 
domethënia e dëshmisë se s’ka të adhuruar përveç 
Allahut, dhe kuptimi i vërtetë i: nuk ka të adhuruar 
me të drejtë përveç Allahut. Ajo mohon hyjnitetin 
dhe adhurimin për këdo tjetër përveç Allahut, dhe 
e pohon vetëm për Allahun, e jo për ndonjë tjetër 
nga të gjitha krijesat. Argumentet për këtë, nga 
Libri i Allahut dhe Suneti i të Dërguarit të Tij صلى الله عليه وسلم, janë 
të shumta; prej tyre është Fjala e Allahut të 
Lartmadhëruar: 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 "Xhindët dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) Gjithashtu fjala e 
Allahut të Lartësuar: 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) Po ashtu, 
fjala e Tij: 

ينَ حُنَفَاءَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 "E megjithatë, ata qenë urdhëruar vetëm që të 
adhuronin Allahun me përkushtim të sinqertë, 



 

23 

duke qenë në fenë e pastër (të Ibrahimit)..." (El 
Bejineh, 5) Po ashtu, fjala e Tij: 

عِبَادَتيِ  ﴿ عَنْ  يسَْتَكْبرُِونَ  َّذِينَ  ال إنَِّ  لكَُمْ  سْتَجِبْ 
َ
أ ادْعُونيِ  رَبُّكُمُ  وَقَالَ 

 ﴾ 60سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِريِنَ 

 "Zoti juaj ka thënë: 'Lutmuni Mua, se do t’ju 
përgjigjem! Me të vërtetë, ata që tregohen 
mendjemëdhenj e nuk duan të Më adhurojnë, do të 
hyjnë në Xhehenem të poshtëruar'"! (Gafir, 60) 
Allahu i Lartësuar po ashtu thotë: 

اعِ إذَِا ﴿ جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
ُ
لكََ عِبَاديِ عَن يِ فَإنِ يِ قرَيِبٌ أ

َ
 ﴾ ...دَعاَنِ وَإِذَا سَأ

 "Kur robërit e Mi (besimtarë) të pyesin për Mua, 
(thuaju se) Unë jam afër, i përgjigjem lutjeve të 
lutësit, kur ai më lutet Mua..." (El Bekare, 186) 

Allahu i Lartësuar e sqaroi në këto ajete se Ai i 
krijoi xhinët dhe njerëzit për ta adhuruar Atë, dhe 
se Ai i urdhëroi dhe i porositi robërit e Tij, në 
Kur’anin e Tij të qartë dhe nëpërmjet gjuhës së të 
Dërguarit, paqja dhe bekimet e Allahut qofshin mbi 
të, që të mos adhurojnë askënd tjetër pos Zotit të 
tyre. 

Allahu i Lartmadhërishëm e ka sqaruar se lutja 
është një adhurim madhështor; kush tregohet 
mendjemadh ndaj saj, do të hyjë në ferr. Ai i 
urdhëroi robërit e Tij të lusin vetëm Atë dhe njoftoi 
se Ai është afër e u përgjigjet lutjeve të tyre. Prandaj 
është obligim për të gjithë robërit ta veçojnë Zotin 



 

24 

e tyre me lutje, sepse ajo është një lloj adhurimi për 
të cilin janë krijuar dhe janë urdhëruar. Allahu i 
Lartmadhërishëm thotë: 

العَْالمَِينَ ﴿  ِ رَب   ِ لِلََّّ وَمَمَاتيِ  وَمَحيَْايَ  وَنسُُكيِ  صَلاَتيِ  إنَِّ  لهَُ   162قلُْ  شَرِيكَ  لاَ 
لُ المُْسْلمِِينَ  وَّ

َ
ناَ أ
َ
مِرتُْ وَأ

ُ
 ﴾ 163وَبذَِلكَِ أ

 "Thuaj: 'Në të vërtetë, namazi im, kurbani im, 
jeta ime dhe vdekja ime, i përkasin vetëm Allahut, 
Zotit të botëve. 

 Ai nuk ka asnjë ortak. Kështu jam urdhëruar dhe 
unë jam i pari që i nënshtrohem Atij.'" (El Enam, 
162-163) 

Allahu i Madhërishëm e ka porositur Profetin e 
Tij صلى الله عليه وسلم që t’u bëjë me dije njerëzve se namazi i tij, 
therja e kurbanit, jeta e tij dhe vdekja e tij janë për 
Allahun, Zotin e botëve, pa i shoqëruar Atij askënd. 
Prandaj kushdo që ther kurban për dikë tjetër 
përveç Allahut, i ka shoqëruar Allahut dikë tjetër, 
ashtu si edhe sikur të falej për dikë tjetër përveç Tij; 
ngase Allahu i Madhërishëm i ka përmendur bashkë 
namazin dhe therjen e kurbanit, dhe ka bërë të 
ditur se ato janë vetëm për Allahun, pa i shoqëruar 
Atij askënd. Kushdo që ther ndonjë kurban për dikë 
tjetër përveç Allahut, qoftë për xhinët, engjëjt, të 
vdekurit a të tjerë, për t’u afruar tek ata, ai është si 
ai që i falet dikujt tjetër përveç Allahut. Dhe në 
hadithin e saktë thuhet se Profeti, -sal-lallahu alejhi 
ue sel-lem!-, ka thënë: 



 

25 

 »لعََنَ الُله مَنْ ذَبحََ لِغَيِْْ الِله«.

 "Allahu e lëshoftë mallkimin e Tij mbi atë që ther 
kurban për dikë tjetër përveç Allahut!" Imam 
Ahmedi e shënon me zinxhir të mirë hadithin që e 
përcjell Tarik ibn Shihabi (Allahu qoftë i kënaqur 
me të!), se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

فَقَالوُا   شَيئًا،  لََُ  يقُرِّبَ  حَتََّّ  حَدٌ 
َ
أ يََُوزهُُ  لََ  صَنمٌَ  لهَُم  قَوم   عََلَ  رجَُلََّنِ  »مرَّ 

بُهُ، قاَلوُا: قرَِّبْ وَلوَْ ذَباَباً، فَقَرَّبَ ذُباَباً،   قرَِّ
َ
حَدِهِمَا: قرَِّبْ. قَالَ: ليَسَ عِندِي شََءٌ أ

َ
لِِ

فَدَخَلَ النَّارَ  حَد  شَيئًْا فخََلُّوا سَبِيلَهُ، 
َ
قرَِّبَ لِِ

ُ
قَالَ: مَا كُنتُْ لِِ وَقَالوُا للِآخَرِ: قرَِّبْ.   ،

بُوا عُنقَُه، فدََخَلَ الجنََّةَ«.   دُونَ الِله جَلَّ جَلََّلَُُ، فضََََ

 "Dy burra kaluan pranë një populli që kishin një 
idhull, të cilin nuk e kalonte askush pa bërë një 
kurban për të. I thanë njërit prej tyre: 'Bëj dhe ti 
diçka kurban!' Ai tha: 'Nuk kam asgjë për të bërë 
kurban' Ata thanë: 'Bëj qoftë edhe një mizë.' Ai bëri 
kurban një mizë, kështu që ia liruan rrugën, dhe 
hyri në Zjarr. Pastaj i thanë tjetrit: 'Bëj dhe ti një 
kurban!' Ai tha: 'Unë kurrë nuk do të bëja diçka 
kurban për dikë përveç Allahut të Lartmadhëruar' 
Atëherë ata e vranë atë dhe ai hyri në Xhenet." 

Pra, nëse ai që i bën kurban një statuje apo 
diçkaje të ngjashme me të, duke i ofruar madje edhe 
një mizë si kurban, bëhet idhujtar dhe e meriton 
hyrjen në zjarr; atëherë ç’të thuhet për ata që u 
luten xhinëve, engjëjve dhe evlijave? E ç’të thuhet 
për atë që u kërkon shpëtim, u bën zotime atyre dhe 



 

26 

u afrohet me therje kafshësh, duke shpresuar me 
këtë ruajtjen e pasurisë së tij, shërimin e të sëmurit 
të tij, ose sigurinë e bagëtive dhe të mbjellave të tij? 
E ç’të thuhet për atë që e bën këtë nga frika e së 
keqes së xhinëve, apo për arsye të ngjashme me 
këtë?! S’ka dyshim se kush bën këtë apo gjëra tjera 
të ngjashme me të, e meriton më tepër të quhet 
idhujtar dhe e meriton më tepër të hyjë në zjarr se 
ai njeri që i ofroi statujës një mizë si kurban. 

Gjithashtu, ndër ato që janë përmendur në këtë 
çështje, është dhe fjala e të Lartësuarit: 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
ينُ   2إنَِّآ أ ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

َّا   وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ِ زُلفَۡى  إنَِّ  ٱلخۡاَلصُُِۚ وَٱل بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ ليُِقَر 

كََٰذِبٞ   هُوَ  مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ 3كَفَّ

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të çiltër për Të!" 

 "Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu', Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 1-3) Po ashtu Allahu i Lartësuar thotë: 

هُمْ وَلاَ يَنفَْعُهُمْ وَيقَُولوُنَ هَؤُلاَءِ شُفَعَاؤُناَ ﴿ ِ مَا لاَ يضَُرُّ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللََّّ



 

27 

رضِْ سُبحَْانهَُ وَتَعَاليَ  
َ
مَاوَاتِ وَلاَ فيِ الأْ َ بمَِا لاَ يَعْلمَُ فيِ السَّ تنَُب ئُِونَ اللََّّ

َ
ِ قلُْ أ عِندَْ اللََّّ
ا يشُْرِكُونَ   ﴾ 18عَمَّ

 "Ata adhurojnë në vend të Allahut ato që as nuk 
u bën dëm, as nuk u sjell dobi dhe thonë: 'Këta janë 
ndërmjetësit tanë tek Allahu'! Thuaj: 'A po i tregoni 
Allahut për diçka që Ai nuk e di në qiej dhe në 
Tokë?!' Qoftë i lavdëruar dhe i lartësuar Ai mbi 
gjithçka që ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!" 
(Junus, 18) 

Pra, Allahu i Lartësuar në këto dy ajete bëri të 
ditur se idhujtarët, pos Tij, morën mbrojtës nga 
krijesat, të cilët i adhuronin krahas Tij me lutje, 
frikë, shpresë, flijime, zotime e gjëra të tjera të 
ngjashme, duke pretenduar se ata mbrojtës e 
afrojnë tek Allahu atë që i adhuron dhe se 
ndërmjetësojnë për ta pranë Tij. Më pas Allahu i 
Lartësuar i përgënjeshtroi, ua qartësoi kotësinë, 
dhe i quajti gënjeshtarë, jobesimtarë e idhujtarë, si 
dhe e pastroi Veten nga idhujtaria e tyre. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ا يشُْرِكُونَ ﴿...  ﴾ سُبحَْانهَُ وَتَعَاليَ عَمَّ

 "Qoftë i lavdëruar Ai dhe i lartësuar mbi gjithçka 
që ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!" (En Nahl, 1) 
Prandaj kuptohet se kush e merr një engjëll, ose një 
profet, ose një xhind, ose një pemë ose një gur, dhe 
i lutet atij krahas Allahut, i kërkon ndihmë, dhe i 



 

28 

afrohet me zotim dhe me therjen e kurbanit, me 
shpresë se ai do të ndërmjetësojë te Allahu dhe do 
ta afrojë tek Ai, ose me shpresën e shërimit të 
sëmurit, ruajtjen e pasurisë, sigurinë e atij që është 
në udhëtim, apo të tjera të ngjashme; ai ka rënë në 
këtë shirk të madh dhe në këtë bela të kobshme, për 
të cilën Allahu i Madhëruar ka thënë: 

﴿ ِ نْ يشُْرَكَ بهِِ وَيَغْفرُِ مَا دُونَ ذَلكَِ لمَِنْ يشََاءُ وَمَنْ يشُْركِْ باِللََّّ
َ
َ لاَ يَغْفرُِ أ إنَِّ اللََّّ
 ﴾ 48فَقَدِ افْترََى إثِْمًا عَظِيمًا

 "Vërtet, Allahu nuk fal që të adhurohet dikush 
apo diçka tjetër veç Atij, por gjynahet e tjera më të 
vogla ia fal kujt të dojë. Kushdo që i bën shok 
Allahut (në adhurim), ka bërë gjynah të 
tmerrshëm." (En Nisa, 48), Allahu i Lartësuar thotë: 

المِِينَ مِنْ ﴿ ارُ وَمَا للِظَّ وَاهُ النَّ
ْ
ُ عَليَهِْ الجْنََّةَ وَمَأ مَ اللََّّ ِ فَقَدْ حَرَّ إنَِّهُ مَنْ يشُْركِْ باِللََّّ

نصَْارٍ 
َ
 ﴾ 72أ

 "Sigurisht, atij që adhuron tjetërkënd përveç 
Allahut, Allahu do t’ia ndalojë Xhenetin dhe strehim 
i tij do të jetë Zjarri. Për keqbërësit nuk ka 
ndihmës." (El Maide, 72) 

Ndërmjetësimi (shefati) në Ditën e Gjykimit 
është vetëm për muvehidët (monoteistët, 
besimtarët e drejtë) dhe për ata me sinqeritet, e jo 
për njerëzit e shirkut (idhujtarisë), ashtu siç ka 
thënë i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم, kur i thanë: “O i 
Dërguari i Allahut, kush është njeriu më fatlum që 



 

29 

do ta fitojë ndërmjetësimin (shefatin) tënd Ditën e 
Gjykimit?” Tha: 

 »مَنْ قَالَ: لََ إلَََِ إِلََّ الُله خَالصًِا مِنْ قلَبِْهِ«. 

 "Ai që thotë: "La ilahe il-lallah" me zemër të 
sinqertë." Ai gjithashtu ka thënë: 

تُ دَعْوَتِِ شَفَاعَةً »لِكُُِّ نبٍَِِّ  
ْ
لَ كُُُّ نبَِِ  دَعْوَتهَُ، وَإِنِِّّ اخْتـَبأَ دَعْوَةٌ مُسْتجََابةٌَ، فَتَعَجَّ

تِِ لََ يشُِْْكُ بِالِله شَيئًْا«. مَّ
ُ
ةٌ إِنْ شَاءَ الِله مَن مَاتَ مِنْ أ

تِِ يوَمَ القِيَامَةِ، فهََِِ ناَئلَِ مَّ
ُ
 لِِ

 “Çdo profet ka një lutje të pranuar. Secili profet 
e ka përshpejtuar lutjen e tij, ndërsa unë e kam 
ruajtur lutjen time si ndërmjetësim për umetin tim 
Ditën e Kiametit. Ajo, në dashtë Allahu, do të 
përfshijë këdo nga umeti im që vdes pa i bërë shok 
Allahut.” 

Mushrikët (idhujtarët) e parë besonin se Allahu 
është Zoti i tyre, Krijuesi i tyre dhe Furnizuesi i tyre; 
por vetëm se u lidhën me profetët, evlijatë, engjëjt, 
drunjtë, gurët e gjëra të tjera të ngjashme, duke 
shpresuar ndërmjetësimin e tyre tek Allahu dhe që 
ata t’i afrojnë pranë Tij, siç u përmend në ajetet e 
mëparshme. Allahu nuk i arsyetoi me këtë, 
përkundrazi, i qortoi për këtë në Librin e Tij 
madhështor, i quajti mohues dhe idhujtarë, dhe i 
përgënjeshtroi në pretendimin e tyre se zotat e tyre 
ndërmjetësojnë për ta dhe i afrojnë tek Allahu. As i 
Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم nuk i arsyetoi; përkundrazi, i 
luftoi për këtë shirk, derisa t'ia kushtonin 



 

30 

adhurimin vetëm Allahut, duke vepruar sipas fjalës 
së të Lartësuarit: 

﴿ ِ ينُ لِلََّّ ِ  ﴾ ...وَقَاتلُِوهُمْ حَتَّي لاَ تكَُونَ فتِنَْةٌ وَيكَُونَ الد 

 "Luftojini ata derisa të zhduket mosbesimi dhe 
derisa të mbretërojë besimi vetëm për Allahun..." 
(El Bekare, 193) Po kështu ka thënë Pejgamberi صلى الله عليه وسلم: 

دًا رسَُولُ الِله،  نَّ مُُمََّ
َ
نْ لََ إلََِ إِلََّ الُله وَأ

َ
قَاتلَِ النَّاسَ حَتََّّ يشَْهَدُوا أ

ُ
نْ أ

َ
مِرْتُ أ

ُ
»أ

مْوَالهَُمْ إِلََّ  
َ
كََةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلكَِ عَصَمُوا مِنِِّّ دِمَاءَهُم وَأ لََّةَ، وَيُؤتوُا الزَّ وَيقُِيمُوا الصَّ

 حِسَابُهُم عََلَ الِله«. بَِِقِّ الِإسْلََّمِ، وَ 

 "Jam urdhëruar t'i luftoj njerëzit derisa të 
dëshmojnë se askush përveç Allahut nuk meriton të 
adhurohet dhe se Muhamedi është i Dërguari i 
Allahut, të falin namazin dhe të japin zekatin. E, kur 
ta bëjnë këtë, unë ua mbroj gjakun dhe pasurinë, 
përveçse me të drejtën e Islamit, ndërkaq llogaria e 
tyre është tek Allahu." Kuptimi i fjalës së tij صلى الله عليه وسلم: 

ن لََ إلََِ إِلََّ الُله«
َ
 . »حَتََّّ يشَْهَدُوا أ

 «Derisa të dëshmojnë se s'ka të adhuruar me të 
drejtë përveç Allahut» Është që ta veçojnë Allahun 
me adhurim, duke mos adhuruar askënd tjetër pos 
Tij. 

Idhujtarët i frikësoheshin xhindeve dhe 
kërkonin mbrojtje nga xhindet; e në lidhje me këtë 
Allahu i Lartësuar shpalli fjalën e Tij: 

ِ فزََادُوهُمْ رَهَقًا﴿ نَّهُ كَانَ رجَِالٌ مِنَ الإْنِسِْ يَعُوذُونَ برِجَِالٍ مِنَ الجِْن 
َ
 ﴾ 6وَأ



 

31 

 "Në të vërtetë, ka pasur njerëz që kërkonin 
mbrojtje nga xhindet, por kjo vetëm sa i çoi më tej 
në gabime." (El Xhin, 6) Dijetarët e tefsirit kanë 
thënë për këtë ajet fisnik se kuptimi i fjalës së të 
Lartësuarit: 

 ﴾ فزََادُوهُمْ رَهَقًا﴿...

 "...por kjo vetëm sa i çoi më tej në gabime." 
Domethënë: i çoi më tej në panik e frikë; sepse 
xhinët vetëmadhështohen dhe bëhen 
mendjemëdhenj, kur i shohin njerëzit që kërkojnë 
mbrojtje nga ata; dhe atëherë ua shtojnë frikën dhe 
panikun, që të shtojnë adhurimin ndaj tyre dhe t’u 
drejtohen atyre për mbrojtje. 

Allahu ua zëvendësoi myslimanëve atë me 
kërkimin e mbrojtjes nga Ai, dhe nëpërmjet fjalëve 
të Tij të plota; e për këtë Allahu i Madhëruar shpalli: 

ِ إنَِّهُ سَمِيعٌ عَليِمٌ ﴿ يطَْانِ نزَْغٌ فَاسْتَعِذْ باِللََّّ ا يَنزْغََنَّكَ مِنَ الشَّ  ﴾ 200وَإِمَّ

 "Nëse djalli përpiqet të të shtyjë drejt së keqes, 
kërko strehim tek Allahu, se vërtet, Ai dëgjon dhe di 
gjithçka." (El Araf, 200) Po ashtu, fjala e Tij: 

ِ الفَْلَقِ ﴿ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾ 1قلُْ أ

 "Thuaj: 'Kërkoj mbështetje te Zoti i agimit'" 
Është vërtetuar nga Pejgamberi صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

هُ  اتِ مِنْ شََِّ مَا خَلَقَ(؛ لمَ يضَََُّ عُوذُ بكَِلِمَاتِ الِله التَّامَّ
َ
لًَ فَقَالَ: )أ »مَنْ نزََلَ مَنِْْ

لَِِ ذَلكَِ«.  لَ مِنْ مَنِْْ  شََءٌ حَتََّّ يرَْتََِ



 

32 

 "Atij që shkon në një vend dhe thotë: 'Eudhu bi 
kelimatil-lahit-tammati min sherri ma halek 
(Kërkoj mbrojtje nëpërmjet fjalëve të përsosura të 
Allahut nga e keqja që ka krijuar)!', nuk i bën dëm 
asgjë derisa të largohet nga ai vend." 

Nga ajetet dhe hadithet e lartpërmendura, e 
kupton kërkuesi i shpëtimit, ai që dëshiron ta ruajë 
fenë e tij dhe të jetë i shpëtuar nga shirku, i qarti 
dhe i paqarti, se lidhja me të vdekurit, me engjëjt, 
me xhindët dhe me krijesa të tjera; t’i lusësh ata, të 
kërkosh strehim tek ata e gjëra të tjera të ngjashme; 
janë prej veprave të njerëzve të kohës së injorancës 
pagane, idhujtarëve, dhe prej llojeve më të 
shëmtuara të shirkut ndaj Allahut të Madhëruar. 
Andaj është obligim të braktiset, të kihet kujdes 
prej tij, të këshillohen mes vete për ta braktisur, dhe 
të kundërshtohet e qortohet ai që e bën. 

Sa i përket atij që është i njohur ndër njerëzit për 
këto vepra të shirkut: nuk lejohet martesa me të, as 
të hahet nga ajo që ai ka therur, as të falet namazi i 
xhenazes për të, e as të falet namazi pas tij, derisa 
ta shpallë haptazi pendimin te Allahu i Lartësuar 
për këtë dhe t’ia përkushtojë me sinqeritet lutjen 
dhe adhurimin vetëm Allahut. Lutja është vetë 
adhurimi, madje thelbi i adhurimit, siç ka thënë 
Profeti صلى الله عليه وسلم: 

عََءُ هُوَ العِبَادَةُ«.   »الدُّ



 

33 

 "Lutja është vetë adhurimi" Gjithashtu është 
transmetuar nga Profeti (paqja qoftë mbi të!) në një 
version tjetër se ka thënë: 

عََءُ مُخُّ العِبَادَةِ«.   »الدُّ

 "Lutja është thelbi i adhurimit." Sa i përket 
martesës me idhujtarët: Allahu i Lartësuar thotë: 

وَلوَْ ﴿ مُشْرِكَةٍ  مِنْ  خَيرٌْ  مُؤْمِنَةٌ  مَةٌ 
َ
وَلأَ يؤُْمِنَّ  حَتَّي  المُْشْركَِاتِ  تَنكِْحُوا  وَلاَ 

عْجَبَتكُْمْ وَلاَ تُنكِْحُوا المُْشْرِكيِنَ حَتَّي يؤُْمِنُوا وَلعََبدٌْ مُؤْمِنٌ خَيرٌْ مِنْ مُشْركٍِ وَلوَْ 
َ
أ

ولئَكَِ يدَْعُونَ إلِيَ ال
ُ
عْجَبَكُمْ أ

َ
ُ يدَْعُو إلِيَ الجْنََّةِ وَالمَْغْفرَِةِ بإِذِنْهِِ وَيبَُي نُِ آياَتهِِ  أ ارِ وَاللََّّ نَّ

رُونَ   ﴾ 221للِنَّاسِ لعََلَّهُمْ يَتَذَكَّ

 "Mos u martoni me paganet, gjersa të bëhen 
besimtare. Skllavja besimtare është më e mirë se 
pagania, edhe nëse kjo e fundit mund t’ju pëlqejë. 
Mos i martoni myslimanet me paganë, gjersa ata të 
bëhen besimtarë. Skllavi besimtar është më i mirë 
se pagani, edhe nëse ky i fundit mund t’ju pëlqejë. 
Ata ju thërrasin në zjarr, kurse Allahu, me mirësinë 
e Tij, ju thërret në Xhenet e falje (të gjynaheve). Ai 
ua shpjegon njerëzve shpalljet e Veta, që ata të 
mendojnë" (El Bekare, 221) Kështu Allahu, i 
Lartësuar, i ndaloi myslimanët të martohen me 
paganet, nga radhët e adhurueseve të idhujve, 
xhindëve, engjëjve e gjërave të tjera, derisa ato të 
besojnë dhe t’ia kushtojnë adhurimin me sinqeritet 
vetëm Allahut, ta besojnë të Dërguarin صلى الله عليه وسلم në atë që 
ka sjellë dhe ta ndjekin udhën e tij. Po ashtu, Ai e 



 

34 

ndaloi martesën e paganëve me gratë myslimane, 
derisa ata të besojnë duke ia kushtuar adhurimin 
me sinqeritet vetëm Allahut, ta besojnë të 
Dërguarin صلى الله عليه وسلم dhe ta ndjekin atë. 

Allahu i Madhëruar ka bërë të ditur se robëresha 
besimtare është më e mirë se femra e lirë idhujtare, 
edhe nëse e mahnit shikuesin me bukurinë e saj dhe 
dëgjuesin me bukurinë e të folurit të saj; dhe se robi 
besimtar është më i mirë se i liri idhujtar, edhe 
sikur ta mahnitë dëgjuesin dhe shikuesin me 
bukurinë, oratorinë, trimërinë e tij etj; pastaj i ka 
sqaruar shkaqet e kësaj përparësie me fjalën e Tij të 
Lartësuar: 

ارِ ﴿... ولئَكَِ يدَْعُونَ إلِيَ النَّ
ُ
 ﴾ ...أ

 "Ata ju thërrasin në zjarr" (El Bekare, 221) Me 
këtë synohen: idhujtarët dhe idhujtaret; sepse ata, 
me fjalët, veprat, sjelljen dhe moralin e tyre, janë 
thirrës për në Zjarr. Ndërsa besimtarët dhe 
besimtaret, me moralin, veprat dhe sjelljen e tyre, 
janë thirrës për në Xhenet. E si mund të barazohen 
këta me ata! 

Sa i përket faljes së namazit të xhenazës për 
idhujtarët: Allahu i Lartësuar, në lidhje me 
mynafikët, ka thënë: 

﴿ ِ باِللََّّ كَفَرُوا  إنَِّهُمْ  قَبرْهِِ  علَىَ  تَقُمْ  وَلاَ  بدًَا 
َ
أ مَاتَ  مِنهُْمْ  حَدٍ 

َ
أ علَىَ   ِ

تصَُل  وَلاَ 
 ﴾ 84وَرسَُولهِِ وَمَاتوُا وَهُمْ فَاسِقُونَ 



 

35 

 "Askujt prej hipokritëve, kur të vdesin, mos ia fal 
xhenazen, as mos rri afër varrit të hipokritit, sepse 
ata e kanë mohuar Allahun dhe të Dërguarin e Tij 
dhe qëndruan të pabindur deri në vdekje." (Et 
Teube, 84) Allahu i Lartësuar e ka sqaruar në këtë 
ajet fisnik se as hipokritit e as mohuesit nuk u falet 
xhenazja, për shkak të mohimit të tyre ndaj Allahut 
dhe të Dërguarit të Tij. Po kështu, nuk falet namazi 
pas tyre dhe nuk caktohen imamë për muslimanët, 
për shkak të mohimit të tyre dhe mungesës së 
besueshmërisë së tyre, si edhe për armiqësinë e 
madhe që ekziston mes tyre dhe muslimanëve, dhe 
sepse ata nuk janë prej njerëzve të namazit dhe 
adhurimit; sepse mohimi dhe idhujtaria e 
asgjësojnë çdo vepër. Kërkojmë prej Allahut 
shpëtim nga kjo! Ndërsa sa i përket ngrënies së 
theroreve të politeistëve: Allahu i Lartësuar ka 
thënë, duke sqaruar ndalimin e ngordhësirës dhe të 
theroreve të politeistëve: 

يَاطِينَ ليَُوحُونَ وَلاَ ﴿ ِ عَليَهِْ وَإِنَّهُ لفَسِْقٌ وَإِنَّ الشَّ ا لمَْ يذُْكَرِ اسْمُ اللََّّ كُلُوا مِمَّ
ْ
تأَ

طَعْتُمُوهُمْ إنَِّكُمْ لمَُشْرِكُونَ 
َ
وْليَِائهِِمْ ليُِجَادِلوُكُمْ وَإِنْ أ

َ
 ﴾ 121إلِيَ أ

 "Mos hani asnjë mish që nuk është therur me 
emrin e Allahut, sepse kjo është gjynah! Në të 
vërtetë, djajtë i nxisin miqtë e vet që t’ju 
kundërshtojnë ju. E nëse ju u bindeni atyre, me 
siguri që edhe ju do të jeni idhujtarë. (El Enam, 
121), Allahu i Lartësuar i ndaloi muslimanët nga 



 

36 

ngrënia e ngordhësirës dhe e kafshës së therur nga 
idhujtari, sepse idhujtari është i papastër; prandaj 
ajo që ther ai është në gjykimin e ngordhësirës, 
edhe sikur të përmendë emrin e Allahut mbi të, 
sepse përmendja e emrit nga ana e tij është e 
pavlefshme dhe nuk ka asnjë efekt, ngase ajo është 
adhurim, ndërsa idhujtaria e prish adhurimin dhe e 
bën të pavlefshëm atë, derisa idhujtari të pendohet 
tek Allahu i Lartësuar. Allahu i Lartmadhëruar e ka 
lejuar vetëm ushqimin e ithtarëve të Librit, në fjalën 
e Tij: 

وتوُا الكِْتَابَ حِلٌّ لكَُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لهَُمْ ﴿...
ُ
َّذِينَ أ  ﴾ ...وَطَعَامُ ال

 "...ju janë lejuar edhe ushqimet e ithtarëve të 
Librit; po ashtu, edhe ushqimet tuaja janë të lejuara 
për ata..." (El Maide, 5) Sepse ata e lidhin veten me 
një fe qiellore dhe pretendojnë se janë nga pasuesit 
e Musait dhe Isait, edhe pse në këtë janë 
gënjeshtarë. Allahu e ka shfuqizuar fenë e tyre dhe 
e ka bërë të pavlefshme me dërgimin e Muhamedit 
 për mbarë njerëzit. Por Allahu i Lartësuar na e ka صلى الله عليه وسلم
lejuar ushqimin e ithtarëve të Librit dhe gratë e 
tyre, për një urtësi të thellë dhe konsiderata të 
posaçme, të cilat i kanë sqaruar dijetarët. Kjo, 
ndryshe nga idhujtarët, adhuruesit e idhujve dhe të 
të vdekurve – qofshin nga profetët, evlijatë apo të 
tjerë – sepse feja e tyre nuk ka asnjë bazë e as 
ndonjë shkas që ta arsyetojë; përkundrazi, ajo është 



 

37 

e pavërtetë që në themel. Prandaj kafsha e therur 
prej ithtarëve të saj (idhujtarëve pra) konsiderohet 
e ngordhur dhe nuk lejohet ngrënia e saj. 

Ndërsa kur një person i thotë tjetrit: “Të 
pushtofshin xhindët!”, “Të marrshin xhindët!”, “Të 
marrtë dreqi!”, dhe shprehje tjera të ngjashme me 
këto, bëjnë pjesë te sharjet dhe fyerjet, dhe kjo nuk 
lejohet mes myslimanëve, ashtu si të gjitha llojet e 
tjera të sharjeve dhe fyerjeve. Kjo nuk është prej 
shirkut, përveç nëse ai që e thotë këtë beson se 
xhinët ndërhyjnë te njerëzit pa lejen e Allahut dhe 
pa dëshirën e Tij. Prandaj, kush e ka këtë bindje për 
xhindët ose për ndonjë krijesë tjetër, është 
jobesimtar me këtë bindje; sepse Allahu, qoftë i 
Lartësuar, është Sunduesi dhe Pronari i çdo gjëje, i 
Fuqishëm për çdo gjë, Ai që sjell dobi dhe dëm, dhe 
asgjë nuk ndodh veçse me lejen, dëshirën dhe 
kaderin e Tij të shkruar më herët, ashtu siç thotë 
Allahu i Lartësuar, duke e urdhëruar të Dërguarin e 
Tij صلى الله عليه وسلم që t’ua bëjë të ditur njerëzve këtë parim të 
madh: 

عْلمَُ الغَْيْبَ  ﴿
َ
ُ وَلوَْ كُنتُْ أ َّا مَا شَاءَ اللََّّ إلِ ا  نَفْعًا وَلاَ ضَرًّ مْلكُِ لنَِفْسِي 

َ
قلُْ لاَ أ

َّا نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ لقَِوْمٍ يؤُْمِنُونَ  ناَ إلِ
َ
وءُ إنِْ أ نيَِ السُّ  ﴾ 188لاَسْتَكْثرَتُْ مِنَ الخْيَرِْ وَمَا مَسَّ

 "Thuaj: 'Unë nuk mund t’i sjell vetes as dobi, as 
dëm, përveçse aq sa dëshiron Allahu. Sikur ta dija të 
padukshmen, do t’i shumoja të mirat dhe nuk do të 
më prekte asnjë e keqe. Unë jam vetëm 



 

38 

paralajmërues dhe sjellës i lajmeve të mira për 
njerëzit që besojnë'". (El Araf, 188) E nëse zotëria i 
krijesave dhe më i miri ndër ta, Profeti صلى الله عليه وسلم, nuk 
posedon as dëm e as dobi për vete, veçse aq sa do 
Allahu, atëherë ç’mund të thuhet për të tjerët prej 
krijesave?! Ajetet në këtë kuptim janë të shumta. 

Sa i përket pyetjes së fatthënësve, mashtruesve 
dhe astrologëve, e të ngjashmëve me ta, nga ata që 
japin lajme për të fshehtën, ajo është e qortueshme 
dhe e ndaluar; t’u besosh atyre është edhe më e 
rëndë dhe më e shëmtuar; madje është prej degëve 
të kufrit (mosbesimit), për shkak të fjalës së Profetit 
 :صلى الله عليه وسلم

رْبَعِيَن يوَمًا«. 
َ
؛ لمَْ تُقْبلَْ لََُ صَلََّةٌ أ لََُ عَنْ شََء 

َ
افًا فسََأ تََ عَرَّ

َ
 »مَنْ أ

 Atij që shkon te falltari dhe e pyet për diçka, nuk 
do t’i pranohet namazi dyzet ditë. E shënon Muslimi 
në "Sahihun" e tij. Gjithashtu në “Sahihun” e tij 
përcillet nga Muavije ibn el-Hakem es-Sulemi 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!): 

انِ وسَُؤَالهِِم«.  نَّ النَّبَِّ صلى الله عليه وسلم نَهََ عَنْ إتِْيَانِ الكُهَّ
َ
 »أ

 "Profeti صلى الله عليه وسلم e ka ndaluar shkuarjen te falltarët dhe 
pyetjen e tyre." 

Autorët e suneneve kanë transmetuar nga 
Pejgamberi صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

د  صلى الله عليه وسلم«.  نزِْلَ عََلَ مُُمََّ
ُ
قَهُ بِمَا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أ تََ كََهِنًا، فَصَدَّ

َ
 »مَنْ أ

 "Kush shkon te falltari dhe i beson asaj që thotë, 



 

39 

ka mohuar atë që i ka zbritur Muhamedit صلى الله عليه وسلم." 
Hadithet që përcjellin këtë kuptim janë të shumta. 
Andaj është obligim për myslimanët: të ruhen nga 
pyetja e falltarëve dhe fatthënësve, si edhe nga të 
gjithë sharlatanët që merren me informimin e 
njerëzve për të fshehtën dhe me mashtrimin e 
myslimanëve, qoftë kjo në emër të mjekësisë apo të 
diçkaje tjetër, ngase Profeti صلى الله عليه وسلم e ka ndaluar këtë dhe 
ka paralajmëruar prej saj. Në këtë hyn edhe ajo që 
disa njerëz e pretendojnë në emër të mjekësisë, nga 
çështjet e së fshehtës: kur nuhat çallmën e të 
sëmurit, ose shaminë e të sëmurës, ose të ngjashme 
me këto, e pastaj thotë: ky burrë i sëmurë ose kjo 
grua e sëmurë ka bërë kështu e ashtu, ka vepruar 
kështu e ashtu, tregon për gjëra që lidhen me të 
fshehtën, për të cilat në çallmën e të sëmurit apo në 
sendet e tjera të tij nuk ka asnjë shenjë që të 
dëshmojë. Qëllimi i kësaj është vetëm mashtrimi i 
popullit të thjeshtë që të thonë: ai është i ditur në 
mjekësi, në llojet e sëmundjeve dhe shkaqet e tyre. 
Ndoshta u jep edhe ndonjë ilaç, dhe mund të 
përkojë që shërimi të ndodhë me caktimin e 
Allahut, e pastaj ata mendojnë se ishte për shkak të 
ilaçit të tij. Ndodh që sëmundja të vijë nga shkaqet 
e disa xhindëve dhe shejtanëve, të cilët i shërbejnë 
atij që e pretendon mjekësinë dhe e njoftojnë për 
disa nga të fshehtat që i zbulojnë; ai mbështetet tek 
ata dhe i kënaq me forma adhurimi që u përshtaten 



 

40 

atyre, ndaj ata largohen prej atij të sëmuri dhe e 
lënë dëmin të cilin ia shkaktonin. Kjo është diçka e 
njohur për xhindët, shejtanët dhe për ata që i 
përdorin ata. 

Është obligim për muslimanët gjithashtu: të 
ruhen prej kësaj gjëje, të këshillojnë njëri-tjetrin 
për ta braktisur atë, të mbështeten tek Allahu i 
Madhëruar në këtë çështje dhe në të gjitha çështjet. 
Nuk ka të keqe të përdoren rukje legjitime dhe 
barnat e lejuara, si edhe të mjekohen te mjekët që 
kryejnë ekzaminimin e të sëmurit dhe e 
konfirmojnë sëmundjen e tij me shkaqe shqisore 
dhe të arsyeshme. Është transmetuar në mënyrë të 
saktë nga Profeti صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

نزَْلَ لََُ شِفَاءً، عَلِمَهُ مَنْ علِمه، وجََهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ«. 
َ
نزَْلَ الُله دَاءً إِلََّ أ

َ
 »مَا أ

 “Nuk e ka lëshuar Zoti ndonjë sëmundje, veçse 
ka zbritur për të një shërim; e diti kush e diti, s’e diti 
kush s’e diti!” Po kështu ka thënë: 

 بِإِذْنِ الِله«. 
َ
اءَ برَََأ صِيبَ دَوَاءٌ الدَّ

ُ
 »لِكُُِّ دَاء  دَوَاءٌ، فإِذَا أ

 “Për çdo sëmundje ka ilaç; e nëse ilaçi i 
sëmundjes është gjetur, atëherë sëmundja shërohet 
me lejen e Allahut.” Po kështu ka thënë: 

 .»  »عِبَادَ الِله، تدََاوَوا وَلََ تدََاوَوا بِِرََام 

 “O robër të Allahut, kurohuni, por mos e bëni atë 
me diçka të ndaluar!” Hadithet që përcjellin këtë 
kuptim janë të shumta. 



 

41 

Allahun e Madhëruar e lusim të përmirësojë 
gjendjen e të gjithë muslimanëve, t’u shërojë 
zemrat dhe trupat nga çdo e keqe, t’i bashkojë në 
udhëzim, dhe të na ruajë ne dhe ata nga sprovat 
devijuese, si dhe nga bindja ndaj shejtanit dhe 
miqve të tij! Ai, me të vërtetë, është i Plotfuqishëm 
për çdo gjë. Nuk ka as forcë e as fuqi përveçse me 
Allahun, të Lartin, të Madhërishmin. 

Salavatet, selamet dhe bekimet qofshin për robin 
dhe të Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen dhe shokët e tij! 

 
 

*** 

  



 

42 

ِ الرهحََْْنِ الرهحِيمِ   بِسْمِ اللَّه

Broshura e katërt: 

Në lidhje me gjykimin mbi euradet 

(programet e përditshme të adhurimit 

vullnetar) me përmbajtje heretike dhe 

pagane. 
Nga Abdulaziz ibn Abdullah ibn Bazi, drejtuar 

vëllait të nderuar (.........), Allahu e udhëzoftë drejt 
çdo të mire, Amin. 

Paqja, mëshira dhe bekimet e Allahut qofshin 
mbi ju! 

Më arriti letra juaj e nderuar – Allahu ju 
begatoftë me udhëzimin e Tij – dhe nga përmbajtja 
e saj mësova se në vendin tuaj ka njerëz që i 
përmbahen euradeve për të cilat Allahu nuk ka 
zbritur kurrfarë argumenti; disa prej tyre janë 
bidate, e disa bien në idhujtari, dhe këtë ia 
atribuojnë Emirit të besimtarëve: Ali bin Ebi Talibit 
– Allahu qoftë i kënaqur me të – dhe të tjerëve. Ata 
i lexojnë këto evrade në mbledhjet e dhikrit, ose në 
xhami pas namazit të akshamit, duke pretenduar se 
kjo është mjet për t’iu afruar Allahut, siç thonë: “Për 
hir të Allahut; o njerëzit e Allahut; na ndihmoni me 
ndihmën e Allahut; dhe bëhuni ndihma jonë me 
ndihmën e Allahut.” Dhe si thënia e tyre: “O aktab, o 
zotërinj, përgjigjuni o ju që na jepni ndihmë dhe 



 

43 

ndërmjetësoni tek Allahu për ne! Ky është 
shërbëtori juaj që qëndron, i përkushtuar në derën 
tuaj dhe i frikësuar nga mangësitë e tij. Na eja në 
ndihmë, o i Dërguari i Allahut. Nuk kam tjetër veç 
jush ku të shkoj; prej jush plotësohet kërkesa, dhe 
ju jeni miqtë e Allahut; për hir të Hamzës, prijësit të 
dëshmorëve; dhe për hir të gjithë atyre prej jush që 
janë ndihmëtarë për ne, ndihmona o i Dërguari i 
Allahut!.” Dhe siç thonë: "O Allah bekoje atë që Ti e 
bëre shkak për zbulimin e sekreteve të 
Plotfuqishmërisë Tënde dhe për shfaqjen e dritave 
të Mëshirës Sate, e kështu ai u bë përfaqësues i 
Pranisë Hyjnore dhe mëkëmbës i sekreteve Tua". 

Si dhe mësuam nga përmbajtja e letrës suaj për 
dëshirën tuaj që t'ju sqaroj se çfarë është bidat (risi) 
e çfarë është shirk, dhe a është i vlefshëm namazi 
prapa imamit që bën këtë lutje? 

Përgjigjja: Çdo lavdërim i takon vetëm Allahut, 
ndërsa salavatet dhe selamet qofshin për atë, pas të 
cilit nuk ka profet tjetër, për familjen dhe shokët e 
tij, dhe për ata që ecin sipas udhëzimit të tij deri në 
Ditën e Gjykimit! 

Dije — Allahu të dhëntë sukses — se Allahu i 
Lartësuar nuk i krijoi krijesat dhe nuk i dërgoi të 
dërguarit — paqja dhe bekimi i Allahut qofshin mbi 
ta — veçse që të adhurohet vetëm Ai, pa ortak, e jo 
dikush tjetër përveç Tij, siç thotë i Lartësuari: 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ



 

44 

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) 

Adhurimi — siç e sqaruam më herët — është: 
bindja ndaj Tij dhe ndaj të Dërguarit të Tij, 
Muhamedit صلى الله عليه وسلم; duke bërë atë që ka urdhëruar 
Allahu dhe i Dërguari i Tij, dhe duke lënë atë që 
Allahu dhe i Dërguari i Tij e kanë ndaluar; mbi 
bazën e besimit në Allahun dhe në të Dërguarin e 
Tij, me dëlirësi për Allahun në vepra; shoqëruar me 
dashurinë maksimale për Allahun dhe me përuljen 
e plotë vetëm ndaj Tij, e jo ndaj dikujt tjetër; ashtu 
siç ka thënë Allahu i Lartësuar: 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) Pra, ka 
urdhëruar dhe porositur që të adhurohet vetëm Ai. 
Allahu i Lartësuar thotë: 

العَْالمَِينَ ﴿  ِ رَب   ِ ِينِ   3الرَّحْمنَِ الرَّحِيمِ   2الحْمَْدُ لِلََّّ الد  يوَمِْ  نَعْبُدُ   4مَالكِِ  إيَِّاكَ 
 ﴾ 5وَإِيَّاكَ نسَْتَعِينُ 

 "Çdo lavdërim i përket Allahut, Zotit të botëve, 
 të Gjithëmëshirshmit, Mëshirëplotit, 
 Sunduesit të Ditës së Gjykimit. 
 Vetëm Ty të adhurojmë dhe vetëm prej Teje 

ndihmë kërkojmë. (El-Fatiha, 2-5) Me këto ajete, 
Allahu i Lartësuar e bëri të qartë se Ai është i Vetmi 
që meriton të adhurohet dhe se ndihma kërkohet 



 

45 

vetëm prej Tij. Allahu i Lartësuar thotë gjithashtu: 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
ينُ   2إنَِّآ أ ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

 ﴾ ...ٱلخۡاَلصُُِۚ 

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të çiltër për Të! 

 Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë..." (Ez 
Zumer, 2-3) Allahu i Lartësuar thotë gjithashtu: 

ينَ وَلوَْ كَرهَِ الكْاَفرُِونَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد   ﴾14فَادْعُوا اللََّّ

 "Andaj, lutjuni Allahut me adhurim të sinqertë 
për Të, edhe nëse këtë e urrejnë jobesimtarët!" 
(Gafir, 14) Allahu i Lartësuar thotë: 

حَدًا﴿
َ
ِ أ ِ فلَاَ تدَْعُوا مَعَ اللََّّ نَّ المَْسَاجِدَ لِلََّّ

َ
 ﴾ 18وَأ

 "Xhamitë i janë kushtuar vetëm Allahut, prandaj 
mos iu lutni askujt krahas Allahut!" (El Xhin, 18), 
Ajetet që përcjellin këtë kuptim janë të shumta, dhe 
që të gjitha tregojnë se është obligim që adhurimi t’i 
kushtohet vetëm Allahut. 

Është e ditur se lutja, me të gjitha llojet e saj, 
është adhurim; prandaj nuk i lejohet askujt prej 
njerëzve t’i lutet dikujt tjetër përpos Allahut të 
Lartësuar, dhe as të kërkojë ndihmë e as shpëtim 
veçse prej Tij, duke vepruar sipas këtyre ajeteve 
fisnike dhe ajeteve të tjera me kuptim të ngjashëm. 
Ndryshe është puna me çështjet e zakonshme dhe 
shkaqet materiale, të cilat janë brenda mundësive 



 

46 

të njeriut të gjallë dhe të pranishëm; sepse ato nuk 
bëjnë pjesë në adhurim. Përkundrazi, me tekst dhe 
me konsensus lejohet që njeriu t’i kërkojë ndihmë 
njeriut të gjallë e të aftë, në çështje të zakonshme që 
ai i ka në dorë; si p.sh. t’i kërkojë ndihmë ose t’i 
kërkojë shpëtim për të zmbrapsur ndonjë të keqe 
nga i biri, shërbëtori apo qeni i tij, e të ngjashme. Po 
ashtu, njeriut i lejohet të kërkojë ndihmë nga njeriu 
i gjallë që e ka pranë dhe që është i aftë, si edhe nga 
ai që s’është i pranishëm, përmes shkaqeve 
materiale si, letërkëmbimi etj, në ndërtimin e 
shtëpisë së tij, në riparimin e makinës së tij, e gjëra 
të këtilla. Ngjashëm me këto është edhe kërkimi i 
ndihmës nga shokët e tij në xhihad dhe në luftë etj. 
Në këtë kuadër është dhe fjala e Allahut lidhur me 
tregimin e Musait (alejhi selam): 

...﴿ ِ هِ َّذِي مِنْ عَدُو  َّذِي مِنْ شِيعَتهِِ علَىَ ال  ﴾ ...فَاسْتَغَاثهَُ ال

 "Ai që i përkiste palës së vet i kërkoi ndihmë 
kundër atij që i përkiste popullit armik." (El Kasas, 
15) 

Sa i përket kërkimit të ndihmës nga të vdekurit, 
xhindët, engjëjt, pemët e gurët, kjo gjë konsiderohet 
është shirk i madh dhe është i të njëjtës natyrë me 
veprimin e idhujtarëve të hershëm me hyjnitë e 
tyre, si el-‘Uzza, el-Lat etj. Po ashtu, kërkimi i 
ndihmës dhe mbështetjes nga të gjallët që 
konsiderohen evlija, në çështje që askush pos 



 

47 

Allahut nuk i ka në dorë – si shërimi i të sëmurëve, 
udhëzimi i zemrave, hyrja në Xhenet, shpëtimi nga 
zjarri – e të ngjashme. 

Ajetet e mëparshme dhe ato që bartin kuptimin 
e tyre nga ajetet dhe hadithet: të gjitha tregojnë se 
është obligim që zemrat të drejtohen kah Allahu në 
të gjitha çështjet, dhe që adhurimi t’i kushtohet 
sinqerisht vetëm Allahut; sepse robërit janë krijuar 
për këtë dhe për këtë janë urdhëruar, siç është 
përmendur në ajetet më lart dhe ashtu siç thotë 
Allahu i Lartësuar: 

َ وَلاَ تشُْرِكُوا بهِِ شَيئًْا﴿  ﴾ ...وَاعْبُدُوا اللََّّ

 "Adhuroni Allahun dhe mos i shoqëroni Atij 
asgjë (në adhurim)..." (En Nisa, 36) Gjithashtu fjala 
e Allahut të Lartësuar: 

ِينَ ﴿ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾...وَمَا أ

 "E megjithatë, ata qenë urdhëruar vetëm që të 
adhuronin Allahun me përkushtim të sinqertë..." (El 
Bejineh, 5) Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë në hadithin e Muadhit 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!): 

كُوا بِهِ شَيئًْا«.  نْ يَعْبُدُوهُ وَلََ يشُِْْ
َ
 »حَقُّ الِله عََلَ العِبَادِ أ

 “E drejta e Allahut kundrejt njerëzve është që ta 
adhurojnë Atë dhe të mos i bëjnë ortak asgjë.” E 
shënojnë Buhariu dhe Muslimi. Dhe thënia e tij صلى الله عليه وسلم në 
hadithin e Ibn Mesudit (Allahu qoftë i kënaqur me 
të!): 



 

48 

 ِ ا؛ دَخَلَ النَّارَ«.»مَنْ مَاتَ وَهُوَ يدَْعُو لِِلَّ   ندًِّ

 “Ai që vdes duke i bërë Allahut shok, do të hyjë 
në Zjarr.” (E shënon Buhariu) Në dy koleksionet e 
haditheve të vërteta, atë të Buhariut dhe të 
Muslimit, përcillet nga Ibn Abasi (Allahu qoftë i 
kënaqur me të!), se Profeti صلى الله عليه وسلم, kur e dërgoi Muadhin 
në Jemen, i tha: 

نْ لََ إلََِ إلََِّ 
َ
لَ مَا تدَْعُوهُم إلََِهِ شَهَادَةِ أ وَّ

َ
، فلَيْكَُنْ أ هْلَ كِتَاب 

َ
تِِ قَومًا أ

ْ
»إِنَّكَ تأَ

 الُله«.

 “Ti po shkon te një popull që janë ithtarë të 
Librit, gjëja e parë në të cilën do t'i thërrasësh le të 
jetë dëshmia se nuk ka të adhuruar me të drejtë 
përveç Allahut.” Në një transmetim tjetër thuhet: 

نِِّّ رسَُولُ الِله«.
َ
نْ لََ إلََِ إِلََّ الُله وَأ

َ
 »ادُْعُهُمْ إلََِ شَهَادَةِ أ

 "Ftoi ata të dëshmojnë se s'ka të adhuruar të 
denjë përveç Allahut dhe se unë jam i Dërguari i 
Allahut." Ndërkaq, në një transmetim tjetër të 
Buhariut thuhet: 

دُوا الَله«. نْ يوُحَِّ
َ
لَ مَا تدَْعُوهُم إلََِ أ وَّ

َ
 »فلَيْكَُنْ أ

 "Gjëja e parë në të cilën do t'i ftosh le të jetë 
njësimi i Allahut." Në “Sahihun” e Muslimit 
shënohet se Tarik ibn Ushejm Eshxheiu (Allahu 
qoftë i kënaqur me të!) përcjell se Profeti صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

دَمُهُ، وحَِسَابهُُ »مَنْ قَالَ: لََ إلََِ إِلََّ الُله، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِن دُونِ الِله؛ حَرُمَ مَالَُُ وَ 



 

49 

 عََلَ الِله جَلَّ جَلََّلَُُ«.

 "Kush thotë:'La ilahe il-lallah' dhe mohon çdo 
gjë që adhurohet përveç Allahut, pasuria dhe gjaku 
i tij janë të ndaluara, e llogaria e tij është tek Allahu 
i Madhëruar" Hadithet që kanë këtë kuptim janë të 
shumta. 

Ky teuhid është baza e fesë së Islamit; është 
themeli i kësaj feje; është kryeçështja dhe më e 
rëndësishmja ndër detyrat; është urtësia e krijimit 
të xhinëve dhe njerëzve, si dhe urtësia e dërgimit të 
të gjithë të dërguarve, paqja dhe bekimet e Allahut 
qofshin mbi ta; siç dëshmojnë për këtë ajetet e 
lartpërmendura, ndër të cilat është dhe fjala e të 
Lartësuarit:  

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) Prej 
argumenteve që e vërtetojnë këtë gjë është edhe 
Fjala e Allahut të Lartësuar: 

اغُوتَ ﴿ َ وَاجْتَنبُِوا الطَّ نِ اعْبُدُوا اللََّّ
َ
ةٍ رسَُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدْ بَعَثنَْا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): 'Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt!...'" (En Nahl, 36) Po ashtu fjala e Allahut të 
Lartësuar: 

ناَ فَاعْبُدُونِ ﴿
َ
َّا أ نَّهُ لاَ إلِهََ إلِ

َ
َّا نُوحِي إلِيَْهِ أ رسَْلنَْا مِنْ قَبلْكَِ مِنْ رسَُولٍ إلِ

َ
 ﴾25وَمَا أ



 

50 

 "Ne nuk kemi dërguar asnjë të dërguar para teje 
e që të mos i kemi shpallur se: 'S’ka zot tjetër përveç 
Meje, andaj më adhuroni (vetëm) Mua!'" (El Enbija, 
25) Po ashtu, Allahu i Lartmadhërishëm na tregon 
se çfarë u kishin thënë Nuhu, Hudi, Salihu e Shuajbi, 
-alejhimus-selam!-, popujve të tyre: 

َ مَا لكَُمْ مِنْ إلِهٍَ غَيرُْهُ ﴿...  ﴾ ...اعْبُدُوا اللََّّ

 "Adhuroni Allahun, ju nuk keni zot tjetër përveç 
Tij" (El Araf, 59), Dhe kjo është thirrja e të gjithë të 
dërguarve, ashtu siç e dëshmojnë dy ajetet e 
mëparshme; madje armiqtë e të dërguarve e 
pranuan se të dërguarit i kanë urdhëruar që 
adhurimi t’i kushtohet vetëm Allahut dhe i kanë 
urdhëruar për mohimin e çdo gjëje që adhurohet 
përveç Allahut, ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar në 
tregimin e Adëve, se ata i thanë Hud-it (paqja dhe 
bekimi i Allahut qofshin mbi të): 

َ وحَْدَهُ وَنذََرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آباَؤُناَ﴿... جِئتْنََا لنَِعْبُدَ اللََّّ
َ
 ﴾ ...أ

 "...A mos na ke ardhur që të adhurojmë vetëm 
Allahun e t’i lëmë zotat që kanë adhuruar prindërit 
tanë..." (El Araf, 70) E duke cituar Kurejshët, kur 
Pejgamberi ynë Muhamedi صلى الله عليه وسلم i thirri që t'ia 
kushtonin adhurimin vetëm Allahut dhe t'i linin ato 
që adhuronin përveç Tij nga engjëjt, evliatë, idhujt, 
pemët e të tjera gjëra, Allahu i Lartësuar tha: 

جَعَلَ الآْلهَِةَ إلِهًَا وَاحِدًا إنَِّ هَذَا لشََيْءٌ عُجَابٌ ﴿
َ
 ﴾ 5أ



 

51 

 "A mos kërkon ai, që të gjithë zotat t’i bëjë një 
Zot të Vetëm? Vërtet që kjo është një gjë e 
çuditshme!" (Sad, 5) Gjithashtu, i Madhërishmi 
thotë për ta: 

يسَْتَكْبرُِونَ ﴿  ُ اللََّّ َّا  إلِ إلِهََ  لاَ  لهَُمْ  قيِلَ  إذَِا  كَانوُا  لتََاركُِوٓاْ   35إنَِّهُمْ  ئنَِّا 
َ
أ وَيقَُولوُنَ 

جنُۡون    ﴾ 36ءَالهَِتنَِا لشَِاعِرٖ مَّ

 "Sepse, kur u thuhej atyre: 'Nuk ka zot tjetër (të 
vërtetë) veç Allahut!' - ata tregoheshin 
mendjemëdhenj" 

 "...dhe thoshin: 'Vallë, a t’i braktisim hyjnitë tona 
për shkak të një poeti të marrë?" [Es-Saffat: 35-36] 
Ajetet që kanë këtë kuptim janë të shumta. 

Nga ajetet dhe hadithet që kemi përmendur, 
bëhet e qartë për ty — Allahu na dhëntë mua dhe ty 
sukses në kuptimin e fesë dhe qartësi rreth së 
drejtës së Zotit të botëve — se këto lutje dhe llojet 
e kërkimit të ndihmës — të cilat i ke përmendur në 
pyetjen tënde — të gjitha janë prej llojeve të shirkut 
të madh; sepse ato janë adhurime të bëra për dikë 
tjetër përveç Allahut dhe kërkesa drejtuar të 
vdekurve dhe atyre që nuk janë të pranishëm, për 
gjëra që askush tjetër veç Tij nuk i ka në dorë; dhe 
kjo është më e shëmtuar se shirku i idhujtarëve të 
parë, sepse ata bënin shirk vetëm në kohë 
mirëqenie, ndërsa në kohë vështirësie ishin të 
sinqertë në adhurimin e Allahut; sepse e dinin se Ai 
është i Vetmi që mund t’i shpëtojë nga vështirësia, 



 

52 

e askush tjetër, siç thotë Zoti i Lartësuar në Librin e 
Tij të qartë për ata që i bëjnë Atij ortak: 

ِ إذَِا هُمۡ ﴿ برَ 
َٰهُمۡ إلِيَ ٱلۡ ا نَجَّى ينَ فلََمَّ ِ َ مُخلۡصِِينَ لهَُ ٱلد  فَإذَِا رَكبُِواْ فيِ ٱلفُۡلۡكِ دَعَوُاْ ٱللََّّ

 ﴾ 65يشُۡرِكُونَ 

 "Kur hipin në anije, ata i luten Allahut me 
nënshtrim të sinqertë, por kur Ai i sjell në tokë 
shëndoshë e mirë, menjëherë ata i përshkruajnë 
Atij ortakë (në adhurim)" (El Ankebut, 65) Po ashtu, 
i Madhërishmi, duke iu drejtuar atyre në një ajet 
tjetër, thotë: 

﴿ ِ ا نَجَّىَٰكُمۡ إلِيَ ٱلۡبرَ  َّآ إيَِّاهُُۖ فلََمَّ رُّ فيِ ٱلبَۡحۡرِ ضَلَّ مَن تدَۡعُونَ إلِ كُمُ ٱلضُّ وَإِذَا مَسَّ
عۡرَضۡتُمُۡۚ وكََانَ ٱلإۡنِسََٰنُ كَفُورًا 

َ
 ﴾ 67أ

 "Kur ju, ju godet fatkeqësia në det, ata që ju i 
adhuronit në vend të Atij, zhduken. Por, pasi Ai ju 
shpëton në tokë, ju i ktheni shpinën. Me të vërtetë 
njeriu është mosmirënjohës i madh." (El Isra, 67) 

Nëse thotë dikush prej këtyre idhujtarëve të 
mëvonshëm: "Ne nuk themi se ata na bëjnë dobi nga 
vetja e tyre, apo se shërojnë të sëmurët tanë dhe se 
na sjellin dobi apo dëm; por kërkojmë vetëm që ata 
të ndërmjetësojnë për ne tek Allahu i Lartësuar!" 

Në përgjigje të kësaj themi: Ky ishte pikërisht 
qëllimi i idhujtarëve të hershëm dhe synimi i tyre; 
dhe nuk është se ata pretendonin se zotat e tyre 
krijojnë apo furnizojnë, ose se bëjnë dobi a dëm nga 
vetja e tyre, sepse këtë e e hedh poshtë ajo që Allahu 



 

53 

ka përmendur për ta në Kuran; përkundrazi, ata 
kërkonin që ata të ndërmejtësonin me pozitën e 
tyre dhe t'i afronin ata më pranë Allahut, ashtu siç 
thotë Allahu i Lartësuar: 

ؤُلاَءِٓ شُفَعَ ؤُناَ ﴿ هُمۡ وَلاَ ينَفَعُهُمۡ وَيقَُولوُنَ هَ  ِ مَا لاَ يضَُرُّ وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللََّّ
 ِ  ﴾ ...عِندَ ٱللََّّ

 "Ata adhurojnë në vend të Allahut idhuj që as 
nuk u bëjnë dëm, as nuk u sjellin dobi dhe thonë: 
'Këta janë ndërmjetësit tanë te Allahu'". (Junus, 18) 
Allahu i Lartësuar iu kundërpërgjigj për këtë me 
fjalën e Tij: 

رۡضِِۚ سُبۡحََٰنَهُۥ وَتعَََٰليََٰ ﴿...
َ
مََٰوََٰتِ وَلاَ فيِ ٱلأۡ َ بمَِا لاَ يَعۡلمَُ فيِ ٱلسَّ تنُبَ ـِ ُونَ ٱللََّّ

َ
قلُۡ أ
ا يشُۡرِكُونَ   ﴾ عَمَّ

 "Thuaj: 'A po i tregoni Allahut për diçka që Ai 
nuk e di në qiej dhe në Tokë?!' Qoftë i lavdëruar Ai 
dhe i lartësuar mbi gjithçka që ia shoqërojnë Atij 
(në adhurim)!" (Junus, 18), E sqaroi Allahu i 
Lartësuar se në qiej e në Tokë nuk ka ndonjë 
ndërmjetës pranë Tij ashtu siç pretendojnë 
idhujtarët; dhe çdo gjë që Allahu nuk e di se 
ekziston, nuk ekziston, sepse Allahut nuk i fshihet 
asgjë. Allahu i Lartësuar thotë: 

ٱلحۡكَِيمِ  ﴿ ٱلۡعَزيِزِ   ِ ٱلۡكِتََٰبِ مِنَ ٱللََّّ ِ   1تنَزِيلُ  ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ  إلِيَۡكَ  نزَلنَۡآ 
َ
أ إنَِّآ 

ِينَ  َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل وۡليَِاءَٓ   2فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ينُ ٱلخۡاَلصُُِۚ وَٱل ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

َ يَحكُۡمُ بيَنَۡهُمۡ فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَختَۡلفُِونََۗ مَا نَعۡبُدُهُمۡ   ِ زُلفَۡى  إنَِّ ٱللََّّ بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  إلِ



 

54 

ارٞ  َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ  ﴾ 3إنَِّ ٱللََّّ

 "Ky Libër është shpallur nga Allahu i 
Plotfuqishëm dhe i Gjithëdijshëm!" 

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të çiltër për Të!" 

 "Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu', Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 1-3) 

Kuptimi i fesë këtu është: adhurimi, i cili është 
bindje ndaj Allahut dhe bindje ndaj të Dërguarit të 
Tij صلى الله عليه وسلم – siç u sqarua më parë. Në të përfshihen: lutja 
dhe kërkimi i ndihmës, frika dhe shpresa, therja (e 
kurbanit) dhe zotimi; po ashtu në të përfshihen: 
namazi dhe agjërimi, si dhe çdo gjë tjetër nga ato që 
Allahu dhe i Dërguari i Tij kanë urdhëruar të 
veprohet. Kështu, Allahu i Madhërishëm sqaroi se 
adhurimi i përket vetëm Atij, dhe se robërit duhet 
t’ia kushtojnë atë sinqerisht Atij; ngase urdhri i Tij 
për Profetin صلى الله عليه وسلم që t’ia kushtojë adhurimin vetëm 
Atij, është urdhër për të gjithë pjesëtarët e këtij 
ummeti. 

Pastaj Allahu i Lartësuar, pas kësaj, sqaroi për 
jobesimtarët dhe tha: 



 

55 

ِ زُلفَۡى  ...﴿ بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ  ﴾ ...وَٱل

 "Sa për ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç 
Tij, duke thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na 
afrojnë tek Allahu'". (Ez Zumer, 3) Allahu i 
Lartësuar iu kundërpërgjigj me fjalën e Tij: 

هُوَ ﴿... مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ إنَِّ 
ارٞ   ﴾ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 3) Allahu i Lartësuar e bëri të ditur në këtë 
ajet fisnik se: mohuesit nuk i kanë adhuruar 
mbrojtësit e tyre, përveç Tij, veçse që t’i afrojnë tek 
Allahu. Ky ka qenë synimi i mohuesve, në të 
kaluarën e në të tashmen. Allahu e ka hedhur 
poshtë këtë me Fjalën e Tij: 

مَنۡ  ﴿... يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ هُوَ إنَِّ 
ارٞ   ﴾ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 3) Allahu i Lartësuar e bëri të qartë 
gënjeshtrën e tyre në pretendimin se zotat e tyre i 
afrojnë tek Allahu, si dhe mosbesimin (kufrin) e 
tyre për adhurimin që ia kanë kushtuar atyre. Me 



 

56 

këtë, çdo njeri me sado pak arsyetim e kupton se 
jobesimtarët e parë e kishin mosbesimin e tyre 
pikërisht në marrjen e pejgamberëve dhe evlijave, 
si edhe pemëve, gurëve e krijesave të tjera, si 
ndërmjetës mes tyre dhe Allahut. Dhe bindja e tyre 
se ata ua plotësojnë nevojat pa lejen dhe 
kënaqësinë e Tij, Qoftë i lavdëruar Ai, ashtu siç 
ndërmjetësojnë ministrat te mbretërit; ata e 
krahasuan Atë – i Madhëruar qoftë Ai – me 
mbretërit dhe udhëheqësit. Dhe thanë: ashtu si ai 
që nevojë për mbretin apo prijësin kërkon 
ndërmjetësim tek ai përmes të afërmve të besuar 
dhe ministrave të tij, po kështu edhe ne i afrohemi 
Allahut duke adhuruar profetët e Tij dhe miqtë e Tij. 
E ky është justifikimi më i pavlefshëm, sepse Allahu 
i Lartësuar s’ka të ngjashëm dhe s’krahasohet me 
krijesat e Tij; askush nuk ndërmjetëson tek Ai veçse 
me lejen e Tij për ndërmjetësim, dhe Ai nuk e lejon 
ndërmjetësimin veçse për ithtarët e teuhidit. Ai 
është mbi çdo gjë Fuqiplotë dhe për çdo gjë i 
Dijshëm; Ai është Më i Mëshirshmi i mëshiruesve; 
nuk i frikësohet askujt e as i trembet kujt, sepse Ai 
është Ngadhënjyesi mbi robërit e Vet dhe i 
rregullon çështjet e tyre si të dojë Ai. Ndryshe nga 
mbretërit dhe udhëheqësit, të cilët nuk munden të 
bëjnë gjithçka dhe u duhen njerëz që t'i ndihmojnë 
për gjërat që nuk mund t'i bëjnë vetë si, ministrat, 
besnikët dhe ushtarët e tyre. Po ashtu kanë nevojë 



 

57 

që dikush t'ua transmetojë nevojat e atyre për të 
cilët nuk janë në dijeni; andaj u duhen ministra dhe 
njerëz të besueshëm që t’ua zbusin zemrat dhe t’ua 
fitojnë kënaqësinë. Sa i përket Zotit të lartësuar: Ai 
nuk ka nevojë për krijesat e Tij; Ai është më i 
mëshirshëm me ta se nënat e tyre. Ai është 
Gjykatësi i drejtë: i vë gjërat në vendin e tyre, në 
përputhje me urtësinë, dijen dhe fuqinë e Tij; 
prandaj nuk lejohet të krahasohet me krijesat e Tij 
në asnjë mënyrë. Prandaj Allahu i Lartësuar e ka 
sqaruar në Librin e Tij: se idhujtarët e kanë pranuar 
se Ai është Krijuesi, Furnizuesi, Rregulluesi; dhe se 
vetëm Ai i përgjigjet të dëshpëruarit, e largon të 
keqen, jep jetë dhe bën që krijesa të vdesë, e të tjera 
si këto prej veprave të Tij, i Lartësuar qoftë Ai. Me 
të vërtetë polemika midis idhujtarëve dhe të 
dërguarve ka qenë lidhur me kushtimin e adhurimit 
sinqerisht vetëm Allahut. Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولنَُّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ
َ
 ﴾ ...وَلئَنِ سَأ

 "Nëse i pyet ata se kush i ka krijuar, me siguri që 
ata do të thonë: 'Allahu...'" (Ez Zuhruf, 87), Allahu i 
Lartësuar thotë: 

بصََٰۡرَ وَمَن يُخرۡجُِ ﴿
َ
مۡعَ وَٱلأۡ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قلُۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

فَقُلۡ   ُۚ ُ فسََيَقُولوُنَ ٱللََّّ  ُۚ مۡرَ
َ
ٱلأۡ يدَُب رُِ  وَمَن  حَي ِ 

ٱلۡ ٱلمَۡي تَِ مِنَ  وَيخُۡرجُِ  ٱلمَۡي تِِ  ٱلۡحَيَّ مِنَ 
فلَاَ تَتَّقُونَ 

َ
 ﴾ 31أ

 "Thuaj: 'Kush ju ushqen nga qielli dhe Toka? 



 

58 

Kush e mundëson dëgjimin dhe shikimin? Kush e 
nxjerr të gjallin nga i vdekuri dhe të vdekurin nga i 
gjalli? Kush i drejton gjërat? Ata do të thonë 
'Allahu'. E ti (o Muhamed) thuaj: 'Atëherë, përse 
nuk e keni frikë Atë?'" (Junus, 31), Ajetet që kanë 
këtë kuptim janë të shumta. 

Më sipër kemi përmendur ajetet që tregojnë se 
mosmarrëveshja ndërmjet të dërguarve dhe 
popujve ishte pikërisht rreth faktit që adhurimi t’i 
kushtohet sinqerisht vetëm Allahut, siç thotë Allahu 
i Lartësuar: 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): 'Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt...'" (En Nahl, 36) Dhe ajete të tjera që kanë 
ardhur në këtë kontekst. Allahu i Lartmadhëruar e 
ka sqaruar në shumë vende të Librit të Tij fisnik 
çështjen e ndërmjetësimit, dhe thotë: 

َّا بإِذِۡنهِِ ﴿... ٓۥ إلِ َّذِي يشَۡفَعُ عِندَهُ  ﴾ ...مَن ذَا ٱل

 "Kush mund të ndërhyjë tek Ai për ndokënd pa 
lejen e Tij?" (El Bekare, 255) Gjithashtu Allahu i 
Lartmadhëruar thotë: 

﴿ ُ ذَنَ ٱللََّّ
ۡ
ن يأَ

َ
َّا مِنۢ بَعۡدِ أ مََٰوََٰتِ لاَ تُغۡنيِ شَفََٰعَتُهُمۡ شَيۡـ ًا إلِ لَكٖ فيِ ٱلسَّ ِن مَّ وَكَم م 

 ﴾ 26لمَِن يشََاءُٓ وَيرَۡضَي  

 "Sa engjëj ka në qiej, ndërmjetësimi i të cilëve 
nuk bën asnjë dobi, veçse pasi të japë leje Allahu, 



 

59 

për kë të dojë e të pëlqejë Vetë!" (En Nexhm, 26) 

Duke përshkruar melekët ka thënë:   

ِنۡ خَشۡيتَهِۦِ مُشۡفقُِونَ ﴿... َّا لمَِنِ ٱرۡتضََيَٰ وَهُم م   ﴾ وَلاَ يشَۡفَعُونَ إلِ

 "Ata ndërmjetësojnë vetëm për atë me të cilin Ai 
është i kënaqur, e prej frikës së Tij qëndrojnë me 
nderim dhe frikë (se mos i ndëshkon)." (El Enbija, 
28) 

Allahu i Lartmadhëruar bëri të ditur se Ai nuk 
është i kënaqur me mohimin e robërve të Tij, por 
prej tyre kënaqet me falënderimin; e falënderimi 
është ta njësojnë Atë në adhurim dhe të zbatohen 
urdhrat e Tij. I Larti ka thënë: 

ُۖ وَإِن تشَۡكُرُواْ ﴿ ٱلكُۡفۡرَ َ غَنيٌِّ عَنكُمُۡۖ وَلاَ يرَۡضَيَٰ لعِبَِادهِِ  فَإنَِّ ٱللََّّ إنِ تكَۡفُرُواْ 
 ﴾ ...يرَۡضَهُ لكَُمۡ 

 "Nëse ju e mohoni Atë, dijeni se Allahu është 
vërtet i pavarur prej jush. Megjithatë, Ai nuk është i 
kënaqur me mosmirënjohjen e robërve të Tij, por 
kënaqet me ju, nëse e falënderoni..." (Ez Zumer, 7) 

Buhariu e transmeton në Sahihun e tij nga Ebu 
Hurejra (Allahu qoftë i kënaqur me të!) se ka thënë: 
"O i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم! Kush është njeriu më 
fatlum që do ta fitojë ndërmjetësimin (shefatin) 
tënd?" Profeti صلى الله عليه وسلم tha: 

 »مَنْ قَالَ: لََ إلََِ إِلََّ الُله خَالصًِا مِنْ قلَبِْهِ«. 

 "Ai që thotë: 'La ilahe il-lallah' me zemër të 
sinqertë." Ose tha: 



 

60 

 »مِنْ نَفْسِهِ«.

 «nga vetja e tij». 
Në Sahih ceket se Enesi (Allahu qoftë i kënaqur 

me të!) transmeton se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

تُ دَعْوَتِِ شَفَاعَةً 
ْ
لَ كُُُّ نبٍَِِّ دَعْوَتهَُ، وَإِنِِّّ اخْتبَأَ »لِكُُِّ نبٍَِِّ دَعْوَةٌ مُسْتجََابةٌَ، فَتَعَجَّ

ِ شَيئًْا«. تِِ لََ يشُِْْكُ بِالِلَّ مَّ
ُ
ُ مَنْ مَاتَ مِنْ أ ةٌ إِنْ شَاءَ الِلَّ

تِِ يوَْمَ القِْيَامَةِ، فهََِِ ناَئلَِ مَّ
ُ
 لِِ

 "Çdo profet ka një lutje të pranuar dhe çdo 
profet e shpejtoi lutjen e tij, ndërsa unë e kam 
ruajtur lutjen time si ndërmjetësim për umetin tim 
Ditën e Kiametit. Ajo, nëse do Allahu, do të përfshijë 
këdo që vdes nga umeti im pa i bërë shok Allahut." 
Hadithet në këtë kontekst janë të shumta. 

Të gjitha ajetet dhe hadithet që përmendëm 
tregojnë se adhurimi duhet t’i kushtohet vetëm 
Allahut, dhe se nuk lejohet që asgjë prej 
adhurimeve t’i kushtohet dikujt tjetër pos Allahut, 
as profetëve e as të tjerëve; dhe se ndërmjetësimi i 
takon vetëm Allahut, i Madhëruar qoftë Ai, siç ka 
thënë: 

فََٰعَةُ جَميِعٗا ﴿ ِ ٱلشَّ َّ ِ  ﴾ ...قلُ للَّ 

 "Thuaju: 'Ndërmjetësimi është i gjithi në duart e 
Allahut...'" (Ez Zumer, 44) Askush nuk e meriton 
ndërmjetësimin, përveçse pasi Ai t’i ketë dhënë leje 
ndërmjetësit dhe të jetë i kënaqur me atë për të cilin 
po ndërmjetësohet. Dhe Ai – I Lartësuar qoftë! – 
nuk është i kënaqur me gjë tjetër përveç teuhidit, 



 

61 

siç e cekëm më parë. Si rrjedhojë: idhujtarët nuk 
kanë kurrfarë pjese në ndërmjetësim, dhe këtë e ka 
sqaruar Allahu në Fjalën e Tij të Lartësuar: 

َٰفِعيِنَ ﴿  ﴾ 48فَمَا تنَفَعُهُمۡ شَفََٰعَةُ ٱلشَّ

 "Prandaj, ndërmjetësimi i ndërmjetësuesve nuk 
do t’i bëjë dobi atyre." (El Mudethir, 48), Allahu i 
Lartësuar thotë: 

َٰلمِِينَ مِنۡ حَميِمٖ وَلاَ شَفيِعٖ يُطَاعُ مَا ﴿...  ﴾ للِظَّ

 "Për njerëzit e këqij nuk ka asnjë mik të afërt 
dhe as ndërmjetësues të pranueshëm." (Gafir, 18) 

Është e ditur se padrejtësia, kur përmendet në 
mënyrë të përgjithshme, është shirku (idhujtaria) 
ndaj Allahut, ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َٰلمُِونَ ﴿...  ﴾ وَٱلۡكََٰفرُِونَ هُمُ ٱلظَّ

 "Jobesimtarët janë pikërisht të padrejtët." (El 
Bekare, 254) Allahu i Lartësuar thotë: 

رۡكَ لظَُلمٌۡ عَظِيمٞ ﴿... ِ  ﴾ إنَِّ ٱلش 

 "Pa dyshim, idhujtaria është një padrejtësi 
shumë e madhe." (Lukman, 13) 

Ndërsa sa i përket asaj që e përmende në pyetje 
lidhur me thëniet e disa sufistëve nëpër xhami e 
gjetiu: "O Allah, dërgo salavate për atë që Ti e bëre 
shkak për shpalosjen e sekreteve të madhështisë 
Tënde dhe për rrezatimin e dritave të tua 
mëshironjëse, e falë kësaj ai u bë zëvendës i pranisë 



 

62 

hyjnore dhe mëkëmbës i sekreteve të tua vetjake... 
etj." 

Përgjigjja e kësaj është se këto fjalë dhe të tjera 
të ngjashme me to, klasifikohen si fjalë jo të 
natyrshme dhe të ekzagjeruara, për të cilat na ka 
paralajmëruar Profeti ynë, Muhamedi صلى الله عليه وسلم; siç e 
transmeton Muslimi në Sahihun e tij, nga Abdullah 
ibn Mes’udi (Allahu qoftë i kënaqur me të) se 
Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

عُونَ« قَالهََا ثلَََّثاً.   »هَلَكَ المُتنََطِّ

 "Janë shkatërruar ata që e ekzagjerojnë." Këtë e 
tha tri herë. 

Imami Hatabi (Allahu e pastë mëshiruar!) ka 
thënë: "Ekzagjerues është ai që zhytet thellë në një 
çështje dhe stërmundohet në hulumtimin rreth saj 
sipas metodave të Ehlul-Kelamit (teologëve), që 
hyjnë në atë që s’u përket dhe zhyten në çështje që 
nuk i arrijnë dot mendjet e tyre." 

Ebu Sa'adat Ibën el-Ethir ka thënë: "Bëhet fjalë 
për ata që thellohen shumë dhe e ekzagjerojnë në të 
folur, që flasin duke e shtyrë zërin deri në skajin më 
të largët të fytit; term i marrë nga rrënja e kësaj fjale 
që lidhet me hapësirën e sipërme të gojës; pastaj u 
përdor për çdo njeri që e ekzagjeron në fjalë dhe në 
vepër." 

Duke u bazuar në shpjegimin e bërë nga këta dy 
imamë të gjuhës, bëhet e qartë për ty dhe për këdo 



 

63 

që ka sadopak mendje të kthjellët se kjo formë e 
dërgimit të salavateve dhe selameve mbi 
Pejgamberin dhe zotërinë tonë, të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم, klasifikohet si formë e ndaluar e teprimit 
dhe ekzagjerimit. Forma e lejuar për muslimanin në 
këtë çështje është të ndjekë me përpikëri mënyrën 
e vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم për dërgimin e salavateve 
dhe selameve mbi të, dhe kjo mjafton, pa qenë 
nevoja për të shtuar diçka tjetër. 

Një prej formave të lejuara është ajo që e kanë 
transmetuar Buhariu dhe Muslimi në koleksionet e 
tyre të haditheve të vërteta, nga Ka'b ibn Uxhreh 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!), se sahabët (Allahu 
qoftë i kënaqur me ta!) thanë: "O Profet i Allahut! 
Allahu na ka urdhëruar të dërgojmë salavate për ty; 
si t’i dërgojmë salavatet për ty?" Ai tha: 

د  كَمَا صَلَّيتَْ عََلَ إبِرَاهِيمَ وعَََلَ آلِ  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ »قُولوُا: اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ
د  كَمَا باَرَكْتَ عََلَ إبِرَاهِيمَ  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ يدٌ، وَباَركِْ عََلَ مُُمََّ يدٌ مََِ إبِرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَِِ

يدٌ«. وعَََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ إِ  يدٌ مََِ  نَّكَ حَِِ

 'Thoni: "All-llãhumme ṣal-li ‘alã Muḥam-medin 
ue ‘alã ãli Muḥammed, kemã ṣal-lejte ‘alã Ibrãhĩme 
ue ‘alã ãli Ibrãhĩme, inneke Hamídun Mexhíd, ue 
bãrik ‘alã Muḥammedin ue ‘alã ãli Muḥammed, 
kemã bãrakte ‘alã Ibrãhĩme ue ‘alã ãli Ibrãhĩme, 
inneke Hamídun Mexhíd.'" 

Po ashtu në dy koleksionet e haditheve të 
vërteta, atë të Buhariut dhe të Muslimit, përcillet 



 

64 

nga Ebu Humejd es-Sa‘idi (Allahu qoftë i kënaqur 
me të!), se ata (sahabët) i thanë: "O Profet i Allahut! 
Si të dërgojmë salavate mbi ty?" Ai tha: 

يَّتِهِ كَمَا صَلَّيتَْ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ،  زْوَاجِهِ وذَُرِّ
َ
د  وعَََلَ أ »قُولوُا: اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ

يدٌ«.  يدٌ مََِ يَّتِهِ كَمَا باَرَكْتَ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَِِ زْوَاجِهِ وذَُرِّ
َ
د  وعَََلَ أ  وَبَاركِْ عََلَ مُُمََّ

 «Thuani: All-llãhumme ṣal-li ‘alã Muḥammedin 
we ‘alã ezvaxhihi we dhurrijetihi kemã ṣal-lejte ‘alã 
ãli Ibrãhĩme, we bãrik ‘alã Muḥammedin we ‘alã 
ezvaxhihi we dhurrijetihi kemã bãrakte ‘alã ãli 
Ibrãhĩme, inneke Ḥamĩdun Mexhĩd.» 

Në Sahihun e Muslimit, nga Ebu Mesud el-Ensari 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!) transmetohet se 
Beshir ibn Sa‘di tha: "O Profet i Allahut! Allahu na 
ka urdhëruar të lutemi për bekime për ty; si të 
lutemi për bekime për ty?" Profeti (paqja qoftë mbi 
të!) heshti, pastaj tha: 

؛ كَمَا صَلَّيتَْ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ، وَبَاركِْ  د  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ »قُولوُا: اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ
يدٌ،   يدٌ مََِ ؛ كَمَا باَرَكْتَ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ فِِ العَالمَِيَن، إِنَّكَ حَِِ د  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ عََلَ مُُمََّ

لََّمُ كَمَا عَ   لِمتمُ«. وَالسَّ

 "Thoni: 'Allãhumme ṣal-li ‘alã Muḥam-medin ue 
‘alã ãli Muḥammed; kemã ṣal-lejte ‘alã ãli Ibrãhĩme, 
ue bãrik ‘alã Muḥam-medin ue ‘alã ãli Muḥammed; 
kemã bãrakte ‘alã ãli Ibrãhĩme fi-l-‘ãlemin, inneke 
Ḥamĩdun Mexhĩd, dhe selamin ashtu siç keni 
mësuar.'" 

Pra, këto fjalë, të tjera të ngjashme me to që janë 



 

65 

vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم janë ato që i takon 
muslimanit t’i përdorë në salavatet dhe selamet e tij 
mbi të Dërguarin e Allahut صلى الله عليه وسلم; sepse i Dërguari صلى الله عليه وسلم 
është më i dituri ndër njerëz për atë që i ka hije të 
përdoret për të, ashtu siç është më i dituri ndër 
njerëz për fjalët që duhet të përdoren ndaj Zotit të 
Tij. 

Sa u përket shprehjeve të stisura dhe të 
shpikura, si edhe atyre që mund të bartin kuptim të 
pasaktë – siç janë shprehjet e përmendura në pyetje 
– nuk duhet të përdoren; për shkak të ekzagjerimit 
që përmbajnë dhe ngase mund të interpretohen me 
kuptime të pavlefshme, sikurse janë dhe në 
kundërshtim me fjalët që i zgjodhi Profeti صلى الله عليه وسلم dhe me 
të cilat e udhëzoi umetin e tij, i cili ishte më i dituri 
i krijesave, më i sinqerti në këshillë për umetin dhe 
më i largëti nga stisja dhe ekzagjerimi, mbi të 
qofshin nga Zoti i tij salavatet dhe selamet më të 
mira. 

Me kaq e mbyll përgjigjen time duke shpresuar 
që ajetet, hadithet dhe etheret (transmetimet nga 
gjeneratat e para) që përmendëm si argumente 
rreth sqarimit të realitetit të monoteizmit, realitetit 
të shirkut (idhujtarisë), dhe dallimit ndërmjet 
gjendjes së dhujtarëve të parë dhe idhujtarëve të 
mëvonshëm në këtë çështje, si dhe rreth sqarimit të 
mënyrës së salavatit të ligjësuar mbi të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم, të jenë të mjaftueshme dhe bindëse për 



 

66 

kërkuesin e së vërtetës. Ndërsa ai që nuk ka dëshirë 
ta njohë të vërtetën; ai është pasues i epshit të vet. 
Allahu thotë: 

َٰهُ  ﴿ نِ ٱتَّبَعَ هَوَى ضَلُّ مِمَّ
َ
هۡوَاءَٓهُمُۡۚ وَمَنۡ أ

َ
نَّمَا يتََّبعُِونَ أ

َ
َّمۡ يسَۡتَجِيبُواْ لكََ فٱَعۡلمَۡ أ فَإنِ ل

َٰلمِِينَ  َ لاَ يَهۡدِي ٱلقَۡوۡمَ ٱلظَّ ُِۚ إنَِّ ٱللََّّ ِنَ ٱللََّّ  ﴾ 50بغَِيرِۡ هُدٗى م 

 "E nëse ata nuk të përgjigjen ty, dije se ata janë 
skllevër të dëshirave të veta. E kush është në 
humbje më të madhe, se ata që udhëhiqen nga 
dëshirat e veta, pa udhëzim prej Allahut? Sigurisht, 
Allahu nuk i udhëzon njerëzit keqbërës." (Kurani, 
28:50) 

Allahu i Lartësuar e ka bërë të qartë në këtë ajet 
fisnik se njerëzit, lidhur me udhëzimin dhe fenë e 
vërtetë me të cilën Allahu e dërgoi Profetin e Tij, 
Muhamedin صلى الله عليه وسلم,  ndahen në dy grupe: 

Grupi i parë janë ata që i përgjigjen Allahut dhe 
të Dërguarit të tij. 

Grupi i dytë janë ata që ndjekin dëshirat dhe 
epshet e tyre. Pastaj Allahu i Lartësuar njoftoi se 
nuk ka më të humbur se ai që ndjek epshin e tij pa 
udhëzim prej Allahut. 

I lutemi Allahut të Madhëruar të na shpëtojë nga 
pasimi i epshit, dhe të na bëjë ne, ju dhe mbarë 
vëllezërit tanë, prej atyre që i përgjigjen Allahut dhe 
të Dërguarit të Tij صلى الله عليه وسلم, që e respektojnë sheriatin e Tij 
dhe paralajmërojnë nga çdo gjë që bie ndesh me të, 
bidate apo epshe! Padyshim Ai është Dhënës dhe 



 

67 

Bujar. 
Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 

Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen, shokët e tij dhe ata që i ndjekin ata me 
vepra të mira deri në ditën e gjykimit! 

 

 

*** 

 




