
ألباني

 Autori: Hoxha i nderuar
 Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz

Shqip ا  هَ ادُّ ا يُضَ مَ ةُ وَ يْحَ
حِ
 ةُ الصَّ يدَ

قِ
  العَ

Besimi i vërtetë dhe çfarë
bie ndesh me të



 

 

 

 

هَا   حِيْحَةُ وَمَا يضَُادُّ  العَقِيدَةُ الصَّ
 
 
 

Besimi i vërtetë dhe çfarë bie 

ndesh me të 

 
مَةِ  يخِْ العَلََّّ  لسَِمَاحَةِ الشَّ

 عَبدِْ العَزِيزِ بنِْ عَبدِْ الِله بنِْ باَز  
 رحََِِهُ اللهُ 

 
Autori: Hoxha i nderuar 

Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz 

 

 



 

2 

 ِ  الرَّحَْْنِ الرَّحِيمِ بِسْمِ اللََّّ
Broshura e parë 

Besimi i saktë dhe çfarë bie ndesh me të 
Çdo lavdërim i takon vetëm Allahut, ndërsa 

salavatet dhe selamet qofshin për Muhamedin, pas 
të cilit nuk ka më profet, si dhe për familjen dhe 
shokët e tij! 

Meqë besimi i saktë është baza dhe themeli i fesë 
islame, mendoj se është e rëndësishme të flitet për 
këtë temë, si dhe të bëhen trajtesa dhe të shkruhen 
libra për shpjegimin dhe sqarimin e saj. 

Bazuar në argumentet fetare të Librit (Kuranit) 
dhe Sunetit, e dimë se veprat dhe fjalët janë të 
vlefshme e të pranuara vetëm nëse burojnë nga një 
besim i saktë, ndryshe, nëse besimi nuk është i 
saktë, të gjitha veprat dhe fjalët që rrjedhin prej tij 
janë të pavlefshme, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

 ﴾ وَمَن يكَۡفُرۡ بٱِلإِۡيمََٰنِ فَقَدۡ حَبطَِ عَمَلهُُۥ وَهُوَ فيِ ٱلۡأٓخِرَةِ مِنَ ٱلخََٰۡسِرِينَ ﴿...

 "Kushdo që mohon besimin, veprat e tij do të 
zhvlerësohen dhe në jetën tjetër ai do të jetë i prej 
të dështuarve" (El Maide, 5) 

Allahu i Lartësuar thotë gjithashtu: 

عَمَلكَُ ﴿ ليََحۡبَطَنَّ  شۡرَكۡتَ 
َ
أ لئَنِۡ  قَبۡلكَِ  مِن  َّذِينَ  ٱل وَإِليَ  إلِيَۡكَ  وحِيَ 

ُ
أ وَلقََدۡ 

 ﴾ 65وَلتََكُونَنَّ مِنَ ٱلخََٰۡسِرِينَ 

 "Me të vërtetë, të është shpallur ty (o 



 

3 

Muhamed), si dhe atyre që kanë qenë para teje: 
“Nëse i shoqëron Allahut diçka tjetër (në adhurim), 
me siguri që punët e tua do të zhvlerësohen dhe do 
të jesh ndër të humburit" (Ez Zumer, 65) 

Ajetet që flasin për këtë temë janë të shumta. 
Libri i qartë i Allahut (Kurani) dhe Suneti i të 
Dërguarit të Tij të besnik صلى الله عليه وسلم kanë dëshmuar se 
besimi i vërtetë përmblidhet në gjashtë çështje: 
besimin në Allahun, melekët e Tij, librat e Tij, të 
dërguarit e Tij, Ditën e Fundit dhe në paracaktimin 
(kaderin), qoftë i mirë apo i keq. Pra, këto gjashtë 
çështje janë bazat e besimit të saktë, të cilat janë 
shpallur në Kuranin famëlartë dhe me të cilat 
Allahu e dërgoi të Dërguarin e Tij, Muhamedin صلى الله عليه وسلم. 

E argumentet për këto gjashtë baza, në Kuran 
dhe në hadithet e sakta, janë të shumta, si për 
shembull: 

Së pari: argumentet nga Libri i Allahut; ndër të 
cilët veçojmë fjalën e Allahut të Lartësuar: 

ُّواْ وجُُوهَكُمۡ قبَِلَ ٱلمَۡشۡرِقِ وَٱلمَۡغۡربِِ وَلََٰكِنَّ ٱلۡبرَِّ مَنۡ ءَامَنَ ﴿ ن توَُل
َ
لَّيسَۡ ٱلۡبرَِّ أ

بيِ ـِنَۧ  ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ وَٱلۡكِتََٰبِ وَٱلنَّ  ﴾ ...بٱِللََّّ

 "Mirësia nuk është të kthyerit e fytyrës suaj nga 
lindja dhe perëndimi, por mirësia është (cilësi) e 
atij që beson Allahun, Ditën e Fundit, engjëjt, Librin 
dhe profetët..." (El Bekare, 177) 

Gjithashtu fjala e Allahut të Lartësuar: 



 

4 

وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ  ﴿  ِ ب هِۦِ وَٱلمُۡؤۡمِنُونََۚ كُلٌّ ءَامَنَ بٱِللََّّ نزِلَ إلِيَۡهِ مِن رَّ
ُ
ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بمَِآ أ

ِن رُّسُلهِِ  حَدٖ م 
َ
ِقُ بَينَۡ أ  ﴾...وَكُتُبهِۦِ وَرسُُلهِۦِ لاَ نُفَر 

 "I Dërguari beson në atë (Kuranin) që i është 
shpallur nga Zoti i tij e po ashtu dhe besimtarët: të 
gjithë besojnë në Allahun, engjëjt e Tij, librat e Tij 
dhe të dërguarit e Tij (duke thënë): “Ne nuk bëjmë 
dallim mes asnjërit prej të dërguarve të Tij..." (El 
Bekare, 285) 

Gjithashtu fjala e Allahut të Lartësuar: 

وَرسَُولهِۦِ  ﴿  ِ بٱِللََّّ ءَامِنُواْ  ءَامَنُوٓاْ  َّذِينَ  هَا ٱل يُّ
َ
لَ علَىََٰ رسَُولهِۦِ يََٰٓأ نزََّ َّذِي  ٱل وَٱلۡكِتََٰبِ 

ِ وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ وَكُتُبهِۦِ وَرسُُلهِِۦ وَٱليَۡوۡمِ  َۚ وَمَن يكَۡفُرۡ بٱِللََّّ نزَلَ مِن قَبۡلُ
َ
َّذِيٓ أ وَٱلۡكِتََٰبِ ٱل

َۢا بعَيِدًا  َ  ﴾ 136ٱلۡأٓخِرِ فَقَدۡ ضَلَّ ضَلََٰل

 "O ju të cilët keni besuar! Besoni Allahun, të 
Dërguarin e Tij, Librin, që ia ka zbritur të Dërguarit 
të Tij dhe Librin që e ka zbritur më parë. Kushdo që 
mohon Allahun, engjëjt e Tij, Librat e Tij, të 
Dërguarit e Tij dhe Ditën e Kiametit, ai, me të 
vërtetë, ka humbur larg prej udhës së drejtë." (En 
Nisa, 136) 

Gjithashtu fjala e Allahut të Lartësuar: 

َٰلكَِ علَىَ ﴿ ِۚ إنَِّ ذَ َٰلكَِ فيِ كتََِٰب  رۡضِِۚ إنَِّ ذَ
َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللََّّ

َ
لمَۡ تَعۡلمَۡ أ

َ
أ

ِ يسَِيرٞ   ﴾ 70ٱللََّّ

 "A nuk e di ti, se Allahu di çdo gjë, që është në 
qiej e në Tokë? Të gjitha këto janë (shënuar) në 
Libër. Me të vërtetë, kjo është e lehtë për Allahun." 



 

5 

(El Haxh, 70) 

Së dyti: argumentet nga Suneti; ndër të cilat 
veçojmë hadithin e njohur, të cilin e shënon 
Muslimi në "Sahihun" e tij, nga prijësi i besimtarëve, 
Umer ibn Hatabi (Allahu qoftë i kënaqur me të!), se 
Xhibrili, alejhi selam, e pyeti Profetin صلى الله عليه وسلم për imanin, 
e ai i tha: 

وَتؤُْمِنَ  الآخِرِ،  وَاليَوْمِ  وَرسُُلِهِ،  وَكُتبُِهِ،  وَمَلََّئكَِتِهِ،   ، ِ بِاللََّّ تؤُْمِنَ  نْ 
َ
أ »الِإيمَانُ 

هِ«.   بِالقَدَرِ خَيْْهِِ وَشََِّ

 “Imani është të besosh në Allahun, në melekët e 
Tij, në librat e Tij, në të dërguarit e Tij, në Ditën e 
Fundit dhe të besosh në kaderin (paracaktimin), 
qoftë i mirë, qoftë i keq.”1 E deri në fund të Hadithit. 
Këtë hadith e shënojnë gjithashtu Buhariu dhe 
Muslimi — me një ndryshim të vogël — nga Ebu 
Hurejra (Allahu qoftë i kënaqur me të!). 

Nga këto gjashtë baza rrjedh gjithçka që 
muslimani e ka obligim ta besojë sa i përket së 
drejtës së Allahut të Lartësuar, çështjes së 
ringjalljes dhe gjërave të tjera të botës së fshehtë 
(ar. gajb), nga ato që na kanë treguar Allahu i 
Lartësuar dhe i Dërguari i Tij صلى الله عليه وسلم. 

Shpjegimi i këtyre gjashtë bazave është si vijon: 

 

 

 
1 Transmetoi Muslimi nr. 8. 



 

6 

Baza e parë: besimi në Allahun e 

Lartësuar. 
Në këtë bazë përfshihen disa çështje; disa prej të 

cilave janë: Besimi se Ai është i Adhuruari i vërtetë, 
i Cili e meriton adhurimin, e askush pos Tij nuk e 
meriton; sepse Ai është Krijuesi i robërve, 
Mirëbërësi ndaj tyre, Furnizuesi i tyre dhe i Dijshmi 
rreth gjërave të tyre të fshehta e të hapura, i 
Gjithëfuqishmi për t'i shpërblyer të bindurit dhe 
për t'i ndëshkuar të pabindurit. 

Allahu i Lartësuar i krijoi xhinët e njerëzit për 
kryerjen e këtij adhurimi dhe i urdhëroi për të. Në 
lidhje me këtë Ai ka thënë: 

َّا ليَِعۡبُدُونِ  ﴿ ريِدُ   56وَمَا خَلقَۡتُ ٱلجِۡنَّ وَٱلإۡنِسَ إلِ
ُ
زِۡقٖ وَمَآ أ ِن ر  ريِدُ مِنۡهُم م 

ُ
مَآ أ

ن يُطۡعِمُونِ  
َ
زَّاقُ ذُو ٱلقُۡوَّةِ ٱلمَۡتيِنُ  57أ َ هُوَ ٱلرَّ  ﴾ 58إنَِّ ٱللََّّ

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë. 

 Unë nuk kërkoj prej tyre risk, as nuk dëshiroj që 
të Më ushqejnë. 

 Vërtet, Allahu është Furnizuesi i vetëm, i 
Fuqishmi, i Plotpushtetshmi." (Edh Dharijat, 56-58) 

Allahu i Lartësuar gjithashtu ka thënë: 

َّذِينَ مِن قَبۡلكُِمۡ  ﴿ َّذِي خَلقََكُمۡ وَٱل رَبَّكُمُ ٱل هَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ  يُّ
َ
لعََلَّكُمۡ يََٰٓأ
مَاءٓٗ   21تَتَّقُونَ   مَاءِٓ  ٱلسَّ مِنَ  نزَلَ 

َ
وَأ بنَِاءٓٗ  مَاءَٓ  وَٱلسَّ َٰشٗا  فرَِ رۡضَ 

َ
ٱلأۡ لكَُمُ  جَعَلَ  َّذِي  ٱل

نتُمۡ تَعۡلَمُونَ 
َ
ندَادٗا وَأ

َ
ِ أ مَرََٰتِ رزِۡقٗا لَّكُمۡۖۡ فلَاَ تَجۡعَلُواْ لِلََّّ خۡرَجَ بهِۦِ مِنَ ٱلثَّ

َ
 ﴾ 22فأَ



 

7 

 "O njerëz! Adhuroni Zotin Tuaj, i Cili ju ka 
krijuar ju dhe ata që ishin para jush, që të mund të 
ruheni (nga të këqijat); 

 i Cili e ka bërë për ju tokën shtresë dhe qiellin 
ndërtesë; i Cili prej së larti zbret ujë dhe nëpërmjet 
tij bën që të rriten fruta si ushqim për ju. Prandaj 
mos sajoni me vetëdije zota të barabartë me 
Allahun." (El Bekare, 21-22) 

Allahu i dërgoi profetët dhe i zbriti librat për të 
shpjeguar këtë të vërtetë dhe për të thirrur tek ajo, 
si dhe për të tërhequr vërejtjen nga ajo që e 
kundërshton atë, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): “Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt..." (En Nahl, 36) 

Allahu i Lartësuar gjithashtu ka thënë: 

ناَ۠ ﴿
َ
أ َّآ  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  نَّهُۥ 

َ
أ إلِيَۡهِ  نوُحِيٓ  َّا  إلِ رَّسُول   مِن  قَبۡلكَِ  مِن  رۡسَلنَۡا 

َ
أ وَمَآ 
 ﴾ 25فٱَعۡبُدُونِ 

 "Ne nuk kemi dërguar asnjë të dërguar para teje, 
e që të mos i kemi shpallur se: “S’ka zot tjetër përveç 
Meje, andaj më adhuroni (vetëm) Mua!” (El Enbija, 
25) 

Gjithashtu Allahu i Lartmadhëruar ka thënë: 

تْ مِنْ لدَُنْ حَكِيم  خَبيِر  ﴿
لَ ِ حْكِمَتْ آياَتهُُ ثُمَّ فُص 

ُ
َّا   1الر كتَِابٌ أ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل

َ
أ



 

8 

 َ  ﴾ 2إنَِّنيِ لكَُمْ مِنهُْ نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ  اللََّّ

 "Elif Lám Râ. Ky është një Libër, vargjet e të cilit 
janë radhitur mrekullueshëm dhe janë parashtruar 
me hollësi nga ana e Atij që është i urtë dhe i 
gjithëdijshëm. 

 Të adhuroni vetëm Allahun, sepse unë 
(Muhamedi) jam për ju një paralajmërues dhe 
sjellës i lajmit të mirë prej Tij" (Hud, 1-2) 

Realiteti i këtij adhurimi nënkupton që të 
veçohet Allahu i Lartësuar me të gjitha adhurimet 
që i bëjnë robërit, si: lutja, frika, shpresa, namazi, 
agjërimi, kurbani, zotimi dhe lloje të tjera të 
adhurimeve; pra, të bëhen në formën e nënshtrimit 
ndaj Tij, me dëshirë për shpërblimin e Tij dhe frikë 
nga dënimi i Tij, me dashuri të plotë për Të dhe me 
përulësi para madhështisë së Tij. 

Kushdo që mediton në Kuranin Famëlartë, do të 
gjejë se pjesa më e madhe e tij ka zbritur rreth kësaj 
baze madhështore; siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َ مُخلْصًِا ﴿ ينَ فَاعْبُدِ اللََّّ ِ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
إنَِّآ أ
ينَ   ِ َّا    2لهَُ الد  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ

َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ينُ الخْاَلصُِ وَٱل ِ ِ الد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

 ِ لاَ  ليُِقَر   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ إنَِّ  زُلفَۡىَٰٓ   ِ ٱللََّّ إلِيَ  بُونآَ 
ارٞ   ﴾ 3يَهۡدِي مَنۡ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të sinqertë ndaj Tij! 



 

9 

 Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: “Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu”, Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 2-3) 

Po ashtu, fjala e të Lartësuarit: 

َّآ إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعۡبُدُوٓاْ إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَيَٰ رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) 

Po ashtu, fjala tjetër e Tij: 

ينَ وَلوَۡ كَرهَِ ٱلۡكََٰفرُِونَ ﴿ ِ َ مُخلۡصِِينَ لهَُ ٱلد   ﴾ 14فٱَدۡعُواْ ٱللََّّ

 "Andaj, lutjuni Allahut me adhurim të sinqertë 
ndaj Tij, edhe nëse këtë e urrejnë jobesimtarët!" 
(Gafir, 14) 

Po kështu, kush mediton mbi sunnetin profetik, 
do të vërejë se kësaj baze madhështore i është 
kushtuar rëndësi e veçantë edhe aty. Nga suneti 
profetik mund të veçojmë atë që përcillet në 
sahihun e Buhariut dhe të Muslimit, nga Muadhi 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!), se Profeti صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

كُوا بِهِ شَيئًْا«.  ن يَعْبُدُوهُ وَلََ يشُِْْ
َ
 »حَقُّ الِله عََلَ العِبَادِ أ

 “E drejta e Allahut kundrejt njerëzve është që ta 



 

10 

adhurojnë Atë dhe të mos i bëjnë ortak asgjë.”1 

Te besimi në Allahun përfshihet gjithashtu: 
besimi në pesë shtyllat e Islamit që Allahu i ka bërë 
të detyrueshme ndaj robërve të Tij. 

Këto pesë shtylla janë: dëshmia se nuk ka të 
adhuruar me të drejtë përveç Allahut dhe se 
Muhamedi është i Dërguari i Allahut, falja e 
namazit, dhënia e zekatit, agjërimi i Ramazanit dhe 
kryerja e haxhillëkut në Qabe, për atë që ka 
mundësi për këtë, si edhe farze të tjera që i ka sjellë 
Sheriati i pastër. 

Shtylla më e rëndësishme dhe më madhëshore e 
Islamit është dëshmia se s’ka të adhuruar të denjë 
përveç Allahut dhe se Muhamedi është i Dërguari i 
Tij. Kjo dëshmi kërkon që adhurimi t’i kushtohet 
vetëm Allahut dhe t’i mohohet gjithkujt tjetër 
përveç Tij. Ky është kuptimi i la ilahe il-lallah; 
domethënia e saj – siç kanë thënë dijetarët, Allahu i 
mëshiroftë – është: nuk ka të adhuruar të denjë 
përveç Allahut. Bazuar në këtë: çdo gjë që 
adhurohet përveç Allahut – qoftë njeri, melek, xhin 
apo diç tjetër – është i adhuruar me patëdrejtë, 
ndërsa i Adhuruari me të drejtë është vetëm Allahu, 
i Cili nuk ka shok, siç thotë i Lartësuari: 

نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلبََٰۡطِلُ ﴿
َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ  ﴾ ...ذَ

 
1 Transmetuan Buhariu nr.2856 dhe Muslimi nr.30 



 

11 

 "Kjo është kështu, sepse Allahu është e Vërteta 
(i vetmi që meriton të adhurohet), kurse gjithçka që 
adhurohet përveç Tij, është e pavërteta..." (El Haxh, 
62) 

Më lart e kemi sqaruar se Allahu i Lartësuar i 
krijoi xhinët dhe njerëzit për këtë bazë themelore 
dhe i urdhëroi ta përmbushin atë; i dërgoi profetët 
e Tij për këtë gjë dhe për këtë shkak i shpalli Librat 
e Tij. Andaj, mendoje mirë dhe medito shumë mbi 
këtë gjë, në mënyrë që të të bëhet e qartë gjendja e 
injorancës në të cilën kanë rënë shumë muslimanë 
si pasojë e padijes së thellë rreth kësaj baze 
madhështore, saqë adhuruan bashkë me Allahun 
edhe të tjerë, kështu që të drejtën e Tij 
madhështore (adhurimin) ia kushtuan dikujt tjetër 
pos Tij. Allahut i kërkojmë ndihmë! 

Prej besimit në Allahun e Lartësuar është besimi 
se Ai është Krijuesi i kësaj bote, Ai që i drejton punët 
e tyre dhe Ai që i dirigjon ata me dijen dhe fuqinë e 
Tij, ashtu siç do Ai, dhe se Ai është Sunduesi i kësaj 
bote e i botës tjetër dhe Zoti i të gjitha krijesave, nuk 
ka Krijues tjetër përveç Tij dhe nuk ka Zot pos Tij. 
Ai i dërgoi profetët dhe i zbriti librat për t'i 
përmirësuar robërit dhe për t'i thirrur ata drejt asaj 
që i shpëton e i përmirëson ata në të tashmen dhe 
në të ardhmen. Allahu i Lartësuar nuk ka ortak në 
të gjitha këto. Allahu i Lartësuar thotë: 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءٖٖۖ وَهُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾ 62ٱللََّّ



 

12 

 "Allahu është Krijuesi i çdo gjëje dhe Ai është 
Mbikëqyrës i çdo gjëje." (Ez Zumer, 62) 

Po ashtu Allahu i Lartësuar thotë: 

ٱسۡتَوَىَٰ علَىَ ﴿ يَّامٖ ثُمَّ 
َ
أ سِتَّةِ  فيِ  رۡضَ 

َ
وَٱلأۡ مََٰوََٰتِ  َّذِي خَلَقَ ٱلسَّ ٱل  ُ رَبَّكُمُ ٱللََّّ إنَِّ 

رََٰتِۭ  مُسَخَّ وَٱلنُّجُومَ  وَٱلقَۡمَرَ  مۡسَ  وَٱلشَّ حَثيِثٗا  يَطۡلبُُهُۥ  هَارَ  ٱلنَّ َّيۡلَ  ٱل يُغۡشِي  ٱلۡعَرۡشِٖۖ 
لاَ لهَُ ٱلخۡلَۡقُ وَ 

َ
ٓۦَۗ أ ِ مۡرهِ

َ
ُ رَبُّ ٱلعََٰۡلَمِينَ بأِ َۗ تَبَارَكَ ٱللََّّ مۡرُ

َ
 ﴾ 54ٱلأۡ

 "Në të vërtetë, Zoti juaj është Allahu, që krijoi 
qiejt dhe Tokën për gjashtë ditë e pastaj u ngrit mbi 
Fron. Ai me errësirën e natës e mbulon ditën, e cila 
e ndjek atë; Dielli, Hëna dhe yjet i përulen urdhrit të 
Tij. Vetëm Atij i përket Krijimi dhe Urdhërimi. Qoftë 
bekuar Allahu, Zoti i botëve!" (El Araf, 54) 

Gjithashtu prej besimit në Allahun e Lartësuar 
është: besimi se Allahut i përkasin emrat më të 
bukur dhe cilësitë më të larta, të përmendura në 
Librin e Tij të Madhërishëm dhe të vërtetuara nga 
Profeti i Tij صلى الله عليه وسلم, pa i shtrembëruar, mohuar, pa u 
përshkruar formë dhe pa i shëmbëllyer. 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... ۖۡ وَهُوَ ٱلسَّ  ﴾ ليَسَۡ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ

 "Asgjë nuk i shëmbëllen Atij. Ai i dëgjon të gjitha 
dhe i sheh të gjitha." (Esh Shura, 11) 

Prandaj ato duhet të merren siç kanë ardhur, pa 
u përshkruar formë, duke besuar në kuptimet 
madhështore që ato përmbajnë, të cilat janë cilësi 
të Allahut të Lartësuar, dhe se është obligim për ta 
përshkruar Atë me to në mënyrën e denjë për Të, 



 

13 

pa i përngjasuar krijesave të Tij në asgjë prej 
cilësive të Tij. GjithashtAllahu i Lartmadhëruar 
thotë: 

نتُمۡ لاَ تَعۡلَمُونَ ﴿
َ
َ يَعۡلمَُ وَأ َۚ إنَِّ ٱللََّّ مۡثَالَ

َ
ِ ٱلأۡ  ﴾ 74فلَاَ تضَۡرِبُواْ لِلََّّ

 "Andaj, mos krahasoni asnjë me Allahun! Në të 
vërtetë, Allahu di, ndërsa ju nuk dini." (En Nahl, 74) 

Ky është besimi i ehli sunetit dhe xhematit, që 
prej shokëve të të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe 
pasuesve të tyre në mirësi; në emrat dhe cilësitë e 
Allahut të Lartësuar. Kjo njëherazi është ajo që 
imam Ebu Hasen Eshariu (Allahu e pastë 
mëshiruar!) e citon në librin "El Mekalat", nga 
ithtarët e hadithit dhe të sunetit, veç tij këtë besim 
(doktrinë) e kanë cituar dhe dijetarë e besimtarë të 
tjerë. 

Euzaiu (Allahu e pastë mëshiruar!) ka thënë: 
Zuhri dhe Mekhuli u pyetën për ajetet që flasin 
rreth cilësive (të Allahut), dhe të dy thanë: “Kalojini 
(pranojini) ashtu siç kanë ardhur.”1. 

Gjithashtu Euzaiu (Allahu e pastë mëshiruar!) ka 
thënë: Ne-ndërkohë që tabiinët ishin të shumtë-, 
thoshim se Allahu i Lartësuar është mbi Arshin e Tij 
dhe se i besojmë cilësitë e Allahut që janë cekur në 

 
1 E shënojnë Lalekai në Sherh Usul el-I’tikad (735); dhe Ibn Abdi el-Berri në 

Xhamiu’l-ilm ue fadlihi (1801), por me fjalën “hadithet (e cilësive)” në vend 
të “ajeteve të cilësive”; teksti i tij është: “Transmetoni këto hadithe ashtu 
siç kanë ardhur dhe mos polemizoni për to.” 



 

14 

hadithet e Profetit a.s.)1. 
Uelid ibn Muslimi, -Allahu e mëshiroftë!-, ka 

thënë: "Maliku, Evzaiu, Lejth ibn Sadi dhe Sufjan 
Theuriu (Allahu i pastë mëshiruar!) janë pyetur për 
hadithet që kanë ardhur rreth cilësive (të Allahut), 
e ata të gjithë thanë: 'Kalojini (pranojini) ashtu siç 
kanë ardhur, pa u dhënë formë.'")2. 

Kur Rabia ibn Ebu Abdurrahmani, mësuesi i 
imam Malkut, (Allahu i pastë mëshiruar të dy!) u 
pyet për lartësimin (e Allahut mbi Arsh, ar. el 
Istiva), tha: “Istivaja nuk është e panjohur, por 
mënyra është e papërceptueshme. Mesazhi hyjnor 
është prej Allahut, e Profeti e ka për obligim ta 
kumtojë qartë, e ne ta besojmë atë.”3 Kur imam 
Maliku (Allahu e pastë mëshiruar!) u pyet për këtë, 
tha: "Istivaja (lartësimi i Allahut mbi Arsh) është e 
ditur, por mënyra është e panjohur, besimi në të 
është obligim, ndërsa pyetja për të është bidat (risi 
në fe)." Pastaj i tha pyetësit: "Unë shoh se ti je njeri 
i keq!" Pastaj urdhëroi që ta nxirrnin jashtë.4 Ky 

 
1 (E shënon Bejhekiu në “El-Esma ues-Sifat”, numër 865; zinxhirin e tij e ka 

saktësuar Ibn Tejmije në “El-Hamevije” (f. 269); dhe Dhehebiu ka thënë në 
“El-Ard” (2/223): “Transmetuesit e tij janë imamë të besueshëm.”) 

2 (E shënojnë Lalekai në “Sherhu usulil itikad”, numër 930; Bejhekiu në “El-

esma ues-sifat”, numër 955) 
3 E shënojnë Lalekai, në “Sherhu usulil itikad”, numër 665 dhe Bejhekiu, në 

“El-esma ues-sifat”, numër 868) 
4 E shënojnë Lalekai në “Sherhu usulil itikad”, numër 664; Ebu Nuajmi në 

“Hiljetul evlija”, 325/6; dhe Bejhekiu në “El-esma ues-sifat”, numër 867). 



 

15 

kuptim po ashtu është transmetuar nga nëna e 
besimtarëve, Umu Seleme (Allahu qoftë i kënaqur 
me të!)1. 

Imam Ebu Abdurrahman Ibn el-Mubarek (Allahu 
e pastë mëshiruar!) ka thënë: “Ne e dimë Zotin tonë 
të Lartësuar se Ai është mbi qiejt e Tij, mbi Arshin 
(Fronin Hyjnor) e Tij, i ndarë nga krijesat e Tij.”2 

Fjalët e imamëve rreth kësaj teme janë tejet të 
shumta dhe është e pamundur t'i citojmë në këtë 
ligjëratë. Kushdo që dëshiron të lexojë më shumë 
për këtë temë, le të shikojë atë që dijetarët e Sunetit 
kanë shkruar rreth këtij kapitulli, siç është libri "Es 
Sunneh", nga Abdullahu, i biri i imam Ahmedit, libri 
“Et Teuhid”, i imamit të nderuar, Muhamed ibn 
Huzejme, libri “Es Suneh”, i Ebu Kasim Lalekaiut 
dhe libri “Es Suneh”, i Ebu Bekër ibn Ebu Asimit, si 
dhe përgjigjja e shejhul-islam Ibn Tejmijes për 
banorët e Hamasë, e cila është një përgjigje 
madhështore dhe shumë e dobishme, në të cilën ai 
(Allahu e pastë mëshiruar!) e sqaroi besimin e ehlu 
sunetit, ku transmetoi shumë fjalë të tyre. 
Gjithashtu ai përmendi argumente fetare dhe 
racionale, që tregojnë vlefshmërinë e asaj që tha 
ehlu suneti dhe pavlefshmërinë e asaj që thanë 

 
1 E shënojnë Muzekiu në “El-Muzekijat”, nr. 29, Ibn Bettah në “El-Ibaneh”, nr. 

120, dhe Lalekai në “Sherh Usulil itikad”, nr. 663 
2 Transmetoi Darimiu në "Refuzimi ndaj Xhehmive" nr.67 dhe Bejhekiu në 

"Emrat dhe Cilësitë" nr.903 



 

16 

kundërshtarët e tyre. 
Si dhe libri i tij (i Ibn Tejmjijes), "Akidja 

Tedmurite", në të cilin i ka shtjelluar çështjet më 
gjerësisht dhe e sqaroi besimin e ehlu sunetit me 
argumente fetare dhe racionale, si dhe iu 
kundërpërgjigj kundërshtarëve në një mënyrë që e 
shfaq të vërtetën dhe e hedh poshtë të kotën, për 
këdo nga dijetarët që vështron në të, me qëlim të 
mirë dhe dëshirë për ta ditur të vërtetën. 
Përmbledhtazi: Akideja e ehli sunetit dhe xhematit 
në kapitullin e emrave dhe cilësive është se ata ia 
pohuan Allahut të Lartësuar atë që Ai ia pohoi Vetes 
në Librin e Tij, ose ia pohoi Atij i Dërguari i Tij, 
Muhamedi صلى الله عليه وسلم, në Sunetin e tij; pohim pa përngjasim; 
dhe e lartësuan dhe e dëlirësuan Atë nga 
përngjasimi me krijesat e Tij, me një mënyrë të 
pastër nga mohimi e refuzimi; e kështu shpëtuan 
nga kontradikta. Ata vepruan sipas të gjitha 
argumenteve; me ndihmën e Allahut; sepse ky 
është ligj i Allahut të Lartësuar në lidhje me atë që 
kapet fort pas së vërtetës me të cilën Allahu i dërgoi 
profetët e Tij, bëri përpjekje maksimale për këtë 
dhe qe i sinqertë me Allahun në kërkesën e tij për 
ta udhëzuar në të vërtetën dhe për ta bërë 
ngadhënjimtar përmes argumenteve të tij. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ِ علَىَ ٱلبََٰۡطِلِ فَيَدۡمَغُهُۥ فَإذَِا هُوَ زَاهقِٞ ﴿  ﴾ ...بلَۡ نَقۡذِفُ بٱِلحۡقَ 



 

17 

 "Por Ne e godasim të pavërtetën, me të vërtetën, 
e cila e shkatërron atë dhe ajo zhduket..." (El Enbija, 
18) 

Allahu i Lartësuar thotë: 

حۡسَنَ تَفۡسِيرًا ﴿
َ
ِ وَأ َّا جِئۡنََٰكَ بٱِلحۡقَ  توُنكََ بمَِثَل  إلِ

ۡ
 ﴾33وَلاَ يأَ

 "Sapo ata të të sjellin çfarëdo argumenti, Ne të 
sjellim të Vërtetën dhe shpjegimin më të mirë." (El 
Furkan, 33) 

Kushdo që e kundërshton ehlu sunetin në atë që 
ata besojnë në temën e emrave dhe cilësive (të 
Allahut), medoemos bie në kundërshtim me 
argumentet fetare dhe racionale, duke qenë kështu 
kontradiktor i qartë në gjithçka që pohon dhe 
mohon. Hafidh Ibn Kethiri (Allahu e pastë 
mëshiruar!), në tefsirin e tij të njohur, ka cekur disa 
fjalë të bukura rreth kësaj çështjeje, teksa e 
komenton fjalën e Allahut të Lartësuar: 

ٱسۡتَوَىَٰ علَىَ ﴿ يَّامٖ ثُمَّ 
َ
أ سِتَّةِ  فيِ  رۡضَ 

َ
وَٱلأۡ مََٰوََٰتِ  َّذِي خَلَقَ ٱلسَّ ٱل  ُ رَبَّكُمُ ٱللََّّ إنَِّ 

 ﴾ ...ٱلۡعَرۡشِ 

 "Në të vërtetë, Zoti juaj është Allahu, që krijoi 
qiejt dhe Tokën për gjashtë ditë e pastaj u ngrit mbi 
Fronin hyjnor..." (El Araf, 54) 

Është mirë t'i citojmë këtu, sepse dobia e tyre 
është e madhe; ka thënë (Allahu e pastë 
mëshiruar!) si vijon: 

"Mendimet e njerëzve rreth kësaj çështjeje janë 



 

18 

tejet të shumta, e nuk është ky rasti për t'i 
përmendur në mënyrë të detajuar, por do të 
ndjekim në këtë çështje metodologjinë e selefu 
salihut (paraardhësve të drejtë): Malikut, Evzaiut, 
Theuriut, Lejth ibn Sadit, Shafiut, Ahmedit, Is'hak 
ibn Rahavejhut dhe imamëve të tjerë të 
muslimanëve, të hershëm dhe bashkëkohorë, që 
ishte: "Pranimi dhe kalimi i ajeteve të cilësive të 
Allahut ashtu siç kanë ardhur, pa u dhënë formë, pa 
i shëmbëllyer dhe pa i mohuar/refuzuar."  Ajo që 
shfaqet në mendjet e atyre që e shëmbëllejnë 
Allahun, nuk i atribuohet Atij, sepse Allahut nuk i 
ngjan asgjë prej krijesave të Tij" 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... ۖۡ وَهُوَ ٱلسَّ  ﴾ ليَسَۡ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ

 "Asgjë nuk i shëmbëllen Atij. Ai i dëgjon të gjitha 
dhe i sheh të gjitha." (Esh Shura, 11) Çështja është 
ashtu siç kanë thënë imamët, si Nuajm ibn Hamad 
Huzaiu, mësuesi i Buhariut, i cili është shprehur: "Ai 
që e shëmbëllen Allahun me krijesat e Tij, bën 
kufër; ai që e mohon atë me të cilën Allahu e 
përshkroi Veten, bën kufër."1 Nuk ka shëmbëllim 
(të Allahut me krijesat) në tekstet që Allahu e ka 
përshkruar Veten ose e ka përshkruar Atë i 
Dërguari i Tij. Së këndejmi, kushdo që ia atribuon 

 
1 E shënon Dhehebiu në “El-Uluv” (464), ndërsa Albani në “Muhtesar el-Uluv” 

(f. 184) ka thënë: "Ky është zinxhir i saktë, transmetuesit e tij janë të 
besueshëm e të njohur." 



 

19 

Allahut të Lartësuar atë që ka ardhur në ajetet e 
qarta dhe hadithet e sakta, në atë mënyrë që i takon 
madhërisë së Allahut dhe ia mohon Atij çdo 
mangësi, ka marrë rrugën e udhëzimit1." Mbaroi 
fjala e Ibn Kethirit (Allahu e pastë mëshiruar!). 

Në besimin në Allahun përfshihet gjithashtu 
bindja se imani (besimi) është fjalë dhe vepër, që 
shtohet me adhurim dhe pakësohet me mëkatim, 
dhe se nuk lejohet të shpallet qafir ndonjë prej 
muslimanëve për asnjë nga mëkatet që janë më të 
vogla se shirku dhe kufri, si: kurvëria, vjedhja, 
konsumimi i kamatës, pirja e pijeve dehëse, 
mosbindja ndaj prindërve dhe mëkatet e tjera të 
mëdha, përderisa nuk i quan të lejuara, bazuar në 
fjalën e Allahut të Lartësuar: 

َٰلكَِ لمَِن يشََاءُٓ ﴿ ن يشُۡرَكَ بهِۦِ وَيَغۡفرُِ مَا دُونَ ذَ
َ
َ لاَ يَغۡفرُِ أ  ﴾ ...إنَِّ ٱللََّّ

 "Vërtet, Allahu nuk fal që të adhurohet dikush 
apo diçka tjetër veç Atij, por gjynahet e tjera më të 
vogla ia fal kujt të dojë..." (En Nisa, 48) Bazuar po 
ashtu në atë që është transmetuar në hadithet 
muteuatire nga i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم, si hadithi: 

 .»  »إِنَّ الَله يُُرِْجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كََنَ فِِ قلَبِْهِ مِثقَْالُ حَبَّة  مِنْ خَرْدَل  مِنْ إيِْمَان 

 "Me të vërtetë Allahu do të nxjerrë nga Zjarri 

 
1 Shih Tefsir Ibn Kethir, 3/426,427. 



 

20 

këdo që ka në zemër besim sa kokrra e sinapit."1. 

Baza e dytë: besimi në melekët, 
Kjo bazë përmban dy çështje: Çështja e parë: 

besimi në melekët në mënyrë të përgjithshme; që 
do të thotë se besojmë se Allahu ka melekë që i 
krijoi për t’iu bindur Atij dhe i përshkroi ata si: 

كۡرَمُونَ  ﴿ َۥۚ بلَۡ عِبَادٞ مُّ خَذَ ٱلرَّحۡمََٰنُ وَلدَٗاَۗ سُبۡحََٰنَهُ لاَ يسَۡبقُِونهَُۥ بٱِلقَۡوۡلِ   26وَقَالوُاْ ٱتَّ
يَعۡمَلُونَ  مۡرهِۦِ 

َ
بأِ لمَِنِ   27وَهُم  َّا  إلِ يشَۡفَعُونَ  وَلاَ  خَلفَۡهُمۡ  وَمَا  يدِۡيهِمۡ 

َ
أ بَينَۡ  مَا  يَعۡلمَُ 

ِنۡ خَشۡ   ﴾ 28يتَهِۦِ مُشۡفقُِونَ ٱرۡتضََيَٰ وَهُم م 

 "Ata thanë: “I Gjithëmëshirshmi ka për Vete një 
bir”. Qoftë i lavdëruar Ai dhe i lartësuar! Jo, ata janë 
robër të nderuar." 

 "Ata nuk flasin para (Fjalës së) Tij dhe veprojnë 
me Urdhrin e Tij." 

 "Ai e di se ç’ka para tyre (ç’kanë vepruar) dhe 
ç’ka pas tyre (çfarë do të veprojnë), ndërsa ata 
ndërmjetësojnë vetëm për atë me të cilin Ai është i 
kënaqur, dhe i tremben frikës ndaj Tij (se mos i 
ndëshkon). (El Enbija, 26-28) 

Ata janë të shumëllojshëm; ata të cilët janë 
ngarkuar për ta bartur  Arshin (Fronin Hyjnor), 
rojtarët e Xhenetit e të Xhehenemit dhe ata të cilët 
janë ngarkuar për ruajtjen e veprave të robërve. E 
dyta: besimi në melekët në mënyrë të hollësishme; 

 
1 Transmetoi Buhariu nr.22, nga hadithi i Ebu Seid el-Hudriut, Allahu qoftë i 

kënaqur me të! 



 

21 

që do të thotë: të besojmë në ata që Allahu dhe i 
Dërguari i Tij i kanë përmendur me emra; si: 
Xhibrilin, i ngarkuar me shpalljen hyjnore; Mikailin, 
i ngarkuar me shiun; dhe Malikun - rojtarin e Zjarrit 
dhe Israfilin, i cili është i ngarkuar për t’i fryrë surit 
(bririt). Ashtu siç përmenden në hadithe të sakta; si 
hadithi i cekur në Sahih nga Aishja (Allahu qoftë i 
kënaqur me të!) se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

ا   ، وخَُلِقَ آدَمُ مِمَّ ، وخَُلِقَ الجاَنُّ مِنْ مَارِج  مِنْ ناَر  »خُلِقَتِ الـمَلََّئكَِةُ مِن نوُر 
 .وصُِفَ لكَُم«

 “Melekët janë të krijuar prej dritës, kurse xhinët 
janë të krijuar prej flakës së zjarrit, ndërsa Ademi 
është krijuar prej asaj që ju është përshkruar (në 
Kuran).” (13)1 E shënon Muslimi në "Sahihun", e tij. 

Baza e tretë: Besimi në librat. Në këtë 

bazë përfshihen dy çështje: 
E para: besimi në librat hyjnorë në mënyrë të 

përgjithshme; që do të thotë se Allahu u zbriti libra 
profetëve dhe të dërguarve të Tij, për të sqaruar të 
vërtetën (se Ai meriton adhurimin) dhe për t'i ftuar 
njerëzit tek ajo, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

اسُ ﴿ ٱلنَّ ليَِقُومَ  وَٱلمِۡيزَانَ  ٱلۡكِتََٰبَ  مَعَهُمُ  نزَلنَۡا 
َ
وَأ بٱِلبَۡي نََِٰتِ  رسُُلنََا  رۡسَلنَۡا 

َ
أ لقََدۡ 

 ﴾ ...بٱِلقۡسِۡطِ 

 "Ne i çuam të dërguarit Tanë me prova të qarta 

 
1 Transmetoi Muslimi nr.2996 nga Aishja (Allahu qoftë i kënaqur me të) 



 

22 

dhe bashkë me ta zbritëm Librat (e shenjtë) dhe 
peshoren (e drejtësisë): që njerëzit të veprojnë 
drejt..." (El Hadid, 25) Allahu i Lartësuar thotë po 
kështu: 

مَعَهُمُ ﴿ نزَلَ 
َ
وَأ وَمُنذِريِنَ  رِينَ  ِ بيِ ـِنَۧ مُبشَ  ٱلنَّ  ُ فَبَعَثَ ٱللََّّ وََٰحِدَةٗ  ةٗ  مَّ

ُ
أ اسُ  كَانَ ٱلنَّ

اسِ فيِمَا ٱخۡتَلفَُواْ فيِهِ  ِ ليَِحۡكُمَ بَينَۡ ٱلنَّ  ﴾ ...ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 

 "Dikur, të gjithë njerëzit përbënin një bashkësi 
të vetme. Pastaj Allahu dërgoi profetët me lajme të 
mira dhe paralajmërime. Bashkë me ata, Ai zbriti 
edhe Librin me të vërtetën, për t’i gjykuar njerëzit 
në çështjet për të cilat nuk pajtoheshin..." (El 
Bekare, 213) 

E dyta: besimi në Librat në mënyrë të 
hollësishme; pra, të besojmë në Librat që Allahu i ka 
përmendur me emra, si: Tevratin, Inxhilin, Zeburin 
dhe Kuranin, dhe të besojmë se Kurani është më i 
miri dhe vula e tyre; ai është mbizotërues 
(shfuqizues) mbi ta dhe vërtetues i tyre. I tërë umeti 
e ka për obligim ta ndjekë dhe ta marrë për gjykatës 
atë, si dhe hadithet që vërtetohen nga i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم; sepse Allahu i Lartësuar e dërgoi Profetin 
e Tij, Muhamedin صلى الله عليه وسلم, si të dërguar te xhinët dhe 
njerëzit dhe ia zbriti këtë Kuran për të gjykuar me 
të mes tyre, dhe e bëri atë shërim për atë që 
ndodhet në gjokse, sqarues për çdo gjë dhe 
udhërrëfyes e mëshirë për besimtarët. Allahu i 
Lartësuar thotë: 



 

23 

نزَلۡنََٰهُ مُبَارَكٞ فٱَتَّبعُِوهُ وَٱتَّقُواْ لعََلَّكُمۡ ترُۡحَموُنَ ﴿
َ
 ﴾ 155وَهََٰذَا كتََِٰبٌ أ

 "Ky Libër që kemi shpallur, është i bekuar, 
prandaj ndiqeni dhe druajuni kundërshtimit, në 
mënyrë që të mëshiroheni" (El Enam, 155) Po ashtu 
Allahu i Lartësuar thotë: 

ِ شَيۡءٖ وَهُدٗى وَرَحۡمةَٗ وَبشُۡرَىَٰ للِۡمُسۡلمِِينَ ﴿...
لنَۡا عَليَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ تبِۡيََٰنٗا ل كِلُ   ﴾ وَنزََّ

 "Ne ta zbritëm ty Librin, si shpjegim për çdo 
çështje, si udhërrëfyes, si mëshirë dhe si lajm të 
mirë për myslimanët." (En Nahl, 89) Allahu i 
Lartësuar thotë: 

مََٰوََٰتِ ﴿ ٱلسَّ مُلۡكُ  لهَُۥ  َّذِي  ٱل جَميِعًا  إلِيَۡكُمۡ   ِ ٱللََّّ رسَُولُ  إنِ يِ  ٱلنَّاسُ  هَا  يُّ
َ
يََٰٓأ قلُۡ 

َّذِي يُ  ِ ٱل م يِ 
ُ
بِي ِ ٱلأۡ ِ وَرسَُولهِِ ٱلنَّ َّا هُوَ يحُۡيِۦ وَيُمِيتُۖۡ فَـ َامِنُواْ بٱِللََّّ رۡضِٖۖ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
ؤۡمِنُ  وَٱلأۡ

ِ وكََلمََِٰ   ﴾ 158تهِۦِ وَٱتَّبعُِوهُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ بٱِللََّّ

 "Thuaj (o Muhamed): 'O njerëz, unë jam i 
Dërguari i Allahut për të gjithë ju, i Atij që i përket 
sundimi i qiejve dhe i Tokës. Nuk ka zot tjetër të 
vërtetë veç Atij; Ai jep jetë dhe vdekje, prandaj 
besoni në Allahun dhe në të Dërguarin e Tij, 
Profetin që nuk di shkrim e lexim e që beson në 
Allahun dhe Fjalët e Tij! Shkoni pas tij, që të jeni në 
rrugën e drejtë!'" (El Araf, 158). Ajetet që përçojnë 
këtë kuptim janë të shumta. 

Baza e katërt: Besimi në të dërguarit. 
Kjo bazë po ashtu përmban dy çështje: E para: 

Besimi në të dërguarit në mënyrë të përgjithshme; 



 

24 

që do të thotë se ne besojmë se Allahu i Lartësuar u 
dërgoi robërve të Tij profetë nga mesi i tyre, si 
përgëzues, paralajmërues dhe thirrës në të 
vërtetën; kushdo që u përgjigjet, do të fitojë 
lumturi, e kush i kundërshton, do të dëshpërohet 
dhe do të pendohet. Profeti i fundit dhe më i miri 
është profeti ynë, Muhamedi, i biri i Abdullahut صلى الله عليه وسلم, 
ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): “Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt..." (En Nahl, 36) Allahu i Lartësuar thotë: 

ةُۢ بَعۡدَ ٱلرُّسُلِ ﴿ ِ حُجَّ رِينَ وَمُنذِريِنَ لئَِلَّا يكَُونَ للِنَّاسِ علَىَ ٱللََّّ ِ بشَ   ﴾ ...رُّسُلاٗ مُّ

 "(Ne dërguam) të dërguar përgëzues dhe 
paralajmërues, në mënyrë që njerëzit të mos kenë 
ndonjë justifikim ndaj Allahut, pas ardhjes së të 
dërguarve..." (En Nisa, 165) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

بيِ ـِنَۧ ﴿ ِ وخََاتَمَ ٱلنَّ ِن ر جَِالكُِمۡ وَلََٰكِن رَّسُولَ ٱللََّّ حَدٖ م 
َ
بآَ أ
َ
دٌ أ ا كَانَ مُحمََّ  ﴾ ...مَّ

 "Muhamedi nuk është babai i askujt prej 
burrave tuaj, por është i Dërguari i Allahut dhe vula 
e profetëve..." (El Ahzab, 40) 

Çështja e dytë: Besimi në të dërguarit në mënyrë 
të hollësishme; që do të thotë të besojmë në mënyrë 
të hollësishme dhe specifike ata të dërguar që 
Allahu i ka përmendur me emër ose është vërtetuar 



 

25 

nga i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم përmendja e tyre me 
emër; si Nuhu, Hudi, Salihu, Ibrahimi e të tjerë – 
paqja dhe bekimet e Allahut qofshin mbi ta, mbi 
familjet e tyre dhe mbi pasuesit e tyre. 

Baza e pestë: besimi në Ditën e Fundit 
Kjo bazë përmban: 
Besimi në çdo gjë për të cilën Allahu dhe i 

Dërguari i Tij صلى الله عليه وسلم kanë lajmëruar se do të ndodhë pas 
vdekjes; siç është sprova e varrit, dënimi dhe 
begatia në të, si dhe çfarë do të ndodhë në Ditën e 
Kiametit, prej tmerreve, vështirësive, Siratit (Urës), 
Peshores, llogaridhënies, shpërblimit, përhapjes së 
fletushkave (të veprave) mes njerëzve; ku do të 
ketë të tillë që do ta marrin librin me dorën e 
djathtë, me të majtën, ose pas shpine. 

Në këtë gjithashtu përfshihet besimi në Kroin 
(ar. Haud) që i është dhënë Profetit tonë, 
Muhamedit صلى الله عليه وسلم, besimi në Xhenet dhe Zjarr (të 
Xhehenemit), të parët e Allahut nga ana e 
besimtarëve dhe të folurit e Tij me ta, si dhe gjëra të 
tjera që kanë ardhur në Kuranin fisnik dhe Sunetin 
e vërtetë të të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم. Andaj, është 
obligim që të besohen të gjitha këto dhe të pohohen 
në mënyrën që e kanë sqaruar Allahu dhe i Dërguari 
i Tij صلى الله عليه وسلم! 

Baza e gjashtë: Besimi në kaderin. 
Kjo bazë përfshin besimin në katër gjëra: 
E para: besimi se Allahu i Lartësuar e di atë që ka 



 

26 

ndodhur dhe atë çfarë do të ndodhë; Ai i di gjendjet 
e robërve të Vet dhe e di furnizimin e tyre, 
jetëgjatësinë e tyre, veprat e tyre dhe çështje të 
tjera që lidhen me ta. Asgjë nuk i fshihet Atij. I 
madhëruar dhe i lartësuar është Ai! I Lartësuari 
thotë: 

ِ شَيۡء  عَليِمٞ ﴿...
َ بكِلُ  نَّ ٱللََّّ

َ
 ﴾ وَٱعۡلَمُوٓاْ أ

 "...dhe ta dini se Allahu është i Dijshëm për çdo 
gjë!" (El Bekare, 231) Gjithashtu i Lartësuari thotë: 

ِ شَيۡء  عِلۡمََۢا﴿...
حَاطَ بكِلُ 

َ
َ قَدۡ أ نَّ ٱللََّّ

َ
ِ شَيۡءٖ قَدِيرٞ وَأ

َ علَىََٰ كُل  نَّ ٱللََّّ
َ
 ﴾ لتَِعۡلَمُوٓاْ أ

 "...që ju ta dini se Allahu është i Fuqishëm për 
çdo gjë dhe se Ai përfshin gjithçka në diturinë e Tij." 
(Et Talak, 12) 

E dyta: Besimi se Allahu e ka shkruar çdo gjë që 
e ka paracaktuar dhe çdo gjë që ka vendosur ta 
zbatojë. Allahu i Lartësuar thotë: 

رۡضُ مِنۡهُمۡۖۡ وعَِندَناَ كتََِٰبٌ حَفيِظُۢ ﴿
َ
 ﴾ 4قَدۡ عَلمِۡنَا مَا تنَقُصُ ٱلأۡ

 "Ne e dimë sa prej tyre i merr toka, tek Ne është 
Libri që i ruan të gjitha." (Kaf, 4) Po ashtu i 
Lartësuari thotë: 

بيِنٖ وكَُلَّ شَيۡء  ﴿... حۡصَيۡنََٰهُ فيِٓ إمَِامٖ مُّ
َ
 ﴾ أ

 "...Ne e kemi llogaritur çdo gjë në një Libër të 
qartë." (Jasin, 12) I Lartësuari gjithashtu thotë: 

َٰلكَِ علَىَ ﴿ ِۚ إنَِّ ذَ َٰلكَِ فيِ كتََِٰب  رۡضِِۚ إنَِّ ذَ
َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللََّّ

َ
لمَۡ تَعۡلمَۡ أ

َ
أ



 

27 

ِ يسَِيرٞ   ﴾ 70ٱللََّّ

 "A nuk e di ti, se Allahu di çdo gjë, që është në 
qiej e në Tokë? Të gjitha këto janë (shënuar) në 
Libër. Me të vërtetë, kjo është e lehtë për Allahun." 
(El Haxh, 70) 

E treta: Besimi në dëshirën përmbushëse të 
Allahut; ajo që Ai do, ndodh, e ajo që Ai nuk do, nuk 
ndodh. Allahu i Lartësuar thotë: 

َ يَفۡعَلُ مَا يشََاءُٓ ﴿...  ﴾ إنَِّ ٱللََّّ

 "Allahu, me të vërtetë, bën çfarë të dëshirojë." 
(El Haxh, 18) Gjithashtu Allahu i Lartmadhëruar 
thotë: 

ن يَقُولَ لهَُۥ كُن فَيَكُونُ ﴿
َ
رَادَ شَيۡـ ًا أ

َ
ٓۥ إذَِآ أ مۡرُهُ

َ
 ﴾ 82إنَِّمَآ أ

 "Vërtet, urdhri i Tij, kur Ai dëshiron diçka, është 
që t’i thotë asaj “Bëhu!” - dhe ajo bëhet." (Jasin, 82) 
Po ashtu Allahu i Lartësuar thotë: 

ُ رَبُّ ٱلعََٰۡلَمِينَ ﴿ ن يشََاءَٓ ٱللََّّ
َ
َّآ أ  ﴾ 29وَمَا تشََاءُٓونَ إلِ

 "Por ju nuk mund të dëshironi, përveçse me 
vullnetin e Allahut, Zotit të botëve!" [Et-Tekvir: 29] 

E katërta: (Besimi se) Allahu i Lartësuar i krijoi 
të gjitha qeniet, nuk ka Krijues tjetër pos Tij dhe nuk 
ka Zot përveç Tij, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءٖٖۖ وَهُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾ 62ٱللََّّ

 "Allahu është Krijuesi i çdo gjëje dhe Ai është 
Mbikëqyrës i çdo gjëje." (Ez Zumer, 62) Allahu i 



 

28 

Lartësuar thotë: 

ِ يرَۡزُقكُُم ﴿ ِ عَليَۡكُمَۡۚ هَلۡ مِنۡ خََٰلقِ  غَيرُۡ ٱللََّّ هَا ٱلنَّاسُ ٱذۡكُرُواْ نعِۡمَتَ ٱللََّّ يُّ
َ
يََٰٓأ

َّيَٰ تؤُۡفَكُونَ  ن
َ
َّا هُوَۖۡ فأَ رۡضِِۚ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ  ﴾ 3م 

 "O njerëz! Kujtoni dhuntinë e Allahut për ju! A 
ka ndonjë krijues, veç Allahut, i cili ju furnizon nga 
qielli dhe Toka? S’ka zot tjetër të vërtetë përveç Tij. 
Atëherë, si po largoheni ju?" (Fatir, 3) 

Besimi në kaderin (paracaktimin) përfishin 
besimin në të gjitha këto katër gjëra, sikurse është 
besimi i ehlu sunetit dhe xhematit; ndryshe nga ata 
bidatçinj që mohojnë disa prej tyre. 

Ndër çështjet e rëndësishme të besimit të 
vërtetë, të cilin e beson ehlu suneti, janë: dashuria, 
urrejtja, miqësia dhe armiqësia për hir të Allahut; 
kjo është: akidja e miqësisë dhe armiqësisë për hir 
të Allahut, e cila bën pjesë në besimin në Allahun e 
Lartësuar. 

Prandaj besimtari i do besimtarët e miqësohet 
me ta, dhe i urren jobesimtarët e armiqësohet me 
ta. Në krye të besimtarëve të këtij umeti (popullit 
musliman) janë shokët e të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, 
siç është e pranuar te Ehli suneti dhe xhemati, të 
cilët miqësohen me ta dhe besojnë se ata janë 
njerëzit më të mirë pas profetëve, bazuar në 
thënien e Profetit صلى الله عليه وسلم: 

ينَ يلَُونَهُم« ِ ينَ يلَُونَهُمْ ثُمَّ الََّّ ِ  . »خَيُْْ القُرُونِ قرَْنِِ ثُمَّ الََّّ



 

29 

 “Gjenerata ime janë njerëzit më të mirë, pastaj 
pasardhësit e tyre, pastaj pasardhësit e këtyre.”1 E 
shënojnë Buhariu dhe Muslimi. 

Ata besojnë se më i miri prej tyre është Ebu 
Bekri, pastaj Umeri, pastaj Uthmani e pastaj Aliu 
(Allahu qoftë i kënaqur me ta!). Ndërkaq, pas tyre 
janë pjesa tjetër e mbetur nga dhjetëshja (e 
përgëzuar me Xhenet), e pastaj sahabët e tjerë 
(Allahu qoftë i kënaqur me të gjithë!). Ata heshtin 
ndaj çdo konflikti që ka ndodhur mes sahabëve dhe 
besojnë se ata ishin muxhtehidë (kanë bërë të 
pamundurën për t'ia qëlluar) në këtë mes: kush ia 
ka qëlluar, do t'i ketë dy shpërblime (të përpjekjes 
dhe që ia ka qëlluar së vërtetës), e kush ka gabuar, 
do të ketë një shpërblim (atë të përpjekjes). 

Ata e duan ehli bejtin e (familjen profetike të) të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, respektivisht ata që besuan 
në Profetin صلى الله عليه وسلم; i miqësojnë dhe miqësojnë dhe 
respektojnë gjithashtu edhe gratë e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم, nënat e besimtarëve dhe i luten Allahut 
që të jetë i kënaqur me të gjitha ato. Ata po ashtu 
distancohen nga rruga e rafidinjve (shiitëve), të 
cilët i urrejnë shokët e të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, i 
fyejnë dhe shkojnë në ekstrem në raport me 
familjen profetike, duke i ngritur mbi statusin e tyre 

 
1 Transmetuan Buhariu nr. 3651 dhe Muslimi nr. 2533, nga hadithi i 

Abdullah ibn Mes'udit (Allahu qoftë i kënaqur prej tij) 



 

30 

që Allahu i Lartmadhëruar ua dha. Gjithashtu 
distancohen nga rruga e nasibinjve (si havarixhët 
etj), të cilët e lëndojnë (dhe e armiqësojnë) familjen 
profetike me fjalë ose me vepra. 

Gjithçka që përmendëm: përfshihet në besimin e 
vërtetë, me të cilin Allahu e dërgoi të Dërguarin e 
Tij, Muhamedin صلى الله عليه وسلم; dhe është besimi që duhet ta 
besojmë, të kapemi fort pas tij, ta jetësojmë dhe të 
ruhemi nga ajo që bie ndesh me të; njëherazi është 
besimi i grupit të shpëtuar, ehlu sunetit dhe 
xhematit, për të cilët Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

تِِ   مَّ
ُ
تَِِ عََلَ ظَاهِرِينَ  »لََ تـَزَالُ طَائفَِةٌ مِنْ أ

ْ
هُمْ مَنْ خَذَلهَُمْ، حَتََّّ يأَ ، لََ يضَُُُّ الحقَِّ

مْرُ الِله وَهُمْ كَذَلكَِ«
َ
 . أ

 “Një grup njerëzish nga umeti im do të 
vazhdojnë të jenë triumfues në të vërtetën, e, ata që 
i tradhtojnë, nuk mund t’i dëmtojnë aspak, derisa të 
vijë caktimi i Allahut e ata do të jenë po në atë 
gjendje.”1 Në një transmetim tjetër thuhet: 

تِِ عََلَ الحقَِّ مَنصُْورَةٌ«  مَّ
ُ
 . »لََ تزََالُ طَائفَِةٌ مِنْ أ

 “Një grup njerëzish nga umeti im do të 
vazhdojnë të jenë triumfues në të vërtetën”2, Profeti 

 
1 E shënon Muslimi nr.1920, nga hadithi i Theubanit, Allahu qoftë i kënaqur 

me të! 
2 E shënon Ibën Maxheja nr. 3952, nga hadithi i Theubanit (Allahu qoftë i 

kënaqur me të), dhe e kanë vlerësuar të saktë Ibn Hibani nr. 6714 dhe 
Hakimi nr. 8653. 



 

31 

 :gjithashtu ka thënë صلى الله عليه وسلم

اثنْتَيَْنِ  عََلَ  النَّصَارىَ  قَتِ  وَافتَََْ فرِْقَةً،  وسََبعِْيَن  إحِْدَى  عََلَ  اليهَُودُ  قَتِ  »افتَََْ
ةُ عََلَ ثلَََّثِ وسََبعِْيَن فرِْقَةً كُُُّهَا فِِ النَّارِ إِلََّ وَاحِدَ  مَّ

ُ
قُ هَذِهِ الأ ةً  وسََبعِْيَن فرِْقَةً، وسََتفَْتََِ

حَابةَُ: مَنْ  صْحَابِِ«فَقَالَ الصَّ
َ
ناَ عَليَهِْ وَأ

َ
 .  هَِِ ياَ رسَُولَ الِله؟ قَالَ: مَنْ كََنَ عََلَ مِثلِْ مَا أ

 “Hebrenjtë janë ndarë në shtatëdhjetë e një 
grupe, të krishterët në shtatëdhjetë e dy grupe, 
ndërsa umeti im do të ndahet në shtatëdhjetë e tri 
grupe; të gjitha do të jenë në Zjarr, përveç njërit.” 
Sahabët i thanë: “Cilët janë ata, o i Dërguari i 
Allahut?” Tha: “Ata janë ata të cilët janë në atë rrugë 
që jam unë dhe shokët e mi.”1 

Besimet që bien ndesh me besimin e 

vërtetë. 
Sa u përket atyre që kanë devijuar nga ky besim 

dhe ndjekin të kundërtën e tij, ata janë të shumtë. 
Në mesin e tyre ka adhurues të idhujve, melekëve, 
evliave, xhinëve, pemëve, gurëve etj. Të tillët nuk iu 
përgjigjën thirrjes së të dërguarve, përkundrazi i 
kundërshtuan dhe u treguan inatçorë ndaj tyre, 
ashtu siç bënë kurejshët dhe fiset arabe me Profetin 
tonë, Muhamedin صلى الله عليه وسلم. Ata u kërkonin zotave të tyre 
që t’ua plotësonin nevojat, t’ua shëronin të sëmurët 

 
1 E shënoi Tirmidhiu nr. 2641, nga hadithi i Abdullah ibn Amrit - Allahu qoftë 

i kënaqur me të. Munavi në Fejdul-Kadir (5/347) ka thënë: "Në të është 
Abdurrahman ibn Zijad el-Ifriki; Dhehebiu ka thënë: 'E kanë cilësuar të 
dobët'." Dhe e cilësoi të saktë Albani në Sahihu-l-Xhami' nr. 5343. 



 

32 

dhe t’u jepnin fitore mbi armiqtë; ata thernin 
(kurban) për ta e zotoheshin në emër të tyre. Kur i 
Dërguari صلى الله عليه وسلم i kritikoi për këtë dhe i urdhëroi që të 
adhurojnë vetëm Allahun, atëherë ata u habitën, 
refuzuan e thanë: 

جَعَلَ ٱلۡأٓلهَِةَ إلََِٰهٗا وََٰحِدًاۖۡ إنَِّ هََٰذَا لشََيۡءٌ عُجَابٞ ﴿
َ
 ﴾ 5أ

 "A mos kërkon ai, që të gjithë zotat t’i bëjë një 
Zot të Vetëm? Vërtet që kjo është një gjë e 
çuditshme!” (Sad, 5) 

Profeti صلى الله عليه وسلم vazhdimisht i ftonte për tek Allahu dhe 
ua tërhiqte vërejtjen nga shirku, ua shpjegonte 
realitetin e asaj tek e cila thirreshin, derisa Allahu i 
udhëzoi ata që i udhëzoi nga mesi i tyre. Më pas u 
futën në fenë e Allahut grupe-grupe, kështu që feja 
e Allahut ngadhënjeu mbi të gjitha fetë, pas një 
thirrjeje të vazhdueshme dhe një përpjekjeje të 
gjatë nga i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم dhe shokët e tij 
(Allahu qoftë i kënaqur me ta!) dhe ata që i pasuan 
ata në mirësi (tabiinët). Pastaj gjendja ndryshoi dhe 
mbizotëroi injoranca mbi shumicën e njerëzve, 
derisa shumica e tyre u kthyen në fenë e xhahilietit 
(periudhën paraislame, para se të vijë Profeti صلى الله عليه وسلم), 
duke e tepruar në raport me profetët e evliatë, duke 
iu lutur atyre, duke kërkuar ndihmë prej tyre dhe 
duke kryer lloje të ndryshme të shirkut. Të tillët 
nuk e dinin domethënien (e shehadetit) "la ilahe il-
lAllah - nuk ka Zot që meriton adhurimin me të 



 

33 

drejtë pos Allahut", siç e dinin jobesimtarët arabë 
domethënien e saj. Allahut i kërkojmë ndihmë! 

Ky shirk vazhdoi të përhapet në mesin e njerëzve 
deri në kohën tonë, për shkak të mbizotërimit të 
injorancës dhe periudhës së largët me atë të epokës 
profetike. 

Dyshimet e këtyre të mëvonshmëve janë po ato 
të atyre të mëhershmëve, fjala vjen: 

...﴿ ِ ؤُلاَءِٓ شُفَعََٰٓؤُناَ عِندَ ٱللََّّ  ﴾ ...هََٰٓ

 "Këta janë ndërmjetësit tanë te Allahu" (Junus, 
18), Po ashtu, fjala e tyre: 

ِ زُلفَۡىَٰٓ ﴿... بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر   ﴾ ...مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ

 "Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu" (Ez Zumer, 3) Allahu e ka hedhur poshtë 
këtë dyshim dhe e bëri të qartë se kushdo që 
adhuron dikë tjetër krahas Allahut, kushdo qoftë ai, 
ka bërë ortak me Të dhe ka mohuar, sikurse thotë 
Allahu i Lartësuar: 

ؤُلاَءِٓ شُفَعََٰٓؤُناَ ﴿ هُمۡ وَلاَ ينَفَعُهُمۡ وَيقَُولوُنَ هََٰٓ ِ مَا لاَ يضَُرُّ وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللََّّ
 ِ  ﴾ ...عِندَ ٱللََّّ

 "Ata adhurojnë në vend të Allahut atë që as nuk 
u bën dëm, as nuk u sjell dobi dhe thonë: 'Këta janë 
ndërmjetësit tanë te Allahu'” (Junus, 18) Allahu i 
Lartësuar iu kundërpërgjigj me fjalën e Tij: 

وَتعَََٰلىََٰ ﴿ سُبۡحََٰنَهُۥ  رۡضِِۚ 
َ
ٱلأۡ فيِ  وَلاَ  مََٰوََٰتِ  ٱلسَّ فيِ  يَعۡلمَُ  لاَ  بمَِا   َ تنُبَ ـِ ُونَ ٱللََّّ

َ
أ قلُۡ 



 

34 

ا يشُۡرِكُونَ   ﴾ 18عَمَّ

 Thuaj: “A po i tregoni Allahut për diçka që Ai nuk 
e di në qiej dhe në Tokë?!” Qoftë i lavdëruar Ai dhe 
i lartësuar mbi gjithçka që ia shoqërojnë Atij (në 
adhurim)! (Junus, 18) 

Pra, Allahu i Lartësuar sqaroi në këtë ajet se 
adhurimi i dikujt tjetër përveç Tij, qofshin ata 
profetë apo evlija, apo të tjerë, është shirk i madh, 
edhe nëse vepruesit e tij e quajnë ndryshe. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ِ زُلفَۡىَٰٓ ﴿... بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ  ﴾ ...وَٱل

 "...Sa për ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç 
Tij, duke thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na 
afrojnë tek Allahu'" (Ez Zumer, 3) Pastaj Allahu i 
Lartësuar iu kundërpërgjigj me fjalën e Tij: 

هُوَ ﴿... مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ إنَِّ 
ارٞ   ﴾ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 3) 

Me këtë Allahu i Lartësuar e bëri të qartë se 
adhurimi që ata ia kushtojnë dikujt tjetër pos Tij, 
qoftë me lutje, frikë, shpresë dhe të ngjashme me 
këto, është mosbesim (kufër) ndaj Tij. Gjithashtu i 
përgënjeshtroi kur thanë se zotat e tyre i afrojnë tek 



 

35 

Allahu. 
Ndër bindjet e mosbesimit (kufrit) që e 

kundërshton besimin e vërtetë dhe nuk është në 
përputhje me atë që sollën profetët (alejhim selam) 
është edhe ajo që besojnë ateistët e kësaj epoke, 
përfshirë këtu pasuesit e Marksit, Leninit dhe 
predikuesve të tjerë të ateizmit dhe mosbesimit, pa 
marrë parasysh a e quajtën këtë socializëm, 
komunizëm, baathizëm apo me ndonjë emër tjetër, 
sepse një nga parimet e këtyre ateistëve është: "Zoti 
nuk ekziston, jeta është thjesht materie." 

Prej parimeve të tyre është mohimi i ringjalljes, 
mohimi i Xhenetit e i Xhehenemit dhe mohimi i të 
gjitha feve. Kushdo që i shikon librat e tyre dhe e 
studion gjendjen e tyre, do ta kuptojë bindshëm, pa 
kurrfarë dyshimi, se kjo bindje është në 
kundërshtim me të gjitha fetë dhe i çon ithtarët e saj 
drejt pasojave më të këqija në këtë botë dhe në 
botën tjetër. 

Po ashtu ndër bindjet që e kundërshtojnë të 
vërtetën është ajo që besojnë disa sufistë, se disa 
nga ata që ata i quajnë evlia janë pjesëmarrës me 
Allahun në planifikimin (e gjërave) dhe se ata 
menaxhojnë punët e universit; të tillët ata i quajnë: 
aktabë, eutadë dhe agvathë, e emra të tjerë që i 
shpikën për zotat e tyre. Kjo bindje është shirk në 
rububije, madje konsiderohet si një nga llojet më të 
shëmtuara të shirkut ndaj Allahut të Lartësuar. 



 

36 

Kushdo që e vështron me kujdes shirkun e të 
parëve nga njerëzit e xhahilijes (koha e injorancës) 
dhe e krahason me shirkun e përhapur mes të 
mëvonshmëve, do të gjejë se shirku i të 
mëvonshmëve është më i madh dhe më i rëndë; 
sqarimi i kësaj është si vijon: Sepse jobesimtarët 
arabë në kohën e injorancës (xhahilijetit) 
dalloheshin për dy çështje: E para: se ata nuk i 
bënin ortak Allahut në rububije (atributet e të 
qenurit zot), por i bënin shirk vetëm në adhurim; 
ngase ata e pohonin rububijen për Allahun e Vetëm, 
ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar: 

﴿ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولنَُّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ
َ
 ﴾ ...وَلئَنِ سَأ

 ''Nëse i pyet ata se kush i ka krijuar, me siguri që 
ata do të thonë: “Allahu...” (Ez Zuhruf, 87) Po ashtu, 
Allahu i Lartësuar thotë: 

بصََٰۡرَ وَمَن يُخرۡجُِ ﴿
َ
مۡعَ وَٱلأۡ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قلُۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

فَقُلۡ   َۚ ُ فسََيَقُولوُنَ ٱللََّّ  َۚ مۡرَ
َ
ٱلأۡ يدَُب رُِ  وَمَن  حَي ِ 

ٱلۡ ٱلمَۡي تَِ مِنَ  وَيخُۡرجُِ  ٱلمَۡي تِِ  ٱلۡحَيَّ مِنَ 
فلَاَ تَتَّقُونَ 

َ
 ﴾ 31أ

 "Thuaj: 'Kush ju ushqen nga qielli dhe Toka? 
Kush mundëson të dëgjuarit dhe të parët? Kush 
mund të nxjerrë të gjallën nga e vdekura dhe të 
vdekurën nga e gjalla? Kush i drejton gjërat?' Ata do 
të thonë 'Allahu'. E ti (o Muhamed) thuaj: 'Atëherë, 
përse nuk e keni frikë Atë?'" (Junus, 31) Ajetet që 
përcjellin këtë kuptim janë jashtëzakonisht shumë. 



 

37 

E dyta: Shirku i tyre në adhurim nuk ishte i 
përhershëm; ai ndodhte vetëm në kohë 
mirëqenieje, ndërsa në kohë fatkeqësie ata i 
përkushtoheshin sinqerisht adhurimit të Allahut, 
siç thotë Allahu i Lartësuar: 

ِ إذَِا هُمۡ ﴿ برَ 
َٰهُمۡ إلِيَ ٱلۡ ا نَجَّى ينَ فلََمَّ ِ َ مُخلۡصِِينَ لهَُ ٱلد  فَإذَِا رَكبُِواْ فيِ ٱلفُۡلۡكِ دَعَوُاْ ٱللََّّ

 ﴾ 65يشُۡرِكُونَ 

 "Kur hipin në anije, ata i luten Allahut të sinqertë 
në adhurimin e Tij, por kur Ai i sjell në tokë 
shëndoshë e mirë, menjëherë ata i veshin Atij 
ortakë (në adhurim)" (El Ankebut, 65) 

Sa u përket mushrikëve (idhujtarëve) të 
mëvonshëm, ata ua kaluan të parëve në dy aspekte: 
Ana e parë: shirku i disave prej tyre në teuhidin e 
zotërimit të (rububijes së) Allahut. E dyta: Shirku i 
tyre në kohë mirëqenie dhe në kohë fatkeqësie. 
Këtë gjë e di ai që është përzier me ta dhe e ka 
vëzhguar gjendjen e tyre, si dhe e ka parë se çfarë 
bëjnë te varri i Husejnit, Bedeviut dhe të tjerëve në 
Egjipt; te varri i Ajderusit në Aden; te varri i Hadit 
në Jemen; te varri i Ibn Arabiut në Sham; te varri i 
shejh Abdulkadër Xhejlanit në Irak dhe në varre të 
tjera të njohura, ndaj të cilëve popullata e thjeshtë 
e ka tepruar dhe shumë të drejta të Allahut të 
Lartmadhëruar atyre ua kanë kushtuar. Të paktë 
janë ata që ua tërheqin vërejtjen dhe ua sqarojnë 
atyre realitetin e teuhidit (monoteizmit) me të cilin 



 

38 

Allahu e dërgoi Profetin e Tij (Muhamedin) صلى الله عليه وسلم dhe 
para tij profetët e tjerë (alejhim es salatu ues 
selam). Të Allahut jemi dhe tek Ai do të kthehemi! 

Po ashtu prej bindjeve që e kundërshtojnë 
besimin e vërtetë në kapitullin e emrave dhe 
cilësive (të Allahut) janë besimet e bidatçinjve, si 
xhehminjtë, mutezilinjtë dhe ata që ndjekin rrugën 
e tyre në mohimin e cilësive të Allahut të 
Lartmadhëruar, e refuzimin e cilësive të  përsosura 
që Allahu ia ka atribuuar vetes së Tij, dhe duke e 
përshkruar Atë me cilësitë e gjërave të paqena, të 
ngurta dhe të pamundura. Qoftë i lavdëruar e i 
lartësuar Ai nga ajo që thonë ata! 

Këtu përfshihen edhe ata që mohojnë disa cilësi 
e pohojnë disa të tjera; siç është doktrina e 
esharinjve. Këta janë të detyruar që në raport me 
cilësitë që pohuan, të kenë të njëjtin qëndrim që 
patën ndaj cilësive që mohuan, të cilat i braktisën, i 
mohuan dhe i interpretuan. Me këtë që bënë, ata 
kundërshtuan argumentet fetare e racionale dhe 
ranë në një kontradiktë të qartë. 

Sa i përket ehli sunetit dhe xhematit, ata ia 
pohuan Allahut të Lartësuar në formë të 
përkryer cilësitë që Ai ia pohoi Vetes ose ia pohoi 
Atij i Dërguari i Tij, Muhamedi صلى الله عليه وسلم. Ata e lartësuan 
dhe e dëlirësuan nga përngjasimi me krijesat e Tij, 
me një lartësim e dëlirësim, larg njollave të mohimit 
e refuzimit. Pra, ata vepruan sipas të gjitha 



 

39 

argumenteve e nuk i shtrembëruan ose refuzuan, si 
dhe shpëtuan nga kontradikta në të cilën ranë të 
tjerët, - siç u shpjegua më lart. 

Kjo është rruga e shpëtimit dhe lumturisë, në 
këtë botë dhe në botën tjetër. Kjo është udha e 
drejtë që e ndoqën të parët dhe imamët e këtij 
umeti, e brezat e fundit të këtij umeti nuk i 
përmirëson veçse ajo që i përmirësoi të parët e tij, 
respektivisht ndjekja e Kuranit dhe Sunetit, si dhe 
braktisja e gjërave që bien ndesh me Kuranin dhe 
Sunetin. E lusim Allahun e Lartësuar që ta udhëzojë 
umetin, t'i shtojë në mesin e tij thirrësit e 
udhëzimit, si dhe t'u japë sukses udhëheqësve e 
dijetarëve të muslimanëve që ta luftojnë shirkun, ta 
eliminojnë atë dhe të paralajmërojnë nga mjetet që 
çojnë drejt tij... Ai, me të vërtetë, i dëgjon të gjitha 
lutjet dhe është afër. Vetëm Allahu është Dhënësi i 
suksesit; Na mjafton Allahu, sa Mbrojtës i mirë 
është Ai! Dhe nuk ka fuqi as forcë veçse me Të. 
Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 
Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, familjen 
dhe shokët e tij! 

 

*** 

 




