
ألباني

 Autori: Hoxha i nderuar
 Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz

Shqip دِ
ي

حِ
ةُ التَّو اسَ رَ

حِ
 

 Mbrojtja e Teuhidit



 

 

 

 

 حِرَاسَةُ التَّوحِيدِ 
 
 
 

Mbrojtja e Teuhidit 

 

 
مَةِ  يخِْ العَلََّّ  لسَِمَاحَةِ الشَّ

 عَبدِْ العَزِيزِ بنِْ عَبدِْ الِله بنِْ باَز  
 رحََِِهُ اللهُ 

 
Autori: Hoxha i nderuar 

Abdulaziz ibn Abdullah ibn Baz 

 

 



 

2 

 ِ َنِ الرَّحِيمِ بِسْمِ اللََّّ  الرَّحْم
Broshura e parë 

Besimi i saktë dhe çfarë bie ndesh me të 
Çdo lavdërim i takon vetëm Allahut, ndërsa 

salavatet dhe selamet qofshin për Muhamedin, pas 
të cilit nuk ka më profet, si dhe për familjen dhe 
shokët e tij! 

Meqë besimi i saktë është baza dhe themeli i fesë 
islame, mendoj se është e rëndësishme të flitet për 
këtë temë, si dhe të bëhen trajtesa dhe të shkruhen 
libra për shpjegimin dhe sqarimin e saj. 

Bazuar në argumentet fetare të Librit (Kuranit) 
dhe Sunetit, e dimë se veprat dhe fjalët janë të 
vlefshme e të pranuara vetëm nëse burojnë nga një 
besim i saktë, ndryshe, nëse besimi nuk është i 
saktë, të gjitha veprat dhe fjalët që rrjedhin prej tij 
janë të pavlefshme, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

 ﴾ وَمَن يكَۡفُرۡ بٱِلإِۡيمََٰنِ فَقَدۡ حَبطَِ عَمَلهُُۥ وَهُوَ فيِ ٱلۡأٓخِرَةِ مِنَ ٱلخََٰۡسِرِينَ ﴿...

 "Kushdo që mohon besimin, veprat e tij do të 
zhvlerësohen dhe në jetën tjetër ai do të jetë i prej 
të dështuarve" (El Maide, 5) 

Allahu i Lartësuar thotë gjithashtu: 

عَمَلكَُ ﴿ ليََحۡبَطَنَّ  شۡرَكۡتَ 
َ
أ لئَنِۡ  قَبۡلكَِ  مِن  َّذِينَ  ٱل وَإِليَ  إلِيَۡكَ  وحِيَ 

ُ
أ وَلقََدۡ 

 ﴾ 65وَلتََكُونَنَّ مِنَ ٱلخََٰۡسِرِينَ 

 "Me të vërtetë, të është shpallur ty (o 



 

3 

Muhamed), si dhe atyre që kanë qenë para teje: 
“Nëse i shoqëron Allahut diçka tjetër (në adhurim), 
me siguri që punët e tua do të zhvlerësohen dhe do 
të jesh ndër të humburit" (Ez Zumer, 65) 

Ajetet që flasin për këtë temë janë të shumta. 
Libri i qartë i Allahut (Kurani) dhe Suneti i të 
Dërguarit të Tij të besnik صلى الله عليه وسلم kanë dëshmuar se 
besimi i vërtetë përmblidhet në gjashtë çështje: 
besimin në Allahun, melekët e Tij, librat e Tij, të 
dërguarit e Tij, Ditën e Fundit dhe në paracaktimin 
(kaderin), qoftë i mirë apo i keq. Pra, këto gjashtë 
çështje janë bazat e besimit të saktë, të cilat janë 
shpallur në Kuranin famëlartë dhe me të cilat 
Allahu e dërgoi të Dërguarin e Tij, Muhamedin صلى الله عليه وسلم. 

E argumentet për këto gjashtë baza, në Kuran 
dhe në hadithet e sakta, janë të shumta, si për 
shembull: 

Së pari: argumentet nga Libri i Allahut; ndër të 
cilët veçojmë fjalën e Allahut të Lartësuar: 

ُّواْ وجُُوهَكُمۡ قبَِلَ ٱلمَۡشۡرِقِ وَٱلمَۡغۡربِِ وَلََٰكِنَّ ٱلۡبرَِّ مَنۡ ءَامَنَ ﴿ ن توَُل
َ
لَّيسَۡ ٱلۡبرَِّ أ

بيِ ـِنَۧ  ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ وَٱلۡكِتََٰبِ وَٱلنَّ  ﴾ ...بٱِللََّّ

 "Mirësia nuk është të kthyerit e fytyrës suaj nga 
lindja dhe perëndimi, por mirësia është (cilësi) e 
atij që beson Allahun, Ditën e Fundit, engjëjt, Librin 
dhe profetët..." (El Bekare, 177) 

Gjithashtu fjala e Allahut të Lartësuar: 



 

4 

وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ  ﴿  ِ ب هِۦِ وَٱلمُۡؤۡمِنُونََۚ كُلٌّ ءَامَنَ بٱِللََّّ نزِلَ إلِيَۡهِ مِن رَّ
ُ
ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بمَِآ أ

ِن رُّسُلهِِ  حَدٖ م 
َ
ِقُ بَينَۡ أ  ﴾...وَكُتُبهِۦِ وَرسُُلهِۦِ لاَ نُفَر 

 "I Dërguari beson në atë (Kuranin) që i është 
shpallur nga Zoti i tij e po ashtu dhe besimtarët: të 
gjithë besojnë në Allahun, engjëjt e Tij, librat e Tij 
dhe të dërguarit e Tij (duke thënë): “Ne nuk bëjmë 
dallim mes asnjërit prej të dërguarve të Tij..." (El 
Bekare, 285) 

Gjithashtu fjala e Allahut të Lartësuar: 

وَرسَُولهِۦِ  ﴿  ِ بٱِللََّّ ءَامِنُواْ  ءَامَنُوٓاْ  َّذِينَ  هَا ٱل يُّ
َ
لَ علَىََٰ رسَُولهِۦِ يََٰٓأ نزََّ َّذِي  ٱل وَٱلۡكِتََٰبِ 

ِ وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ وَكُتُبهِۦِ وَرسُُلهِِۦ وَٱليَۡوۡمِ  َۚ وَمَن يكَۡفُرۡ بٱِللََّّ نزَلَ مِن قَبۡلُ
َ
َّذِيٓ أ وَٱلۡكِتََٰبِ ٱل

َۢا بعَيِدًا  َ  ﴾ 136ٱلۡأٓخِرِ فَقَدۡ ضَلَّ ضَلََٰل

 "O ju të cilët keni besuar! Besoni Allahun, të 
Dërguarin e Tij, Librin, që ia ka zbritur të Dërguarit 
të Tij dhe Librin që e ka zbritur më parë. Kushdo që 
mohon Allahun, engjëjt e Tij, Librat e Tij, të 
Dërguarit e Tij dhe Ditën e Kiametit, ai, me të 
vërtetë, ka humbur larg prej udhës së drejtë." (En 
Nisa, 136) 

Gjithashtu fjala e Allahut të Lartësuar: 

َٰلكَِ علَىَ ﴿ ِۚ إنَِّ ذَ َٰلكَِ فيِ كتََِٰب  رۡضِِۚ إنَِّ ذَ
َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللََّّ

َ
لمَۡ تَعۡلمَۡ أ

َ
أ

ِ يسَِيرٞ   ﴾ 70ٱللََّّ

 "A nuk e di ti, se Allahu di çdo gjë, që është në 
qiej e në Tokë? Të gjitha këto janë (shënuar) në 
Libër. Me të vërtetë, kjo është e lehtë për Allahun." 



 

5 

(El Haxh, 70) 

Së dyti: argumentet nga Suneti; ndër të cilat 
veçojmë hadithin e njohur, të cilin e shënon 
Muslimi në "Sahihun" e tij, nga prijësi i besimtarëve, 
Umer ibn Hatabi (Allahu qoftë i kënaqur me të!), se 
Xhibrili, alejhi selam, e pyeti Profetin صلى الله عليه وسلم për imanin, 
e ai i tha: 

وَتؤُْمِنَ  الآخِرِ،  وَاليَوْمِ  وَرسُُلِهِ،  وَكُتبُِهِ،  وَمَلََّئكَِتِهِ،   ، ِ بِاللََّّ تؤُْمِنَ  نْ 
َ
أ »الِإيمَانُ 

هِ«.   بِالقَدَرِ خَيْْهِِ وَشََِّ

 “Imani është të besosh në Allahun, në melekët e 
Tij, në librat e Tij, në të dërguarit e Tij, në Ditën e 
Fundit dhe të besosh në kaderin (paracaktimin), 
qoftë i mirë, qoftë i keq.”1 E deri në fund të Hadithit. 
Këtë hadith e shënojnë gjithashtu Buhariu dhe 
Muslimi — me një ndryshim të vogël — nga Ebu 
Hurejra (Allahu qoftë i kënaqur me të!). 

Nga këto gjashtë baza rrjedh gjithçka që 
muslimani e ka obligim ta besojë sa i përket së 
drejtës së Allahut të Lartësuar, çështjes së 
ringjalljes dhe gjërave të tjera të botës së fshehtë 
(ar. gajb), nga ato që na kanë treguar Allahu i 
Lartësuar dhe i Dërguari i Tij صلى الله عليه وسلم. 

Shpjegimi i këtyre gjashtë bazave është si vijon: 

 

 

 
1 Transmetoi Muslimi nr. 8. 



 

6 

Baza e parë: besimi në Allahun e 

Lartësuar. 
Në këtë bazë përfshihen disa çështje; disa prej të 

cilave janë: Besimi se Ai është i Adhuruari i vërtetë, 
i Cili e meriton adhurimin, e askush pos Tij nuk e 
meriton; sepse Ai është Krijuesi i robërve, 
Mirëbërësi ndaj tyre, Furnizuesi i tyre dhe i Dijshmi 
rreth gjërave të tyre të fshehta e të hapura, i 
Gjithëfuqishmi për t'i shpërblyer të bindurit dhe 
për t'i ndëshkuar të pabindurit. 

Allahu i Lartësuar i krijoi xhinët e njerëzit për 
kryerjen e këtij adhurimi dhe i urdhëroi për të. Në 
lidhje me këtë Ai ka thënë: 

َّا ليَِعۡبُدُونِ  ﴿ ريِدُ   56وَمَا خَلقَۡتُ ٱلجِۡنَّ وَٱلإۡنِسَ إلِ
ُ
زِۡقٖ وَمَآ أ ِن ر  ريِدُ مِنۡهُم م 

ُ
مَآ أ

ن يُطۡعِمُونِ  
َ
زَّاقُ ذُو ٱلقُۡوَّةِ ٱلمَۡتيِنُ  57أ َ هُوَ ٱلرَّ  ﴾ 58إنَِّ ٱللََّّ

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë. 

 Unë nuk kërkoj prej tyre risk, as nuk dëshiroj që 
të Më ushqejnë. 

 Vërtet, Allahu është Furnizuesi i vetëm, i 
Fuqishmi, i Plotpushtetshmi." (Edh Dharijat, 56-58) 

Allahu i Lartësuar gjithashtu ka thënë: 

َّذِينَ مِن قَبۡلكُِمۡ  ﴿ َّذِي خَلقََكُمۡ وَٱل رَبَّكُمُ ٱل هَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ  يُّ
َ
لعََلَّكُمۡ يََٰٓأ
مَاءٓٗ   21تَتَّقُونَ   مَاءِٓ  ٱلسَّ مِنَ  نزَلَ 

َ
وَأ بنَِاءٓٗ  مَاءَٓ  وَٱلسَّ َٰشٗا  فرَِ رۡضَ 

َ
ٱلأۡ لكَُمُ  جَعَلَ  َّذِي  ٱل

نتُمۡ تَعۡلَمُونَ 
َ
ندَادٗا وَأ

َ
ِ أ مَرََٰتِ رزِۡقٗا لَّكُمۡۖۡ فلَاَ تَجۡعَلُواْ لِلََّّ خۡرَجَ بهِۦِ مِنَ ٱلثَّ

َ
 ﴾ 22فأَ



 

7 

 "O njerëz! Adhuroni Zotin Tuaj, i Cili ju ka 
krijuar ju dhe ata që ishin para jush, që të mund të 
ruheni (nga të këqijat); 

 i Cili e ka bërë për ju tokën shtresë dhe qiellin 
ndërtesë; i Cili prej së larti zbret ujë dhe nëpërmjet 
tij bën që të rriten fruta si ushqim për ju. Prandaj 
mos sajoni me vetëdije zota të barabartë me 
Allahun." (El Bekare, 21-22) 

Allahu i dërgoi profetët dhe i zbriti librat për të 
shpjeguar këtë të vërtetë dhe për të thirrur tek ajo, 
si dhe për të tërhequr vërejtjen nga ajo që e 
kundërshton atë, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): “Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt..." (En Nahl, 36) 

Allahu i Lartësuar gjithashtu ka thënë: 

ناَ۠ ﴿
َ
أ َّآ  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  نَّهُۥ 

َ
أ إلِيَۡهِ  نوُحِيٓ  َّا  إلِ رَّسُول   مِن  قَبۡلكَِ  مِن  رۡسَلنَۡا 

َ
أ وَمَآ 
 ﴾ 25فٱَعۡبُدُونِ 

 "Ne nuk kemi dërguar asnjë të dërguar para teje, 
e që të mos i kemi shpallur se: “S’ka zot tjetër përveç 
Meje, andaj më adhuroni (vetëm) Mua!” (El Enbija, 
25) 

Gjithashtu Allahu i Lartmadhëruar ka thënë: 

تْ مِنْ لدَُنْ حَكِيم  خَبيِر  ﴿
لَ ِ حْكِمَتْ آياَتهُُ ثُمَّ فُص 

ُ
َّا   1الر كتَِابٌ أ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل

َ
أ



 

8 

 َ  ﴾ 2إنَِّنيِ لكَُمْ مِنهُْ نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ  اللََّّ

 "Elif Lám Râ. Ky është një Libër, vargjet e të cilit 
janë radhitur mrekullueshëm dhe janë parashtruar 
me hollësi nga ana e Atij që është i urtë dhe i 
gjithëdijshëm. 

 Të adhuroni vetëm Allahun, sepse unë 
(Muhamedi) jam për ju një paralajmërues dhe 
sjellës i lajmit të mirë prej Tij" (Hud, 1-2) 

Realiteti i këtij adhurimi nënkupton që të 
veçohet Allahu i Lartësuar me të gjitha adhurimet 
që i bëjnë robërit, si: lutja, frika, shpresa, namazi, 
agjërimi, kurbani, zotimi dhe lloje të tjera të 
adhurimeve; pra, të bëhen në formën e nënshtrimit 
ndaj Tij, me dëshirë për shpërblimin e Tij dhe frikë 
nga dënimi i Tij, me dashuri të plotë për Të dhe me 
përulësi para madhështisë së Tij. 

Kushdo që mediton në Kuranin Famëlartë, do të 
gjejë se pjesa më e madhe e tij ka zbritur rreth kësaj 
baze madhështore; siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َ مُخلْصًِا ﴿ ينَ فَاعْبُدِ اللََّّ ِ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
إنَِّآ أ
ينَ   ِ َّا    2لهَُ الد  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ

َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ينُ الخْاَلصُِ وَٱل ِ ِ الد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

 ِ لاَ  ليُِقَر   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ إنَِّ  زُلفَۡىَٰٓ   ِ ٱللََّّ إلِيَ  بُونآَ 
ارٞ   ﴾ 3يَهۡدِي مَنۡ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të sinqertë ndaj Tij! 



 

9 

 Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: “Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu”, Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 2-3) 

Po ashtu, fjala e të Lartësuarit: 

َّآ إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعۡبُدُوٓاْ إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَيَٰ رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) 

Po ashtu, fjala tjetër e Tij: 

ينَ وَلوَۡ كَرهَِ ٱلۡكََٰفرُِونَ ﴿ ِ َ مُخلۡصِِينَ لهَُ ٱلد   ﴾ 14فٱَدۡعُواْ ٱللََّّ

 "Andaj, lutjuni Allahut me adhurim të sinqertë 
ndaj Tij, edhe nëse këtë e urrejnë jobesimtarët!" 
(Gafir, 14) 

Po kështu, kush mediton mbi sunnetin profetik, 
do të vërejë se kësaj baze madhështore i është 
kushtuar rëndësi e veçantë edhe aty. Nga suneti 
profetik mund të veçojmë atë që përcillet në 
sahihun e Buhariut dhe të Muslimit, nga Muadhi 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!), se Profeti صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

كُوا بِهِ شَيئًْا«.  ن يَعْبُدُوهُ وَلََ يشُِْْ
َ
 »حَقُّ الِله عََلَ العِبَادِ أ

 “E drejta e Allahut kundrejt njerëzve është që ta 



 

10 

adhurojnë Atë dhe të mos i bëjnë ortak asgjë.”1 
Te besimi në Allahun përfshihet gjithashtu: 

besimi në pesë shtyllat e Islamit që Allahu i ka bërë 
të detyrueshme ndaj robërve të Tij. 

Këto pesë shtylla janë: dëshmia se nuk ka të 
adhuruar me të drejtë përveç Allahut dhe se 
Muhamedi është i Dërguari i Allahut, falja e 
namazit, dhënia e zekatit, agjërimi i Ramazanit dhe 
kryerja e haxhillëkut në Qabe, për atë që ka 
mundësi për këtë, si edhe farze të tjera që i ka sjellë 
Sheriati i pastër. 

Shtylla më e rëndësishme dhe më madhëshore e 
Islamit është dëshmia se s’ka të adhuruar të denjë 
përveç Allahut dhe se Muhamedi është i Dërguari i 
Tij. Kjo dëshmi kërkon që adhurimi t’i kushtohet 
vetëm Allahut dhe t’i mohohet gjithkujt tjetër 
përveç Tij. Ky është kuptimi i la ilahe il-lallah; 
domethënia e saj – siç kanë thënë dijetarët, Allahu i 
mëshiroftë – është: nuk ka të adhuruar të denjë 
përveç Allahut. Bazuar në këtë: çdo gjë që 
adhurohet përveç Allahut – qoftë njeri, melek, xhin 
apo diç tjetër – është i adhuruar me patëdrejtë, 
ndërsa i Adhuruari me të drejtë është vetëm Allahu, 
i Cili nuk ka shok, siç thotë i Lartësuari: 

نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلبََٰۡطِلُ ﴿
َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ  ﴾ ...ذَ

 
1 Transmetuan Buhariu nr.2856 dhe Muslimi nr.30 



 

11 

 "Kjo është kështu, sepse Allahu është e Vërteta 
(i vetmi që meriton të adhurohet), kurse gjithçka që 
adhurohet përveç Tij, është e pavërteta..." (El Haxh, 
62) 

Më lart e kemi sqaruar se Allahu i Lartësuar i 
krijoi xhinët dhe njerëzit për këtë bazë themelore 
dhe i urdhëroi ta përmbushin atë; i dërgoi profetët 
e Tij për këtë gjë dhe për këtë shkak i shpalli Librat 
e Tij. Andaj, mendoje mirë dhe medito shumë mbi 
këtë gjë, në mënyrë që të të bëhet e qartë gjendja e 
injorancës në të cilën kanë rënë shumë muslimanë 
si pasojë e padijes së thellë rreth kësaj baze 
madhështore, saqë adhuruan bashkë me Allahun 
edhe të tjerë, kështu që të drejtën e Tij 
madhështore (adhurimin) ia kushtuan dikujt tjetër 
pos Tij. Allahut i kërkojmë ndihmë! 

Prej besimit në Allahun e Lartësuar është besimi 
se Ai është Krijuesi i kësaj bote, Ai që i drejton punët 
e tyre dhe Ai që i dirigjon ata me dijen dhe fuqinë e 
Tij, ashtu siç do Ai, dhe se Ai është Sunduesi i kësaj 
bote e i botës tjetër dhe Zoti i të gjitha krijesave, nuk 
ka Krijues tjetër përveç Tij dhe nuk ka Zot pos Tij. 
Ai i dërgoi profetët dhe i zbriti librat për t'i 
përmirësuar robërit dhe për t'i thirrur ata drejt asaj 
që i shpëton e i përmirëson ata në të tashmen dhe 
në të ardhmen. Allahu i Lartësuar nuk ka ortak në 
të gjitha këto. Allahu i Lartësuar thotë: 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءٖٖۖ وَهُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾ 62ٱللََّّ



 

12 

 "Allahu është Krijuesi i çdo gjëje dhe Ai është 
Mbikëqyrës i çdo gjëje." (Ez Zumer, 62) 

Po ashtu Allahu i Lartësuar thotë: 

ٱسۡتَوَىَٰ علَىَ ﴿ يَّامٖ ثُمَّ 
َ
أ سِتَّةِ  فيِ  رۡضَ 

َ
وَٱلأۡ مََٰوََٰتِ  َّذِي خَلَقَ ٱلسَّ ٱل  ُ رَبَّكُمُ ٱللََّّ إنَِّ 

رََٰتِۭ  مُسَخَّ وَٱلنُّجُومَ  وَٱلقَۡمَرَ  مۡسَ  وَٱلشَّ حَثيِثٗا  يَطۡلبُُهُۥ  هَارَ  ٱلنَّ َّيۡلَ  ٱل يُغۡشِي  ٱلۡعَرۡشِٖۖ 
لاَ لهَُ ٱلخۡلَۡقُ وَ 

َ
ٓۦَۗ أ ِ مۡرهِ

َ
ُ رَبُّ ٱلعََٰۡلَمِينَ بأِ َۗ تَبَارَكَ ٱللََّّ مۡرُ

َ
 ﴾ 54ٱلأۡ

 "Në të vërtetë, Zoti juaj është Allahu, që krijoi 
qiejt dhe Tokën për gjashtë ditë e pastaj u ngrit mbi 
Fron. Ai me errësirën e natës e mbulon ditën, e cila 
e ndjek atë; Dielli, Hëna dhe yjet i përulen urdhrit të 
Tij. Vetëm Atij i përket Krijimi dhe Urdhërimi. Qoftë 
bekuar Allahu, Zoti i botëve!" (El Araf, 54) 

Gjithashtu prej besimit në Allahun e Lartësuar 
është: besimi se Allahut i përkasin emrat më të 
bukur dhe cilësitë më të larta, të përmendura në 
Librin e Tij të Madhërishëm dhe të vërtetuara nga 
Profeti i Tij صلى الله عليه وسلم, pa i shtrembëruar, mohuar, pa u 
përshkruar formë dhe pa i shëmbëllyer. 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... ۖۡ وَهُوَ ٱلسَّ  ﴾ ليَسَۡ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ

 "Asgjë nuk i shëmbëllen Atij. Ai i dëgjon të gjitha 
dhe i sheh të gjitha." (Esh Shura, 11) 

Prandaj ato duhet të merren siç kanë ardhur, pa 
u përshkruar formë, duke besuar në kuptimet 
madhështore që ato përmbajnë, të cilat janë cilësi 
të Allahut të Lartësuar, dhe se është obligim për ta 
përshkruar Atë me to në mënyrën e denjë për Të, 



 

13 

pa i përngjasuar krijesave të Tij në asgjë prej 
cilësive të Tij. GjithashtAllahu i Lartmadhëruar 
thotë: 

نتُمۡ لاَ تَعۡلَمُونَ ﴿
َ
َ يَعۡلمَُ وَأ َۚ إنَِّ ٱللََّّ مۡثَالَ

َ
ِ ٱلأۡ  ﴾ 74فلَاَ تضَۡرِبُواْ لِلََّّ

 "Andaj, mos krahasoni asnjë me Allahun! Në të 
vërtetë, Allahu di, ndërsa ju nuk dini." (En Nahl, 74) 

Ky është besimi i ehli sunetit dhe xhematit, që 
prej shokëve të të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe 
pasuesve të tyre në mirësi; në emrat dhe cilësitë e 
Allahut të Lartësuar. Kjo njëherazi është ajo që 
imam Ebu Hasen Eshariu (Allahu e pastë 
mëshiruar!) e citon në librin "El Mekalat", nga 
ithtarët e hadithit dhe të sunetit, veç tij këtë besim 
(doktrinë) e kanë cituar dhe dijetarë e besimtarë të 
tjerë. 

Euzaiu (Allahu e pastë mëshiruar!) ka thënë: 
Zuhri dhe Mekhuli u pyetën për ajetet që flasin 
rreth cilësive (të Allahut), dhe të dy thanë: “Kalojini 
(pranojini) ashtu siç kanë ardhur.”1. 

Gjithashtu Euzaiu (Allahu e pastë mëshiruar!) ka 
thënë: Ne-ndërkohë që tabiinët ishin të shumtë-, 
thoshim se Allahu i Lartësuar është mbi Arshin e Tij 
dhe se i besojmë cilësitë e Allahut që janë cekur në 

 
1 E shënojnë Lalekai në Sherh Usul el-I’tikad (735); dhe Ibn Abdi el-Berri në 

Xhamiu’l-ilm ue fadlihi (1801), por me fjalën “hadithet (e cilësive)” në vend 
të “ajeteve të cilësive”; teksti i tij është: “Transmetoni këto hadithe ashtu 
siç kanë ardhur dhe mos polemizoni për to.” 



 

14 

hadithet e Profetit a.s.)1. 
Uelid ibn Muslimi, -Allahu e mëshiroftë!-, ka 

thënë: "Maliku, Evzaiu, Lejth ibn Sadi dhe Sufjan 
Theuriu (Allahu i pastë mëshiruar!) janë pyetur për 
hadithet që kanë ardhur rreth cilësive (të Allahut), 
e ata të gjithë thanë: 'Kalojini (pranojini) ashtu siç 
kanë ardhur, pa u dhënë formë.'")2. 

Kur Rabia ibn Ebu Abdurrahmani, mësuesi i 
imam Malkut, (Allahu i pastë mëshiruar të dy!) u 
pyet për lartësimin (e Allahut mbi Arsh, ar. el 
Istiva), tha: “Istivaja nuk është e panjohur, por 
mënyra është e papërceptueshme. Mesazhi hyjnor 
është prej Allahut, e Profeti e ka për obligim ta 
kumtojë qartë, e ne ta besojmë atë.”3 Kur imam 
Maliku (Allahu e pastë mëshiruar!) u pyet për këtë, 
tha: "Istivaja (lartësimi i Allahut mbi Arsh) është e 
ditur, por mënyra është e panjohur, besimi në të 
është obligim, ndërsa pyetja për të është bidat (risi 
në fe)." Pastaj i tha pyetësit: "Unë shoh se ti je njeri 
i keq!" Pastaj urdhëroi që ta nxirrnin jashtë.4 Ky 

 
1 (E shënon Bejhekiu në “El-Esma ues-Sifat”, numër 865; zinxhirin e tij e ka 

saktësuar Ibn Tejmije në “El-Hamevije” (f. 269); dhe Dhehebiu ka thënë në 
“El-Ard” (2/223): “Transmetuesit e tij janë imamë të besueshëm.”) 

2 (E shënojnë Lalekai në “Sherhu usulil itikad”, numër 930; Bejhekiu në “El-

esma ues-sifat”, numër 955) 
3 E shënojnë Lalekai, në “Sherhu usulil itikad”, numër 665 dhe Bejhekiu, në 

“El-esma ues-sifat”, numër 868) 
4 E shënojnë Lalekai në “Sherhu usulil itikad”, numër 664; Ebu Nuajmi në 

“Hiljetul evlija”, 325/6; dhe Bejhekiu në “El-esma ues-sifat”, numër 867). 



 

15 

kuptim po ashtu është transmetuar nga nëna e 
besimtarëve, Umu Seleme (Allahu qoftë i kënaqur 
me të!)1. 

Imam Ebu Abdurrahman Ibn el-Mubarek (Allahu 
e pastë mëshiruar!) ka thënë: “Ne e dimë Zotin tonë 
të Lartësuar se Ai është mbi qiejt e Tij, mbi Arshin 
(Fronin Hyjnor) e Tij, i ndarë nga krijesat e Tij.”2 

Fjalët e imamëve rreth kësaj teme janë tejet të 
shumta dhe është e pamundur t'i citojmë në këtë 
ligjëratë. Kushdo që dëshiron të lexojë më shumë 
për këtë temë, le të shikojë atë që dijetarët e Sunetit 
kanë shkruar rreth këtij kapitulli, siç është libri "Es 
Sunneh", nga Abdullahu, i biri i imam Ahmedit, libri 
“Et Teuhid”, i imamit të nderuar, Muhamed ibn 
Huzejme, libri “Es Suneh”, i Ebu Kasim Lalekaiut 
dhe libri “Es Suneh”, i Ebu Bekër ibn Ebu Asimit, si 
dhe përgjigjja e shejhul-islam Ibn Tejmijes për 
banorët e Hamasë, e cila është një përgjigje 
madhështore dhe shumë e dobishme, në të cilën ai 
(Allahu e pastë mëshiruar!) e sqaroi besimin e ehlu 
sunetit, ku transmetoi shumë fjalë të tyre. 
Gjithashtu ai përmendi argumente fetare dhe 
racionale, që tregojnë vlefshmërinë e asaj që tha 
ehlu suneti dhe pavlefshmërinë e asaj që thanë 

 
1 E shënojnë Muzekiu në “El-Muzekijat”, nr. 29, Ibn Bettah në “El-Ibaneh”, nr. 

120, dhe Lalekai në “Sherh Usulil itikad”, nr. 663 
2 Transmetoi Darimiu në "Refuzimi ndaj Xhehmive" nr.67 dhe Bejhekiu në 

"Emrat dhe Cilësitë" nr.903 



 

16 

kundërshtarët e tyre. 
Si dhe libri i tij (i Ibn Tejmjijes), "Akidja 

Tedmurite", në të cilin i ka shtjelluar çështjet më 
gjerësisht dhe e sqaroi besimin e ehlu sunetit me 
argumente fetare dhe racionale, si dhe iu 
kundërpërgjigj kundërshtarëve në një mënyrë që e 
shfaq të vërtetën dhe e hedh poshtë të kotën, për 
këdo nga dijetarët që vështron në të, me qëlim të 
mirë dhe dëshirë për ta ditur të vërtetën. 
Përmbledhtazi: Akideja e ehli sunetit dhe xhematit 
në kapitullin e emrave dhe cilësive është se ata ia 
pohuan Allahut të Lartësuar atë që Ai ia pohoi Vetes 
në Librin e Tij, ose ia pohoi Atij i Dërguari i Tij, 
Muhamedi صلى الله عليه وسلم, në Sunetin e tij; pohim pa përngjasim; 
dhe e lartësuan dhe e dëlirësuan Atë nga 
përngjasimi me krijesat e Tij, me një mënyrë të 
pastër nga mohimi e refuzimi; e kështu shpëtuan 
nga kontradikta. Ata vepruan sipas të gjitha 
argumenteve; me ndihmën e Allahut; sepse ky 
është ligj i Allahut të Lartësuar në lidhje me atë që 
kapet fort pas së vërtetës me të cilën Allahu i dërgoi 
profetët e Tij, bëri përpjekje maksimale për këtë 
dhe qe i sinqertë me Allahun në kërkesën e tij për 
ta udhëzuar në të vërtetën dhe për ta bërë 
ngadhënjimtar përmes argumenteve të tij. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ِ علَىَ ٱلبََٰۡطِلِ فَيَدۡمَغُهُۥ فَإذَِا هُوَ زَاهقِٞ ﴿  ﴾ ...بلَۡ نَقۡذِفُ بٱِلحۡقَ 



 

17 

 "Por Ne e godasim të pavërtetën, me të vërtetën, 
e cila e shkatërron atë dhe ajo zhduket..." (El Enbija, 
18) 

Allahu i Lartësuar thotë: 

حۡسَنَ تَفۡسِيرًا ﴿
َ
ِ وَأ ا جِئۡنََٰكَ بٱِلحۡقَ 

َّ توُنكََ بمَِثَل  إلِ
ۡ
 ﴾33وَلاَ يأَ

 "Sapo ata të të sjellin çfarëdo argumenti, Ne të 
sjellim të Vërtetën dhe shpjegimin më të mirë." (El 
Furkan, 33) 

Kushdo që e kundërshton ehlu sunetin në atë që 
ata besojnë në temën e emrave dhe cilësive (të 
Allahut), medoemos bie në kundërshtim me 
argumentet fetare dhe racionale, duke qenë kështu 
kontradiktor i qartë në gjithçka që pohon dhe 
mohon. Hafidh Ibn Kethiri (Allahu e pastë 
mëshiruar!), në tefsirin e tij të njohur, ka cekur disa 
fjalë të bukura rreth kësaj çështjeje, teksa e 
komenton fjalën e Allahut të Lartësuar: 

ٱسۡتَوَىَٰ علَىَ ﴿ يَّامٖ ثُمَّ 
َ
أ سِتَّةِ  فيِ  رۡضَ 

َ
وَٱلأۡ مََٰوََٰتِ  َّذِي خَلَقَ ٱلسَّ ٱل  ُ رَبَّكُمُ ٱللََّّ إنَِّ 

 ﴾ ...ٱلۡعَرۡشِ 

 "Në të vërtetë, Zoti juaj është Allahu, që krijoi 
qiejt dhe Tokën për gjashtë ditë e pastaj u ngrit mbi 
Fronin hyjnor..." (El Araf, 54) 

Është mirë t'i citojmë këtu, sepse dobia e tyre 
është e madhe; ka thënë (Allahu e pastë 
mëshiruar!) si vijon: 

"Mendimet e njerëzve rreth kësaj çështjeje janë 



 

18 

tejet të shumta, e nuk është ky rasti për t'i 
përmendur në mënyrë të detajuar, por do të 
ndjekim në këtë çështje metodologjinë e selefu 
salihut (paraardhësve të drejtë): Malikut, Evzaiut, 
Theuriut, Lejth ibn Sadit, Shafiut, Ahmedit, Is'hak 
ibn Rahavejhut dhe imamëve të tjerë të 
muslimanëve, të hershëm dhe bashkëkohorë, që 
ishte: "Pranimi dhe kalimi i ajeteve të cilësive të 
Allahut ashtu siç kanë ardhur, pa u dhënë formë, pa 
i shëmbëllyer dhe pa i mohuar/refuzuar."  Ajo që 
shfaqet në mendjet e atyre që e shëmbëllejnë 
Allahun, nuk i atribuohet Atij, sepse Allahut nuk i 
ngjan asgjë prej krijesave të Tij" 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... ۖۡ وَهُوَ ٱلسَّ  ﴾ ليَسَۡ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ

 "Asgjë nuk i shëmbëllen Atij. Ai i dëgjon të gjitha 
dhe i sheh të gjitha." (Esh Shura, 11) Çështja është 
ashtu siç kanë thënë imamët, si Nuajm ibn Hamad 
Huzaiu, mësuesi i Buhariut, i cili është shprehur: "Ai 
që e shëmbëllen Allahun me krijesat e Tij, bën 
kufër; ai që e mohon atë me të cilën Allahu e 
përshkroi Veten, bën kufër."1 Nuk ka shëmbëllim 
(të Allahut me krijesat) në tekstet që Allahu e ka 
përshkruar Veten ose e ka përshkruar Atë i 
Dërguari i Tij. Së këndejmi, kushdo që ia atribuon 

 
1 E shënon Dhehebiu në “El-Uluv” (464), ndërsa Albani në “Muhtesar el-Uluv” 

(f. 184) ka thënë: "Ky është zinxhir i saktë, transmetuesit e tij janë të 
besueshëm e të njohur." 



 

19 

Allahut të Lartësuar atë që ka ardhur në ajetet e 
qarta dhe hadithet e sakta, në atë mënyrë që i takon 
madhërisë së Allahut dhe ia mohon Atij çdo 
mangësi, ka marrë rrugën e udhëzimit1." Mbaroi 
fjala e Ibn Kethirit (Allahu e pastë mëshiruar!). 

Në besimin në Allahun përfshihet gjithashtu 
bindja se imani (besimi) është fjalë dhe vepër, që 
shtohet me adhurim dhe pakësohet me mëkatim, 
dhe se nuk lejohet të shpallet qafir ndonjë prej 
muslimanëve për asnjë nga mëkatet që janë më të 
vogla se shirku dhe kufri, si: kurvëria, vjedhja, 
konsumimi i kamatës, pirja e pijeve dehëse, 
mosbindja ndaj prindërve dhe mëkatet e tjera të 
mëdha, përderisa nuk i quan të lejuara, bazuar në 
fjalën e Allahut të Lartësuar: 

َٰلكَِ لمَِن يشََاءُٓ ﴿ ن يشُۡرَكَ بهِۦِ وَيَغۡفرُِ مَا دُونَ ذَ
َ
َ لاَ يَغۡفرُِ أ  ﴾ ...إنَِّ ٱللََّّ

 "Vërtet, Allahu nuk fal që të adhurohet dikush 
apo diçka tjetër veç Atij, por gjynahet e tjera më të 
vogla ia fal kujt të dojë..." (En Nisa, 48) Bazuar po 
ashtu në atë që është transmetuar në hadithet 
muteuatire nga i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم, si hadithi: 

 .»  »إِنَّ الَله يُُرِْجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كََنَ فِِ قلَبِْهِ مِثقَْالُ حَبَّة  مِنْ خَرْدَل  مِنْ إيِْمَان 

 "Me të vërtetë Allahu do të nxjerrë nga Zjarri 

 
1 Shih Tefsir Ibn Kethir, 3/426,427. 



 

20 

këdo që ka në zemër besim sa kokrra e sinapit."1. 

Baza e dytë: besimi në melekët, 
Kjo bazë përmban dy çështje: Çështja e parë: 

besimi në melekët në mënyrë të përgjithshme; që 
do të thotë se besojmë se Allahu ka melekë që i 
krijoi për t’iu bindur Atij dhe i përshkroi ata si: 

كۡرَمُونَ  ﴿ َۥۚ بلَۡ عِبَادٞ مُّ خَذَ ٱلرَّحۡمََٰنُ وَلدَٗاَۗ سُبۡحََٰنَهُ لاَ يسَۡبقُِونهَُۥ بٱِلقَۡوۡلِ   26وَقَالوُاْ ٱتَّ
يَعۡمَلُونَ  مۡرهِۦِ 

َ
بأِ لمَِنِ   27وَهُم  َّا  إلِ يشَۡفَعُونَ  وَلاَ  خَلفَۡهُمۡ  وَمَا  يدِۡيهِمۡ 

َ
أ بَينَۡ  مَا  يَعۡلمَُ 

ِنۡ خَشۡ   ﴾ 28يتَهِۦِ مُشۡفقُِونَ ٱرۡتضََيَٰ وَهُم م 

 "Ata thanë: “I Gjithëmëshirshmi ka për Vete një 
bir”. Qoftë i lavdëruar Ai dhe i lartësuar! Jo, ata janë 
robër të nderuar." 

 "Ata nuk flasin para (Fjalës së) Tij dhe veprojnë 
me Urdhrin e Tij." 

 "Ai e di se ç’ka para tyre (ç’kanë vepruar) dhe 
ç’ka pas tyre (çfarë do të veprojnë), ndërsa ata 
ndërmjetësojnë vetëm për atë me të cilin Ai është i 
kënaqur, dhe i tremben frikës ndaj Tij (se mos i 
ndëshkon). (El Enbija, 26-28) 

Ata janë të shumëllojshëm; ata të cilët janë 
ngarkuar për ta bartur  Arshin (Fronin Hyjnor), 
rojtarët e Xhenetit e të Xhehenemit dhe ata të cilët 
janë ngarkuar për ruajtjen e veprave të robërve. E 
dyta: besimi në melekët në mënyrë të hollësishme; 

 
1 Transmetoi Buhariu nr.22, nga hadithi i Ebu Seid el-Hudriut, Allahu qoftë i 

kënaqur me të! 



 

21 

që do të thotë: të besojmë në ata që Allahu dhe i 
Dërguari i Tij i kanë përmendur me emra; si: 
Xhibrilin, i ngarkuar me shpalljen hyjnore; Mikailin, 
i ngarkuar me shiun; dhe Malikun - rojtarin e Zjarrit 
dhe Israfilin, i cili është i ngarkuar për t’i fryrë surit 
(bririt). Ashtu siç përmenden në hadithe të sakta; si 
hadithi i cekur në Sahih nga Aishja (Allahu qoftë i 
kënaqur me të!) se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

ا   ، وخَُلِقَ آدَمُ مِمَّ ، وخَُلِقَ الجاَنُّ مِنْ مَارِج  مِنْ ناَر  »خُلِقَتِ الـمَلََّئكَِةُ مِن نوُر 
 .وصُِفَ لكَُم«

 “Melekët janë të krijuar prej dritës, kurse xhinët 
janë të krijuar prej flakës së zjarrit, ndërsa Ademi 
është krijuar prej asaj që ju është përshkruar (në 
Kuran).” (13)1 E shënon Muslimi në "Sahihun", e tij. 

Baza e tretë: Besimi në librat. Në këtë 

bazë përfshihen dy çështje: 
E para: besimi në librat hyjnorë në mënyrë të 

përgjithshme; që do të thotë se Allahu u zbriti libra 
profetëve dhe të dërguarve të Tij, për të sqaruar të 
vërtetën (se Ai meriton adhurimin) dhe për t'i ftuar 
njerëzit tek ajo, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

اسُ ﴿ ٱلنَّ ليَِقُومَ  وَٱلمِۡيزَانَ  ٱلۡكِتََٰبَ  مَعَهُمُ  نزَلنَۡا 
َ
وَأ بٱِلبَۡي نََِٰتِ  رسُُلنََا  رۡسَلنَۡا 

َ
أ لقََدۡ 
 ﴾ ...بٱِلقۡسِۡطِ 

 "Ne i çuam të dërguarit Tanë me prova të qarta 

 
1 Transmetoi Muslimi nr.2996 nga Aishja (Allahu qoftë i kënaqur me të) 



 

22 

dhe bashkë me ta zbritëm Librat (e shenjtë) dhe 
peshoren (e drejtësisë): që njerëzit të veprojnë 
drejt..." (El Hadid, 25) Allahu i Lartësuar thotë po 
kështu: 

مَعَهُمُ ﴿ نزَلَ 
َ
وَأ وَمُنذِريِنَ  رِينَ  ِ بيِ ـِنَۧ مُبشَ  ٱلنَّ  ُ فَبَعَثَ ٱللََّّ وََٰحِدَةٗ  ةٗ  مَّ

ُ
أ اسُ  كَانَ ٱلنَّ

اسِ فيِمَا ٱخۡتَلفَُواْ فيِهِ  ِ ليَِحۡكُمَ بَينَۡ ٱلنَّ  ﴾ ...ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 

 "Dikur, të gjithë njerëzit përbënin një bashkësi 
të vetme. Pastaj Allahu dërgoi profetët me lajme të 
mira dhe paralajmërime. Bashkë me ata, Ai zbriti 
edhe Librin me të vërtetën, për t’i gjykuar njerëzit 
në çështjet për të cilat nuk pajtoheshin..." (El 
Bekare, 213) 

E dyta: besimi në Librat në mënyrë të 
hollësishme; pra, të besojmë në Librat që Allahu i ka 
përmendur me emra, si: Tevratin, Inxhilin, Zeburin 
dhe Kuranin, dhe të besojmë se Kurani është më i 
miri dhe vula e tyre; ai është mbizotërues 
(shfuqizues) mbi ta dhe vërtetues i tyre. I tërë umeti 
e ka për obligim ta ndjekë dhe ta marrë për gjykatës 
atë, si dhe hadithet që vërtetohen nga i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم; sepse Allahu i Lartësuar e dërgoi Profetin 
e Tij, Muhamedin صلى الله عليه وسلم, si të dërguar te xhinët dhe 
njerëzit dhe ia zbriti këtë Kuran për të gjykuar me 
të mes tyre, dhe e bëri atë shërim për atë që 
ndodhet në gjokse, sqarues për çdo gjë dhe 
udhërrëfyes e mëshirë për besimtarët. Allahu i 
Lartësuar thotë: 



 

23 

نزَلۡنََٰهُ مُبَارَكٞ فٱَتَّبعُِوهُ وَٱتَّقُواْ لعََلَّكُمۡ ترُۡحَموُنَ ﴿
َ
 ﴾ 155وَهََٰذَا كتََِٰبٌ أ

 "Ky Libër që kemi shpallur, është i bekuar, 
prandaj ndiqeni dhe druajuni kundërshtimit, në 
mënyrë që të mëshiroheni" (El Enam, 155) Po ashtu 
Allahu i Lartësuar thotë: 

ِ شَيۡءٖ وَهُدٗى وَرَحۡمةَٗ وَبشُۡرَىَٰ للِۡمُسۡلمِِينَ ﴿...
لنَۡا عَليَۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ تبِۡيََٰنٗا ل كِلُ   ﴾ وَنزََّ

 "Ne ta zbritëm ty Librin, si shpjegim për çdo 
çështje, si udhërrëfyes, si mëshirë dhe si lajm të 
mirë për myslimanët." (En Nahl, 89) Allahu i 
Lartësuar thotë: 

مََٰوََٰتِ ﴿ ٱلسَّ مُلۡكُ  لهَُۥ  َّذِي  ٱل جَميِعًا  إلِيَۡكُمۡ   ِ ٱللََّّ رسَُولُ  إنِ يِ  ٱلنَّاسُ  هَا  يُّ
َ
يََٰٓأ قلُۡ 

َّذِي يُ  ِ ٱل م يِ 
ُ
بِي ِ ٱلأۡ ِ وَرسَُولهِِ ٱلنَّ َّا هُوَ يحُۡيِۦ وَيُمِيتُۖۡ فَـ َامِنُواْ بٱِللََّّ رۡضِٖۖ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
ؤۡمِنُ  وَٱلأۡ

ِ وكََلمََِٰ   ﴾ 158تهِۦِ وَٱتَّبعُِوهُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ بٱِللََّّ

 "Thuaj (o Muhamed): 'O njerëz, unë jam i 
Dërguari i Allahut për të gjithë ju, i Atij që i përket 
sundimi i qiejve dhe i Tokës. Nuk ka zot tjetër të 
vërtetë veç Atij; Ai jep jetë dhe vdekje, prandaj 
besoni në Allahun dhe në të Dërguarin e Tij, 
Profetin që nuk di shkrim e lexim e që beson në 
Allahun dhe Fjalët e Tij! Shkoni pas tij, që të jeni në 
rrugën e drejtë!'" (El Araf, 158). Ajetet që përçojnë 
këtë kuptim janë të shumta. 

Baza e katërt: Besimi në të dërguarit. 
Kjo bazë po ashtu përmban dy çështje: E para: 

Besimi në të dërguarit në mënyrë të përgjithshme; 



 

24 

që do të thotë se ne besojmë se Allahu i Lartësuar u 
dërgoi robërve të Tij profetë nga mesi i tyre, si 
përgëzues, paralajmërues dhe thirrës në të 
vërtetën; kushdo që u përgjigjet, do të fitojë 
lumturi, e kush i kundërshton, do të dëshpërohet 
dhe do të pendohet. Profeti i fundit dhe më i miri 
është profeti ynë, Muhamedi, i biri i Abdullahut صلى الله عليه وسلم, 
ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): “Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt..." (En Nahl, 36) Allahu i Lartësuar thotë: 

ةُۢ بَعۡدَ ٱلرُّسُلِ ﴿ ِ حُجَّ رِينَ وَمُنذِريِنَ لئَِلَّا يكَُونَ للِنَّاسِ علَىَ ٱللََّّ ِ بشَ   ﴾ ...رُّسُلاٗ مُّ

 "(Ne dërguam) të dërguar përgëzues dhe 
paralajmërues, në mënyrë që njerëzit të mos kenë 
ndonjë justifikim ndaj Allahut, pas ardhjes së të 
dërguarve..." (En Nisa, 165) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

بيِ ـِنَۧ ﴿ ِ وخََاتَمَ ٱلنَّ ِن ر جَِالكُِمۡ وَلََٰكِن رَّسُولَ ٱللََّّ حَدٖ م 
َ
بآَ أ
َ
دٌ أ ا كَانَ مُحمََّ  ﴾ ...مَّ

 "Muhamedi nuk është babai i askujt prej 
burrave tuaj, por është i Dërguari i Allahut dhe vula 
e profetëve..." (El Ahzab, 40) 

Çështja e dytë: Besimi në të dërguarit në mënyrë 
të hollësishme; që do të thotë të besojmë në mënyrë 
të hollësishme dhe specifike ata të dërguar që 
Allahu i ka përmendur me emër ose është vërtetuar 



 

25 

nga i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم përmendja e tyre me 
emër; si Nuhu, Hudi, Salihu, Ibrahimi e të tjerë – 
paqja dhe bekimet e Allahut qofshin mbi ta, mbi 
familjet e tyre dhe mbi pasuesit e tyre. 

Baza e pestë: besimi në Ditën e Fundit 
Kjo bazë përmban: 
Besimi në çdo gjë për të cilën Allahu dhe i 

Dërguari i Tij صلى الله عليه وسلم kanë lajmëruar se do të ndodhë pas 
vdekjes; siç është sprova e varrit, dënimi dhe 
begatia në të, si dhe çfarë do të ndodhë në Ditën e 
Kiametit, prej tmerreve, vështirësive, Siratit (Urës), 
Peshores, llogaridhënies, shpërblimit, përhapjes së 
fletushkave (të veprave) mes njerëzve; ku do të 
ketë të tillë që do ta marrin librin me dorën e 
djathtë, me të majtën, ose pas shpine. 

Në këtë gjithashtu përfshihet besimi në Kroin 
(ar. Haud) që i është dhënë Profetit tonë, 
Muhamedit صلى الله عليه وسلم, besimi në Xhenet dhe Zjarr (të 
Xhehenemit), të parët e Allahut nga ana e 
besimtarëve dhe të folurit e Tij me ta, si dhe gjëra të 
tjera që kanë ardhur në Kuranin fisnik dhe Sunetin 
e vërtetë të të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم. Andaj, është 
obligim që të besohen të gjitha këto dhe të pohohen 
në mënyrën që e kanë sqaruar Allahu dhe i Dërguari 
i Tij صلى الله عليه وسلم! 

Baza e gjashtë: Besimi në kaderin. 
Kjo bazë përfshin besimin në katër gjëra: 
E para: besimi se Allahu i Lartësuar e di atë që ka 



 

26 

ndodhur dhe atë çfarë do të ndodhë; Ai i di gjendjet 
e robërve të Vet dhe e di furnizimin e tyre, 
jetëgjatësinë e tyre, veprat e tyre dhe çështje të 
tjera që lidhen me ta. Asgjë nuk i fshihet Atij. I 
madhëruar dhe i lartësuar është Ai! I Lartësuari 
thotë: 

ِ شَيۡء  عَليِمٞ ﴿...
َ بكِلُ  نَّ ٱللََّّ

َ
 ﴾ وَٱعۡلَمُوٓاْ أ

 "...dhe ta dini se Allahu është i Dijshëm për çdo 
gjë!" (El Bekare, 231) Gjithashtu i Lartësuari thotë: 

ِ شَيۡء  عِلۡمََۢا﴿...
حَاطَ بكِلُ 

َ
َ قَدۡ أ نَّ ٱللََّّ

َ
ِ شَيۡءٖ قَدِيرٞ وَأ

َ علَىََٰ كُل  نَّ ٱللََّّ
َ
 ﴾ لتَِعۡلَمُوٓاْ أ

 "...që ju ta dini se Allahu është i Fuqishëm për 
çdo gjë dhe se Ai përfshin gjithçka në diturinë e Tij." 
(Et Talak, 12) 

E dyta: Besimi se Allahu e ka shkruar çdo gjë që 
e ka paracaktuar dhe çdo gjë që ka vendosur ta 
zbatojë. Allahu i Lartësuar thotë: 

رۡضُ مِنۡهُمۡۖۡ وعَِندَناَ كتََِٰبٌ حَفيِظُۢ ﴿
َ
 ﴾ 4قَدۡ عَلمِۡنَا مَا تنَقُصُ ٱلأۡ

 "Ne e dimë sa prej tyre i merr toka, tek Ne është 
Libri që i ruan të gjitha." (Kaf, 4) Po ashtu i 
Lartësuari thotë: 

بيِنٖ وكَُلَّ شَيۡء  ﴿... حۡصَيۡنََٰهُ فيِٓ إمَِامٖ مُّ
َ
 ﴾ أ

 "...Ne e kemi llogaritur çdo gjë në një Libër të 
qartë." (Jasin, 12) I Lartësuari gjithashtu thotë: 

َٰلكَِ علَىَ ﴿ ِۚ إنَِّ ذَ َٰلكَِ فيِ كتََِٰب  رۡضِِۚ إنَِّ ذَ
َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللََّّ

َ
لمَۡ تَعۡلمَۡ أ

َ
أ



 

27 

ِ يسَِيرٞ   ﴾ 70ٱللََّّ

 "A nuk e di ti, se Allahu di çdo gjë, që është në 
qiej e në Tokë? Të gjitha këto janë (shënuar) në 
Libër. Me të vërtetë, kjo është e lehtë për Allahun." 
(El Haxh, 70) 

E treta: Besimi në dëshirën përmbushëse të 
Allahut; ajo që Ai do, ndodh, e ajo që Ai nuk do, nuk 
ndodh. Allahu i Lartësuar thotë: 

َ يَفۡعَلُ مَا يشََاءُٓ ﴿...  ﴾ إنَِّ ٱللََّّ

 "Allahu, me të vërtetë, bën çfarë të dëshirojë." 
(El Haxh, 18) Gjithashtu Allahu i Lartmadhëruar 
thotë: 

ن يَقُولَ لهَُۥ كُن فَيَكُونُ ﴿
َ
رَادَ شَيۡـ ًا أ

َ
ٓۥ إذَِآ أ مۡرُهُ

َ
 ﴾ 82إنَِّمَآ أ

 "Vërtet, urdhri i Tij, kur Ai dëshiron diçka, është 
që t’i thotë asaj “Bëhu!” - dhe ajo bëhet." (Jasin, 82) 
Po ashtu Allahu i Lartësuar thotë: 

ُ رَبُّ ٱلعََٰۡلَمِينَ ﴿ ن يشََاءَٓ ٱللََّّ
َ
َّآ أ  ﴾ 29وَمَا تشََاءُٓونَ إلِ

 "Por ju nuk mund të dëshironi, përveçse me 
vullnetin e Allahut, Zotit të botëve!" [Et-Tekvir: 29] 

E katërta: (Besimi se) Allahu i Lartësuar i krijoi 
të gjitha qeniet, nuk ka Krijues tjetër pos Tij dhe nuk 
ka Zot përveç Tij, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءٖٖۖ وَهُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   ﴾ 62ٱللََّّ

 "Allahu është Krijuesi i çdo gjëje dhe Ai është 
Mbikëqyrës i çdo gjëje." (Ez Zumer, 62) Allahu i 



 

28 

Lartësuar thotë: 

ِ يرَۡزُقكُُم ﴿ ِ عَليَۡكُمَۡۚ هَلۡ مِنۡ خََٰلقِ  غَيرُۡ ٱللََّّ هَا ٱلنَّاسُ ٱذۡكُرُواْ نعِۡمَتَ ٱللََّّ يُّ
َ
يََٰٓأ

َّيَٰ تؤُۡفَكُونَ  ن
َ
َّا هُوَۖۡ فأَ رۡضِِۚ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ  ﴾ 3م 

 "O njerëz! Kujtoni dhuntinë e Allahut për ju! A 
ka ndonjë krijues, veç Allahut, i cili ju furnizon nga 
qielli dhe Toka? S’ka zot tjetër të vërtetë përveç Tij. 
Atëherë, si po largoheni ju?" (Fatir, 3) 

Besimi në kaderin (paracaktimin) përfishin 
besimin në të gjitha këto katër gjëra, sikurse është 
besimi i ehlu sunetit dhe xhematit; ndryshe nga ata 
bidatçinj që mohojnë disa prej tyre. 

Ndër çështjet e rëndësishme të besimit të 
vërtetë, të cilin e beson ehlu suneti, janë: dashuria, 
urrejtja, miqësia dhe armiqësia për hir të Allahut; 
kjo është: akidja e miqësisë dhe armiqësisë për hir 
të Allahut, e cila bën pjesë në besimin në Allahun e 
Lartësuar. 

Prandaj besimtari i do besimtarët e miqësohet 
me ta, dhe i urren jobesimtarët e armiqësohet me 
ta. Në krye të besimtarëve të këtij umeti (popullit 
musliman) janë shokët e të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, 
siç është e pranuar te Ehli suneti dhe xhemati, të 
cilët miqësohen me ta dhe besojnë se ata janë 
njerëzit më të mirë pas profetëve, bazuar në 
thënien e Profetit صلى الله عليه وسلم: 

ينَ يلَُونَهُم« ِ ينَ يلَُونَهُمْ ثُمَّ الََّّ ِ  . »خَيُْْ القُرُونِ قرَْنِِ ثُمَّ الََّّ



 

29 

 “Gjenerata ime janë njerëzit më të mirë, pastaj 
pasardhësit e tyre, pastaj pasardhësit e këtyre.”1 E 
shënojnë Buhariu dhe Muslimi. 

Ata besojnë se më i miri prej tyre është Ebu 
Bekri, pastaj Umeri, pastaj Uthmani e pastaj Aliu 
(Allahu qoftë i kënaqur me ta!). Ndërkaq, pas tyre 
janë pjesa tjetër e mbetur nga dhjetëshja (e 
përgëzuar me Xhenet), e pastaj sahabët e tjerë 
(Allahu qoftë i kënaqur me të gjithë!). Ata heshtin 
ndaj çdo konflikti që ka ndodhur mes sahabëve dhe 
besojnë se ata ishin muxhtehidë (kanë bërë të 
pamundurën për t'ia qëlluar) në këtë mes: kush ia 
ka qëlluar, do t'i ketë dy shpërblime (të përpjekjes 
dhe që ia ka qëlluar së vërtetës), e kush ka gabuar, 
do të ketë një shpërblim (atë të përpjekjes). 

Ata e duan ehli bejtin e (familjen profetike të) të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, respektivisht ata që besuan 
në Profetin صلى الله عليه وسلم; i miqësojnë dhe miqësojnë dhe 
respektojnë gjithashtu edhe gratë e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم, nënat e besimtarëve dhe i luten Allahut 
që të jetë i kënaqur me të gjitha ato. Ata po ashtu 
distancohen nga rruga e rafidinjve (shiitëve), të 
cilët i urrejnë shokët e të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, i 
fyejnë dhe shkojnë në ekstrem në raport me 
familjen profetike, duke i ngritur mbi statusin e tyre 

 
1 Transmetuan Buhariu nr. 3651 dhe Muslimi nr. 2533, nga hadithi i 

Abdullah ibn Mes'udit (Allahu qoftë i kënaqur prej tij) 



 

30 

që Allahu i Lartmadhëruar ua dha. Gjithashtu 
distancohen nga rruga e nasibinjve (si havarixhët 
etj), të cilët e lëndojnë (dhe e armiqësojnë) familjen 
profetike me fjalë ose me vepra. 

Gjithçka që përmendëm: përfshihet në besimin e 
vërtetë, me të cilin Allahu e dërgoi të Dërguarin e 
Tij, Muhamedin صلى الله عليه وسلم; dhe është besimi që duhet ta 
besojmë, të kapemi fort pas tij, ta jetësojmë dhe të 
ruhemi nga ajo që bie ndesh me të; njëherazi është 
besimi i grupit të shpëtuar, ehlu sunetit dhe 
xhematit, për të cilët Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

تِِ   مَّ
ُ
تَِِ عََلَ ظَاهِرِينَ  »لََ تـَزَالُ طَائفَِةٌ مِنْ أ

ْ
هُمْ مَنْ خَذَلهَُمْ، حَتََّّ يأَ ، لََ يضَُُُّ الحقَِّ

مْرُ الِله وَهُمْ كَذَلكَِ«
َ
 . أ

 “Një grup njerëzish nga umeti im do të 
vazhdojnë të jenë triumfues në të vërtetën, e, ata që 
i tradhtojnë, nuk mund t’i dëmtojnë aspak, derisa të 
vijë caktimi i Allahut e ata do të jenë po në atë 
gjendje.”1 Në një transmetim tjetër thuhet: 

تِِ عََلَ الحقَِّ مَنصُْورَةٌ«  مَّ
ُ
 . »لََ تزََالُ طَائفَِةٌ مِنْ أ

 “Një grup njerëzish nga umeti im do të 
vazhdojnë të jenë triumfues në të vërtetën”2, Profeti 

 
1 E shënon Muslimi nr.1920, nga hadithi i Theubanit, Allahu qoftë i kënaqur 

me të! 
2 E shënon Ibën Maxheja nr. 3952, nga hadithi i Theubanit (Allahu qoftë i 

kënaqur me të), dhe e kanë vlerësuar të saktë Ibn Hibani nr. 6714 dhe 
Hakimi nr. 8653. 



 

31 

 :gjithashtu ka thënë صلى الله عليه وسلم

اثنْتَيَْنِ  عََلَ  النَّصَارىَ  قَتِ  وَافتَََْ فرِْقَةً،  وسََبعِْيَن  إحِْدَى  عََلَ  اليهَُودُ  قَتِ  »افتَََْ
ةُ عََلَ ثلَََّثِ وسََبعِْيَن فرِْقَةً كُُُّهَا فِِ النَّارِ إِلََّ وَاحِدَ  مَّ

ُ
قُ هَذِهِ الأ ةً  وسََبعِْيَن فرِْقَةً، وسََتفَْتََِ

حَابةَُ: مَنْ  صْحَابِِ«فَقَالَ الصَّ
َ
ناَ عَليَهِْ وَأ

َ
 .  هَِِ ياَ رسَُولَ الِله؟ قَالَ: مَنْ كََنَ عََلَ مِثلِْ مَا أ

 “Hebrenjtë janë ndarë në shtatëdhjetë e një 
grupe, të krishterët në shtatëdhjetë e dy grupe, 
ndërsa umeti im do të ndahet në shtatëdhjetë e tri 
grupe; të gjitha do të jenë në Zjarr, përveç njërit.” 
Sahabët i thanë: “Cilët janë ata, o i Dërguari i 
Allahut?” Tha: “Ata janë ata të cilët janë në atë rrugë 
që jam unë dhe shokët e mi.”1 

Besimet që bien ndesh me besimin e 

vërtetë. 
Sa u përket atyre që kanë devijuar nga ky besim 

dhe ndjekin të kundërtën e tij, ata janë të shumtë. 
Në mesin e tyre ka adhurues të idhujve, melekëve, 
evliave, xhinëve, pemëve, gurëve etj. Të tillët nuk iu 
përgjigjën thirrjes së të dërguarve, përkundrazi i 
kundërshtuan dhe u treguan inatçorë ndaj tyre, 
ashtu siç bënë kurejshët dhe fiset arabe me Profetin 
tonë, Muhamedin صلى الله عليه وسلم. Ata u kërkonin zotave të tyre 
që t’ua plotësonin nevojat, t’ua shëronin të sëmurët 

 
1 E shënoi Tirmidhiu nr. 2641, nga hadithi i Abdullah ibn Amrit - Allahu qoftë 

i kënaqur me të. Munavi në Fejdul-Kadir (5/347) ka thënë: "Në të është 
Abdurrahman ibn Zijad el-Ifriki; Dhehebiu ka thënë: 'E kanë cilësuar të 
dobët'." Dhe e cilësoi të saktë Albani në Sahihu-l-Xhami' nr. 5343. 



 

32 

dhe t’u jepnin fitore mbi armiqtë; ata thernin 
(kurban) për ta e zotoheshin në emër të tyre. Kur i 
Dërguari صلى الله عليه وسلم i kritikoi për këtë dhe i urdhëroi që të 
adhurojnë vetëm Allahun, atëherë ata u habitën, 
refuzuan e thanë: 

جَعَلَ ٱلۡأٓلهَِةَ إلََِٰهٗا وََٰحِدًاۖۡ إنَِّ هََٰذَا لشََيۡءٌ عُجَابٞ ﴿
َ
 ﴾ 5أ

 "A mos kërkon ai, që të gjithë zotat t’i bëjë një 
Zot të Vetëm? Vërtet që kjo është një gjë e 
çuditshme!” (Sad, 5) 

Profeti صلى الله عليه وسلم vazhdimisht i ftonte për tek Allahu dhe 
ua tërhiqte vërejtjen nga shirku, ua shpjegonte 
realitetin e asaj tek e cila thirreshin, derisa Allahu i 
udhëzoi ata që i udhëzoi nga mesi i tyre. Më pas u 
futën në fenë e Allahut grupe-grupe, kështu që feja 
e Allahut ngadhënjeu mbi të gjitha fetë, pas një 
thirrjeje të vazhdueshme dhe një përpjekjeje të 
gjatë nga i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم dhe shokët e tij 
(Allahu qoftë i kënaqur me ta!) dhe ata që i pasuan 
ata në mirësi (tabiinët). Pastaj gjendja ndryshoi dhe 
mbizotëroi injoranca mbi shumicën e njerëzve, 
derisa shumica e tyre u kthyen në fenë e xhahilietit 
(periudhën paraislame, para se të vijë Profeti صلى الله عليه وسلم), 
duke e tepruar në raport me profetët e evliatë, duke 
iu lutur atyre, duke kërkuar ndihmë prej tyre dhe 
duke kryer lloje të ndryshme të shirkut. Të tillët 
nuk e dinin domethënien (e shehadetit) "la ilahe il-
lAllah - nuk ka Zot që meriton adhurimin me të 



 

33 

drejtë pos Allahut", siç e dinin jobesimtarët arabë 
domethënien e saj. Allahut i kërkojmë ndihmë! 

Ky shirk vazhdoi të përhapet në mesin e njerëzve 
deri në kohën tonë, për shkak të mbizotërimit të 
injorancës dhe periudhës së largët me atë të epokës 
profetike. 

Dyshimet e këtyre të mëvonshmëve janë po ato 
të atyre të mëhershmëve, fjala vjen: 

...﴿ ِ ؤُلاَءِٓ شُفَعََٰٓؤُناَ عِندَ ٱللََّّ  ﴾ ...هََٰٓ

 "Këta janë ndërmjetësit tanë te Allahu" (Junus, 
18), Po ashtu, fjala e tyre: 

ِ زُلفَۡىَٰٓ ﴿... بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر   ﴾ ...مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ

 "Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu" (Ez Zumer, 3) Allahu e ka hedhur poshtë 
këtë dyshim dhe e bëri të qartë se kushdo që 
adhuron dikë tjetër krahas Allahut, kushdo qoftë ai, 
ka bërë ortak me Të dhe ka mohuar, sikurse thotë 
Allahu i Lartësuar: 

ؤُلاَءِٓ شُفَعََٰٓؤُناَ ﴿ هُمۡ وَلاَ ينَفَعُهُمۡ وَيقَُولوُنَ هََٰٓ ِ مَا لاَ يضَُرُّ وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللََّّ
 ِ  ﴾ ...عِندَ ٱللََّّ

 "Ata adhurojnë në vend të Allahut atë që as nuk 
u bën dëm, as nuk u sjell dobi dhe thonë: 'Këta janë 
ndërmjetësit tanë te Allahu'” (Junus, 18) Allahu i 
Lartësuar iu kundërpërgjigj me fjalën e Tij: 

وَتعَََٰلىََٰ ﴿ سُبۡحََٰنَهُۥ  رۡضِِۚ 
َ
ٱلأۡ فيِ  وَلاَ  مََٰوََٰتِ  ٱلسَّ فيِ  يَعۡلمَُ  لاَ  بمَِا   َ تنُبَ ـِ ُونَ ٱللََّّ

َ
أ قلُۡ 



 

34 

ا يشُۡرِكُونَ   ﴾ 18عَمَّ

 Thuaj: “A po i tregoni Allahut për diçka që Ai nuk 
e di në qiej dhe në Tokë?!” Qoftë i lavdëruar Ai dhe 
i lartësuar mbi gjithçka që ia shoqërojnë Atij (në 
adhurim)! (Junus, 18) 

Pra, Allahu i Lartësuar sqaroi në këtë ajet se 
adhurimi i dikujt tjetër përveç Tij, qofshin ata 
profetë apo evlija, apo të tjerë, është shirk i madh, 
edhe nëse vepruesit e tij e quajnë ndryshe. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ِ زُلفَۡىَٰٓ ﴿... بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ  ﴾ ...وَٱل

 "...Sa për ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç 
Tij, duke thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na 
afrojnë tek Allahu'" (Ez Zumer, 3) Pastaj Allahu i 
Lartësuar iu kundërpërgjigj me fjalën e Tij: 

هُوَ ﴿... مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ إنَِّ 
ارٞ   ﴾ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 3) 

Me këtë Allahu i Lartësuar e bëri të qartë se 
adhurimi që ata ia kushtojnë dikujt tjetër pos Tij, 
qoftë me lutje, frikë, shpresë dhe të ngjashme me 
këto, është mosbesim (kufër) ndaj Tij. Gjithashtu i 
përgënjeshtroi kur thanë se zotat e tyre i afrojnë tek 



 

35 

Allahu. 
Ndër bindjet e mosbesimit (kufrit) që e 

kundërshton besimin e vërtetë dhe nuk është në 
përputhje me atë që sollën profetët (alejhim selam) 
është edhe ajo që besojnë ateistët e kësaj epoke, 
përfshirë këtu pasuesit e Marksit, Leninit dhe 
predikuesve të tjerë të ateizmit dhe mosbesimit, pa 
marrë parasysh a e quajtën këtë socializëm, 
komunizëm, baathizëm apo me ndonjë emër tjetër, 
sepse një nga parimet e këtyre ateistëve është: "Zoti 
nuk ekziston, jeta është thjesht materie." 

Prej parimeve të tyre është mohimi i ringjalljes, 
mohimi i Xhenetit e i Xhehenemit dhe mohimi i të 
gjitha feve. Kushdo që i shikon librat e tyre dhe e 
studion gjendjen e tyre, do ta kuptojë bindshëm, pa 
kurrfarë dyshimi, se kjo bindje është në 
kundërshtim me të gjitha fetë dhe i çon ithtarët e saj 
drejt pasojave më të këqija në këtë botë dhe në 
botën tjetër. 

Po ashtu ndër bindjet që e kundërshtojnë të 
vërtetën është ajo që besojnë disa sufistë, se disa 
nga ata që ata i quajnë evlia janë pjesëmarrës me 
Allahun në planifikimin (e gjërave) dhe se ata 
menaxhojnë punët e universit; të tillët ata i quajnë: 
aktabë, eutadë dhe agvathë, e emra të tjerë që i 
shpikën për zotat e tyre. Kjo bindje është shirk në 
rububije, madje konsiderohet si një nga llojet më të 
shëmtuara të shirkut ndaj Allahut të Lartësuar. 



 

36 

Kushdo që e vështron me kujdes shirkun e të 
parëve nga njerëzit e xhahilijes (koha e injorancës) 
dhe e krahason me shirkun e përhapur mes të 
mëvonshmëve, do të gjejë se shirku i të 
mëvonshmëve është më i madh dhe më i rëndë; 
sqarimi i kësaj është si vijon: Sepse jobesimtarët 
arabë në kohën e injorancës (xhahilijetit) 
dalloheshin për dy çështje: E para: se ata nuk i 
bënin ortak Allahut në rububije (atributet e të 
qenurit zot), por i bënin shirk vetëm në adhurim; 
ngase ata e pohonin rububijen për Allahun e Vetëm, 
ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar: 

﴿ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولنَُّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ
َ
 ﴾ ...وَلئَنِ سَأ

 ''Nëse i pyet ata se kush i ka krijuar, me siguri që 
ata do të thonë: “Allahu...” (Ez Zuhruf, 87) Po ashtu, 
Allahu i Lartësuar thotë: 

بصََٰۡرَ وَمَن يُخرۡجُِ ﴿
َ
مۡعَ وَٱلأۡ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قلُۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

فَقُلۡ   َۚ ُ فسََيَقُولوُنَ ٱللََّّ  َۚ مۡرَ
َ
ٱلأۡ يدَُب رُِ  وَمَن  حَي ِ 

ٱلۡ ٱلمَۡي تَِ مِنَ  وَيخُۡرجُِ  ٱلمَۡي تِِ  ٱلۡحَيَّ مِنَ 
فلَاَ تَتَّقُونَ 

َ
 ﴾ 31أ

 "Thuaj: 'Kush ju ushqen nga qielli dhe Toka? 
Kush mundëson të dëgjuarit dhe të parët? Kush 
mund të nxjerrë të gjallën nga e vdekura dhe të 
vdekurën nga e gjalla? Kush i drejton gjërat?' Ata do 
të thonë 'Allahu'. E ti (o Muhamed) thuaj: 'Atëherë, 
përse nuk e keni frikë Atë?'" (Junus, 31) Ajetet që 
përcjellin këtë kuptim janë jashtëzakonisht shumë. 



 

37 

E dyta: Shirku i tyre në adhurim nuk ishte i 
përhershëm; ai ndodhte vetëm në kohë 
mirëqenieje, ndërsa në kohë fatkeqësie ata i 
përkushtoheshin sinqerisht adhurimit të Allahut, 
siç thotë Allahu i Lartësuar: 

ِ إذَِا هُمۡ ﴿ برَ 
َٰهُمۡ إلِيَ ٱلۡ ا نَجَّى ينَ فلََمَّ ِ َ مُخلۡصِِينَ لهَُ ٱلد  فَإذَِا رَكبُِواْ فيِ ٱلفُۡلۡكِ دَعَوُاْ ٱللََّّ

 ﴾ 65يشُۡرِكُونَ 

 "Kur hipin në anije, ata i luten Allahut të sinqertë 
në adhurimin e Tij, por kur Ai i sjell në tokë 
shëndoshë e mirë, menjëherë ata i veshin Atij 
ortakë (në adhurim)" (El Ankebut, 65) 

Sa u përket mushrikëve (idhujtarëve) të 
mëvonshëm, ata ua kaluan të parëve në dy aspekte: 
Ana e parë: shirku i disave prej tyre në teuhidin e 
zotërimit të (rububijes së) Allahut. E dyta: Shirku i 
tyre në kohë mirëqenie dhe në kohë fatkeqësie. 
Këtë gjë e di ai që është përzier me ta dhe e ka 
vëzhguar gjendjen e tyre, si dhe e ka parë se çfarë 
bëjnë te varri i Husejnit, Bedeviut dhe të tjerëve në 
Egjipt; te varri i Ajderusit në Aden; te varri i Hadit 
në Jemen; te varri i Ibn Arabiut në Sham; te varri i 
shejh Abdulkadër Xhejlanit në Irak dhe në varre të 
tjera të njohura, ndaj të cilëve popullata e thjeshtë 
e ka tepruar dhe shumë të drejta të Allahut të 
Lartmadhëruar atyre ua kanë kushtuar. Të paktë 
janë ata që ua tërheqin vërejtjen dhe ua sqarojnë 
atyre realitetin e teuhidit (monoteizmit) me të cilin 



 

38 

Allahu e dërgoi Profetin e Tij (Muhamedin) صلى الله عليه وسلم dhe 
para tij profetët e tjerë (alejhim es salatu ues 
selam). Të Allahut jemi dhe tek Ai do të kthehemi! 

Po ashtu prej bindjeve që e kundërshtojnë 
besimin e vërtetë në kapitullin e emrave dhe 
cilësive (të Allahut) janë besimet e bidatçinjve, si 
xhehminjtë, mutezilinjtë dhe ata që ndjekin rrugën 
e tyre në mohimin e cilësive të Allahut të 
Lartmadhëruar, e refuzimin e cilësive të  përsosura 
që Allahu ia ka atribuuar vetes së Tij, dhe duke e 
përshkruar Atë me cilësitë e gjërave të paqena, të 
ngurta dhe të pamundura. Qoftë i lavdëruar e i 
lartësuar Ai nga ajo që thonë ata! 

Këtu përfshihen edhe ata që mohojnë disa cilësi 
e pohojnë disa të tjera; siç është doktrina e 
esharinjve. Këta janë të detyruar që në raport me 
cilësitë që pohuan, të kenë të njëjtin qëndrim që 
patën ndaj cilësive që mohuan, të cilat i braktisën, i 
mohuan dhe i interpretuan. Me këtë që bënë, ata 
kundërshtuan argumentet fetare e racionale dhe 
ranë në një kontradiktë të qartë. 

Sa i përket ehli sunetit dhe xhematit, ata ia 
pohuan Allahut të Lartësuar në formë të 
përkryer cilësitë që Ai ia pohoi Vetes ose ia pohoi 
Atij i Dërguari i Tij, Muhamedi صلى الله عليه وسلم. Ata e lartësuan 
dhe e dëlirësuan nga përngjasimi me krijesat e Tij, 
me një lartësim e dëlirësim, larg njollave të mohimit 
e refuzimit. Pra, ata vepruan sipas të gjitha 



 

39 

argumenteve e nuk i shtrembëruan ose refuzuan, si 
dhe shpëtuan nga kontradikta në të cilën ranë të 
tjerët, - siç u shpjegua më lart. 

Kjo është rruga e shpëtimit dhe lumturisë, në 
këtë botë dhe në botën tjetër. Kjo është udha e 
drejtë që e ndoqën të parët dhe imamët e këtij 
umeti, e brezat e fundit të këtij umeti nuk i 
përmirëson veçse ajo që i përmirësoi të parët e tij, 
respektivisht ndjekja e Kuranit dhe Sunetit, si dhe 
braktisja e gjërave që bien ndesh me Kuranin dhe 
Sunetin. E lusim Allahun e Lartësuar që ta udhëzojë 
umetin, t'i shtojë në mesin e tij thirrësit e 
udhëzimit, si dhe t'u japë sukses udhëheqësve e 
dijetarëve të muslimanëve që ta luftojnë shirkun, ta 
eliminojnë atë dhe të paralajmërojnë nga mjetet që 
çojnë drejt tij... Ai, me të vërtetë, i dëgjon të gjitha 
lutjet dhe është afër. Vetëm Allahu është Dhënësi i 
suksesit; Na mjafton Allahu, sa Mbrojtës i mirë 
është Ai! Dhe nuk ka fuqi as forcë veçse me Të. 
Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 
Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, familjen 
dhe shokët e tij! 

 

*** 

  



 

40 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ

Broshura e dytë: Rreth gjykimit të 

kërkimit të ndihmës nga Pejgamberi صلى الله عليه وسلم 
Çdo lavdërim i takon Allahut, ndërsa salavatet 

dhe selamet ia dërgojmë të Dërguarit të Allahut, 
familjes, shokëve dhe atyre që ecin sipas udhëzimit 
të tij. 

Gazeta kuvajtiane “el-Muxhteme” në numrin e 
saj 15, të botuar më 19/4/1390 h., publikoi disa 
vargje me titull: "Në përvjetorin e lindjes së 
Pejgamberit të nderuar". Këto vargje përmbanin 
pjesë ku i kërkohej ndihmë dhe përkrahje 
Pejgamberit صلى الله عليه وسلم; për t’i ardhur në ndihmë umetit, për 
ta ndihmuar dhe për ta çliruar nga  përçarja dhe 
mospajtimet. Autorja e këtyre vargjeve quhej 
Amine. Ja një pjesë nga vargjet e lartpërmendura: 

O i dërguari i Allahut, dil në ndihmë të një bote... 
që ndez luftën dhe përvëlohet nga flaka e saj. 

O i dërguari i Allahut! Shpëtoje umetin... të cilit 
në errësirat e dyshimit i është tejzgjatur nata. 

O i dërguari i Allahut, dili në ndihmë umetit... të 
cilit në labirintet e pikëllimit i ka humbur vizioni. 

Deri tek fjala e saj: 
Përshpejtoje ndihmën, ashtu si e përshpejtove 

atë... ditën e Bedrit, kur iu lute Zotit. 
Atëherë poshtërimi u shndërrua në fitore 

madhështore... Vërtet, Allahu ka ushtri që nuk i 



 

41 

shihni. 
Kështu, kjo shkrimtare ia drejton thirrjen dhe 

lutjen e saj për ndihmë Profetit -sal-lallahu alejhi ue 
sel-lem!-, duke i kërkuar atij t’i dalë në ndihmë 
umetit me përshpejtimin e fitores, duke harruar — 
ose duke mos ditur — se fitorja është vetëm në 
dorën e Allahut, e jo në dorën e Profetit -sal-lallahu 
alejhi ue sel-lem!- e as në dorën e dikujt tjetër prej 
krijesave, ashtu siç ka thënë Allahu i Lartësuar në 
Librin e Tij të qartë:) 

ِ العَْزيِزِ الحْكَِيمِ ﴿... َّا مِنْ عِندِْ اللََّّ صْرُ إلِ  ﴾وَمَا النَّ

 "Vërtet, fitorja është vetëm nga Allahu, i 
Plotfuqishmi dhe i Urti." (Al Imran, 126) Gjithashtu, 
Allahu i Madhërishëm thotë: 

ُ فلَاَ  ﴿ َّذِي يَنصُْرُكُمْ مِنْ إنِْ يَنصُْرْكُمُ اللََّّ غاَلبَِ لكَُمْ وَإِنْ يَخذُْلكُْمْ فَمَنْ ذَا ال
 ﴾ ...بَعْدِهِ 

 "Nëse ju ndihmon Allahu, s’ka kush t’ju mposhtë 
e, nëse ju lë pa ndihmën e Tij, kush është ai që do 
t’ju ndihmojë, përveç Tij?!" (Al Imran, 160) 

Ky veprim, që përfshin lutjen dhe kërkimin e 
ndihmës gjatë vështirësive, nevojave dhe krizave, 
është kushtim i një lloji prej llojeve të adhurimit 
dikujt tjetër pos Allahut të Lartësuar. Është e ditur 
me tekst dhe konsensus: se një gjë e tillë nuk 
lejohet; dhe se Allahu i Madhëruar i krijoi krijesat 
për të adhuruar Atë, dhe i dërgoi të dërguarit dhe i 



 

42 

shpalli Librat për ta sqaruar këtë adhurim dhe për 
të thirrur drejt tij, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) Allahu i 
Lartësuar thotë: 

اغُوتَ ﴿ َ وَاجْتَنبُِوا الطَّ نِ اعْبُدُوا اللََّّ
َ
ة  رسَُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدْ بَعَثنَْا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): 'Adhuroni Allahun dhe ruhuni nga 
idhujt!...'" (En Nahl, 36) Allahu i Lartësuar thotë 
gjithashtu: 

ناَ فَاعْبُدُونِ ﴿
َ
َّا أ نَّهُ لاَ إلِهََ إلِ

َ
َّا نُوحِي إلِيَْهِ أ رسَْلنَْا مِنْ قَبلْكَِ مِنْ رسَُول  إلِ

َ
 ﴾25وَمَا أ

 "Ne nuk kemi çuar asnjë të dërguar para teje, që 
të mos i kemi shpallur se: 'S’ka zot tjetër përveç 
Meje, andaj më adhuroni (vetëm) Mua!'” (El Enbija, 
25) Gjithashtu, Zoti i Lartmadhërishëm ka thënë: 

تْ مِنْ لدَُنْ حَكِيم  خَبيِر  ﴿
لَ ِ حْكِمَتْ آياَتهُُ ثُمَّ فُص 

ُ
َّا   1الر كتَِابٌ أ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل

َ
أ

َ إنَِّنيِ لكَُمْ مِنهُْ نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ   ﴾ 2اللََّّ

 "Elif Lám Râ. Ky është një Libër, vargjet e të cilit 
janë radhitur mrekullueshëm dhe janë parashtruar 
me hollësi nga ana e Një të Urti të Gjithëdijshëm. 

 Adhuroni vetëm Allahun, sepse unë 
(Muhamedi) jam për ju një paralajmërues dhe 
përgëzues prej Tij" (Hud, 1, 2) 

Allahu i Lartësuar e sqaroi në këto ajete të qarta 



 

43 

se Ai nuk i krijoi xhinët dhe njerëzit veçse për të 
adhuruar vetëm Atë, pa ortak; dhe sqaroi se i dërgoi 
të dërguarit për të urdhëruar njerëzimin për 
përmbushjen e këtij adhurimi dhe për t'i ndaluar 
nga bërja e gjërave që bien ndesh me të; gjithashtu 
i Lartmadhëruari njoftoi se i ka bërë të qarta ajetet 
e Librit të Tij dhe i ka shpjeguar hollësisht, në 
mënyrë që të mos adhurohet askush tjetër përveç 
Tij. 

Dihet se adhurimi nënkupton: njësimin e Allahut 
të Lartësuar me adhurim dhe bindje ndaj Tij, duke 
zbatuar urdhrat dhe duke braktisur ndalesat e Tij. 
Allahu ka urdhëruar dhe ka lajmëruar për këtë në 
shumë ajete; ndër të cilat veçojmë: fjalën e Allahut 
të Lartësuar: 

ينَ حُنَفَاءَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 "E megjithatë, ata qenë urdhëruar vetëm që të 
adhuronin Allahun me përkushtim të sinqertë, 
duke qenë në fenë e pastër (të Ibrahimit)..." (El 
Bejineh, 5) Po ashtu, fjala tjetër e Tij: 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) Gjithashtu 
fjala e Allahut të Lartësuar: 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ كِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡ

َ
ينُ   2إنَِّآ أ ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

ِ زُلفَۡىَٰٓ  بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ  إنَِّ  ٱلخۡاَلصَُِۚ وَٱل



 

44 

كََٰذِبٞ   هُوَ  مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ 3كَفَّ

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun dhe 
përkushtoju Atij me sinqeritet!" 

 "Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu', Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 2-3) 

Ajetet që përçojnë këtë kuptim janë të shumta; të 
gjitha tregojnë se është obligim që adhurimi t’i 
kushtohet sinqerisht vetëm Allahut dhe të braktiset 
adhurimi i çdokujt tjetër përveç Tij, qoftë ai profet 
apo dikush tjetër. 

Pa dyshim se lutja është prej llojeve më të 
rëndësishme dhe më gjithëpërfshirëse të 
adhurimit; prandaj duhet të jetë e gjitha e sinqertë 
vetëm ndaj Allahut, ashtu siç ka thënë Allahu i 
Lartësuar: 

ينَ وَلوَْ كَرهَِ الكْاَفرُِونَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد   ﴾14فَادْعُوا اللََّّ

 "Andaj, lutjuni Allahut duke qenë të sinqertë në 
adhurimin e Tij, edhe nëse këtë e urrejnë 
jobesimtarët!" (Gafir, 14) Gjithashtu Allahu i 



 

45 

Lartmadhëruar thotë: 

حَدًا﴿
َ
ِ أ ِ فلَاَ تدَْعُوا مَعَ اللََّّ نَّ المَْسَاجِدَ لِلََّّ

َ
 ﴾ 18وَأ

 "Xhamitë i janë kushtuar vetëm Allahut, prandaj 
mos iu lutni askujt krahas Allahut!" (El Xhin, 18) Ky 
udhëzim në lidhje me njësimin e Allahut në lutje i 
përfshin të gjitha krijesat, pejgamberët dhe të 
tjerët;  Allahu i Lartësuar thotë: 

ِنَ ﴿ م  إذِٗا  فَإنَِّكَ  فَعَلۡتَ  فَإنِ  كَ  يضَُرُّ وَلاَ  يَنفَْعُكَ  لاَ  مَا   ِ دُونِ اللََّّ مِنْ  تدَْعُ  وَلاَ 
َٰلمِِينَ   ﴾ 106ٱلظَّ

 "Përveç Allahut, mos iu lut tjetërkujt nga ata që 
nuk të sjellin as dobi, as dëm. Nëse do ta bëje këtë, 
atëherë, ti do të ishe vërtet keqbërës." (Junus, 106) 
Këto fjalë i drejtohen Profetit صلى الله عليه وسلم, ndonëse dihet se 
Allahu i Madhëruar e ka ruajtur atë nga shirku 
(idhujtaria); mirëpo qëllimi me këtë është 
paralajmërimi i të tjerëve. Pastaj i Lartmadhërishmi 
tha: 

مِنَ ﴿ إذًِا  فَإنَِّكَ  فَعَلتَْ  فَإنِْ  كَ  يضَُرُّ وَلاَ  ينَفَعُكَ  لاَ  مَا   ِ دُونِ ٱللََّّ تدَۡعُ مِن  وَلاَ 
المِِينَ   ﴾ 106الظَّ

 "Përveç Allahut, mos iu lut tjetërkujt nga ata që 
nuk të sjellin as dobi, as dëm. Nëse do ta bëje këtë, 
atëherë, ti do të ishe vërtet keqbërës." (Junus, 106) 
Këto fjalë i drejtohen Profetit صلى الله عليه وسلم, por qëllimi këtu 
është paralajmërimi i të tjerëve; sepse është e ditur 
se Zoti i Madhëruar e ka ruajtur të Dërguarin e Tij 



 

46 

nga shirku (idhujtaria). Pastaj Zoti e ashpërsoi 
ndalesën dhe paralajmërimin, dhe tha: 

المِِينَ ﴿...  ﴾ فَإنِْ فَعَلتَْ فَإنَِّكَ إذًِا مِنَ الظَّ

 "Nëse do ta bëje këtë, atëherë, ti do të ishe vërtet 
keqbërës." Padrejtësia, kur përmendet e 
paspecifikuar, nënkupton shirkun e madh, ashtu siç 
thotë Allahu i Lartësuar: 

المُِونَ ﴿...  ﴾ وَالكْاَفرُِونَ هُمُ الظَّ

 "Jobesimtarët janë keqbërësit e vërtetë." (El 
Bekare, 254) Allahu i Lartësuar gjithashtu thotë: 

رْكَ لظَُلمٌْ عَظِيمٌ ﴿... ِ  ﴾ إنَِّ الش 

 "Pa dyshim, idhujtaria është një padrejtësi 
shumë e madhe." (Lukman, 13) Sikur më i nderuari 
i bijve të Ademit (Profeti Muhamed, paqja dhe 
bekimi i Allahut qofshin mbi të!) t’i lutej dikujt 
tjetër pos Allahut, do të ishte prej të padrejtëve; e 
atëherë ç’të thuhet për të tjerët?! 

Nga këto ajete dhe të tjera si ato kuptohet se lutja 
drejtuar dikujt tjetër përveç Allahut — qofshin ata 
të vdekur, pemë, idhuj...etj — është shirk ndaj 
Allahut të Madhëruar dhe bie ndesh me njësimin e 
Allahut në adhurim, i cili është qëllimi për të cilin 
Allahu i ka krijuar xhinët dhe njerëzit, i ka dërguar 
të dërguarit dhe i ka zbritur librat; si dhe është në 
kundërshtim me kuptimin e: La ilahe il-lallah; e cila 
mohon adhurimin për këdo tjetër përveç Allahut 



 

47 

dhe e pohon atë vetëm për Allahun. Allahu i 
Madhëruar ka thënë: 

َ هُوَ ﴿ نَّ ٱللََّّ
َ
نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلبََٰۡطِلُ وَأ

َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ ذَ
 ﴾ 62ٱلۡعَلىُِّ ٱلۡكَبيِرُ 

 "Kjo është kështu, sepse Allahu është e Vërteta 
(i vetmi që meriton të adhurohet), kurse gjithçka që 
adhurohet përveç Tij, është e pavërteta. Dhe, pa 
dyshim, Allahu është më i Lartësuari dhe më i 
Madhërishmi." (El Haxh, 62) 

Kjo është baza dhe themeli i fesë dhe adhurimet 
nuk janë të vlefshme e të pranuara veç pasi të jetë e 
saktë kjo bazë, siç thotë Allahu i Lartësuar: 

عَمَلُكَ ﴿ ليََحْبَطَنَّ  شْرَكْتَ 
َ
أ لئَنِْ  قَبلْكَِ  مِنْ  َّذِينَ  ال وَإِليَ  إلِيَْكَ  وحِيَ 

ُ
أ وَلقََدْ 

 ﴾ 65وَلتََكُونَنَّ مِنَ الخْاَسِرِينَ 

 "Me të vërtetë, të është shpallur ty (o 
Muhamed), si dhe atyre që kanë qenë para teje: 
'Nëse i shoqëron Allahut diçka tjetër (në adhurim), 
me siguri që punët e tua do të zhvlerësohen dhe do 
të jesh ndër të humburit.'" (Ez Zumer, 65) Po ashtu, 
i Madhërishmi thotë: 

شْرَكُوا لحَبَطَِ عَنهُْمْ مَا كَانوُا يَعْمَلُونَ ﴿...
َ
 ﴾ وَلوَْ أ

 "Por, nëse ata adhurojnë zota të tjerë, do t’u 
humbë çdo gjë nga ajo që kanë bërë." (El Enam, 88) 

Nga sa u përmend më sipër, bëhet e qartë se feja 
islame dhe dëshmia: (se s’ka të adhuruar me të 



 

48 

drejtë përveç Allahut) kanë dy baza madhore: 
Njëra prej tyre: që të adhurohet vetëm Allahu, pa 

i shoqëruar Atij asgjë; kështu që kush i lutet të 
vdekurve, qofshin ata profetë apo të tjerë, ose u 
lutet idhujve, ose pemëve, ose gurëve, ose krijesave 
të tjera; ose kërkon ndihmë prej tyre; ose afrohet 
tek ata nëpërmjet kurbaneve dhe zotimeve; ose ua 
kushton namazin apo u bën sexhde atyre; ai i ka 
marrë ata për zota përveç Allahut, i ka bërë ata të 
barabartë me të Madhëruarin dhe të Lartësuarin, 
dhe e ka kundërshtuar e mohuar kuptimin e 
dëshmisë “La ilahe il-la Allah”. 

E dyta: që të mos adhurohet Allahu i Lartësuar 
veçse sipas sheriatit të Profetit dhe të Dërguarit të 
Tij صلى الله عليه وسلم. Prandaj, kush shpik në fe atë që Allahu nuk e 
ka lejuar, ai nuk e përmbush kuptimin e dëshmisë 
se Muhamedi صلى الله عليه وسلم është i Dërguari i Allahut; vepra e 
tij nuk i sjell dobi dhe nuk i pranohet tek Allahu. 
Allahu i Lartësuar thotë: 

وا مِنْ عَمَل  فجََعَلنَْاهُ هَبَاءً مَنثُْورًا ﴿
 ﴾ 23وَقَدِمْنَا إلِيَ مَا عَمِلُ

 "Dhe Ne do t’u qasemi veprave që kanë bërë ata 
dhe do t’i shndërrojmë në pluhur e hi." (El Furkan, 
23) Me veprat e përmendura në ajet nënkuptohen 
veprat e atij që vdes duke i bërë shok Allahut të 
Madhëruar." 

Në këtë përfshihen gjithashtu: veprat e shpikura 
në fe që Allahu nuk i ka lejuar; ato Ditën e Kiametit 



 

49 

do të jenë si pluhur i shpërndarë, ngase nuk 
përputhen me Ligjin e Tij të pastër, siç ka thënë 
Profeti صلى الله عليه وسلم: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është e saj, ajo gjë është e refuzuar." 
Unanimisht i saktë. 

Për ta përmbledhur atë që thamë: kjo shkrimtare 
ia ka drejtuar thirrjen e saj për ndihmë dhe lutjen e 
saj të Dërguarit të Allahut, duke treguar indiferencë 
ndaj Zotit të botëve, i Cili ka në dorë fitoren, dëmin 
dhe dobinë, e askush tjetër, veç Tij, nuk ka në dorë 
asgjë prej tyre. 

Nuk ka dyshim se kjo është padrejtësi e madhe 
dhe e rëndë. Allahu ka urdhëruar që t’i lutemi Atij, 
u ka premtuar atyre që i luten se do t’u përgjigjet, 
dhe i ka kërcënuar ata që tregohen mendjemëdhenj 
e nuk e lusin Allahun, me hyrje në Xhehenem, 
sikurse ka thënë: 

عِبَادَتيِ  ﴿ عَنْ  يسَْتَكْبرُِونَ  َّذِينَ  ال إنَِّ  لكَُمْ  سْتَجِبْ 
َ
أ ادْعُونيِ  رَبُّكُمُ  وَقَالَ 

 ﴾ 60  سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِريِنَ 

 "Zoti juaj ka thënë: 'Lutmuni Mua, se do t’ju 
përgjigjem! Me të vërtetë, ata që tregohen 
mendjemëdhenj e nuk duan të Më adhurojnë, do të 
hyjnë në Xhehenem të poshtëruar'" (Gafir, 60) 
D.m.th: të përbuzur e të poshtëruar. Ky ajet fisnik 



 

50 

dëshmon se lutja është vetë adhurimi dhe se ai që 
tregohet mendjemadh e nuk e lut Allahun, 
vendbanimi i tij është Xhehenemi. Nëse e tillë është 
gjendja e atij që u tregua mendjemadh ndaj lutjes 
drejtuar Allahut, atëherë si do të jetë gjendja e atij 
që i lutet dikujt tjetër përpos Tij dhe i kthen shpinën 
Atij, ndërkohë që Ai është afër, Zotërues i çdo gjëje 
dhe i Fuqishëm mbi çdo gjë, sikurse ka thënë: 

اعِ إذَِا دَعاَنِ فلَيْسَْتَجِيبُوا ﴿ جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
ُ
لكََ عِبَاديِ عَن يِ فَإنِ يِ قرَيِبٌ أ

َ
وَإِذَا سَأ

 ﴾ 186ليِ وَليُْؤْمِنُوا بيِ لعََلَّهُمْ يرَشُْدُونَ 

 "Kur robërit e Mi (besimtarë) të pyesin për Mua, 
(thuaju se) Unë jam afër, i përgjigjem lutjeve të 
lutësit, kur ai më lutet Mua. Prandaj, le t’i përgjigjen 
thirrjes Sime dhe le të më besojnë Mua, për të qenë 
në rrugë të drejtë." (El Bekare, 186) Profeti صلى الله عليه وسلم në 
hadithin e saktë na tregon se lutja është vetë 
adhurimi, ai i tha kushëririt të tij Abdullah ibn 
Abasit (Allahu qoftë i kënaqur me të dy!): 

وَإِذَا  الَله،  لِ 
َ
فَاسْأ لتَْ 

َ
سَأ إِذَا  تَُاَهَكَ،  دْهُ  تََِ الَله  احْفَظِ  يََفَْظْكَ،  الَله  »احْفَظِ 

 اسْتَعْنَتَ فَاسْتَعِنْ باِلِله«. 

 “Ruaje Allahun, që Ai të të ruajë ty! Ruaje 
Allahun, që ta kesh pranë! Kur të lypësh, lypi 
Allahut e, kur të kërkosh ndihmë, kërko nga 
Allahu!” [Hadithin e shënojnë Tirmidhiu dhe të 
tjerë] 

Po kështu ka thënë: 



 

51 

 ِ ا؛ دَخَلَ النَّارَ«.»مَنْ مَاتَ وَهُوَ يدَْعُو لِلََّّ   ندًِّ

 “Ai që vdes duke i bërë Allahut shok, do të hyjë 
në Zjarr.” (Hadithin e shënon Buhariu) Në dy 
Sahihët transmetohet nga Profeti صلى الله عليه وسلم se është pyetur: 
“Cili është gjynahu më i madh?” Ai tha: 

 ِ نْ تََعَْلَ لِلََّّ
َ
ا وَهُوَ خَلقََكَ«. »أ   نِدًّ

 "T’i bësh Allahut rival, ndërkohë që Allahu është 
Ai që të ka krijuar." Rival quhet ai që është i njëjtë 
dhe i barabartë. Prandaj, kushdo që i lutet dikujt 
tjetër përveç Allahut, ose i kërkon atij ndihmë a 
shpëtim, ose zotohet në emër të tij, ose ther kurban 
në emër të tij, ose i kushton atij diçka nga format e 
adhurimit, përveç atyre që kemi përmendur më 
lart, e ka bërë atë rival me Allahun, qoftë ai profet, 
evlija, engjëll, xhind, idhull, apo ndonjë krijesë 
tjetër. 

Këtu mund të thotë dikush: Cili është gjykimi për 
t’i kërkuar njeriut të gjallë që e ke pranë diçka që 
është përbrenda mundësive të tij, si dhe për të 
kërkuar ndihmë prej tij në çështjet fizike që ai i 
përballon? Përgjigjja: Kjo nuk bën pjesë në shirk 
(idhujtari), por është prej çështjeve të zakonshme 
të lejuara ndër muslimanët, siç ka thënë Allahu i 
Madhërishëm lidhur me tregimin e Musait (paqja 
qoftë mbi të!): 

...﴿ ِ هِ َّذِي مِنْ عَدُو  َّذِي مِنْ شِيعَتهِِ علَىَ ال  ﴾ ...فَاسْتَغَاثهَُ ال



 

52 

 "Ai i grupit të vet i kërkoi ndihmë kundër atij që 
i përkiste popullit armik." (El Kasas, 15) Ashtu siç i 
Madhërishmi thotë edhe lidhur me tregimin e 
Musait (paqja qoftë mbi të!): 

 ﴾ ...فخََرَجَ مِنهَْا خَائفًِا يَترََقَّبُ ﴿

 "Musai doli prej qytetit i frikësuar, duke pritur 
se ç’do të ndodhte..." (El Kasas, 21) Ashtu siç njeriu 
kërkon ndihmë nga shokët e tij në luftë, po ashtu 
edhe në çështje të tjera që u ndodhin njerëzve, në të 
cilat kanë nevojë për njëri-tjetrin. 

Allahu i Lartësuar e ka urdhëruar Profetin e Tij 
 që t’ia bëjë me dije umetit të tij se ai (profeti) nuk صلى الله عليه وسلم
ka kurrfarë mundësie t’i bëjë dobi a dëm askujt; dhe 
lidhur me këtë Allahu i Madhërishëm e i Lartësuar 
ka thënë: 

حَدًا﴿
َ
أ بهِِ  شْركُِ 

ُ
أ وَلاَ  رَب يِ  دْعُو 

َ
أ إنَِّمَا  وَلاَ   21قلُْ  ا  ضَرًّ لكَُمْ  مْلكُِ 

َ
أ لاَ  إنِ يِ  قلُْ 

 ﴾ 22رشََدًا

 "Thuaj (o Muhamed): “Unë i lutem vetëm Zotit 
tim dhe nuk i shoqëroj Atij askënd (në adhurim)”. 

 "Thuaj: 'Unë nuk mund t’ju largoj ndonjë dëm e 
as t’ju sjell ndonjë dobi'". (El Xhin, 21, 22) Allahu i 
Lartësuar thotë: 

عْلمَُ الغَْيْبَ  ﴿
َ
ُ وَلوَْ كُنتُْ أ َّا مَا شَاءَ اللََّّ إلِ ا  نَفْعًا وَلاَ ضَرًّ مْلكُِ لنَِفْسِي 

َ
قلُْ لاَ أ

ا نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ لقَِوْم  يؤُْمِنُونَ 
َّ ناَ إلِ

َ
وءُ إنِْ أ نيَِ السُّ  ﴾ 188لاَسْتَكْثرَتُْ مِنَ الخْيَرِْ وَمَا مَسَّ

 "Thuaj: 'Unë nuk mund t’i sjell vetes as dobi, as 



 

53 

dëm, përveçse aq sa dëshiron Allahu. Sikur ta dija të 
padukshmen, do t’i shumoja të mirat dhe nuk do të 
më prekte asnjë e keqe. Unë jam vetëm 
paralajmërues dhe sjellës i lajmeve të mira për 
njerëzit që besojnë'". (El Araf, 188) 

Ajetet që përmbajnë këtë kuptim janë të shumta. 
Dihet se Profeti صلى الله عليه وسلم nuk i lutet askujt tjetër përveç 

Zotit të tij; siç është vërtetuar se ai, në ditën e 
Bedrit, i përgjërohej Allahut, kërkonte prej Tij 
fitoren kundër armikut të tij dhe këmbëngulte në 
këtë, duke thënë: “O Zot! Përmbushe për mua atë që 
më premtove.” Derisa Ebu Bekri es-Siddik (Allahu 
qoftë i kënaqur me të) tha: “Mjafton, o i Dërguari i 
Allahut, se Allahu do ta përmbushë për ty atë që të 
ka premtuar.” Dhe Allahu i Madhëruar, lidhur me 
këtë, shpalli fjalën e Tij: 

ٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ ﴿ ِنَ  م  لۡفٖ 
َ
بأِ كُم  مُمِدُّ ن يِ 

َ
أ لكَُمۡ  فٱَسۡتَجَابَ  رَبَّكُمۡ  تسَۡتَغيِثُونَ  إذِۡ 

 ﴾ 9مُرۡدِفيِنَ 

 "Ju kërkuat ndihmë nga Zoti juaj e Ai ju përgjigj: 
'Unë do t’ju ndihmoj me një mijë engjëj të cilët do të 
vijnë njëri pas tjetrit'". (El Enfal, 9), Allahu i 
Lartësuar, në këto ajete, ua përkujtoi kërkimin e 
tyre për ndihmë dhe njoftoi se iu përgjigj atyre, e i 
ndihmoi me engjëj, për t’i përgëzuar me fitoren dhe 
për t’u dhënë qetësi. Ai gjithashtu sqaroi se fitorja 
nuk është prej engjëjve, por është fitore nga ana e 
Tij. Pastaj i Lartësuari tha: 



 

54 

﴿ ِ َّا مِنْ عِندِْ اللََّّ صْرُ إلِ  ﴾...وَمَا النَّ

 "Fitorja vjen vetëm nga Allahu..." (Al Imran, 
126), Gjithashtu, Allahu i Madhërishëm thotë: 

َ لعََلَّكُمْ تشَْكُرُونَ ﴿ ذلَِّةٌ فَاتَّقُوا اللََّّ
َ
نتُْمْ أ

َ
ُ ببَِدْر  وَأ  ﴾123وَلقََدْ نصََرَكُمُ اللََّّ

 "Allahu ju ndihmoi në Bedër, kur qetë të 
pafuqishëm, andaj frikësojuni Allahut, për të qenë 
falënderues." (Al Imran, 123) Allahu i Lartësuar 
sqaroi në këtë ajet se Ai u dha atyre fitoren në ditën 
e Bedrit; kështu kuptohet se gjithçka që Ai u dha 
prej armëve dhe forcës, si edhe përforcimi i tyre me 
engjëj, janë të gjitha prej shkaqeve të fitores, të 
lajmit të gëzuar dhe të qetësimit të zemrave; por 
fitorja nuk është prej tyre; ajo vjen vetëm nga 
Allahu. Si guxon kjo shkrimtare, apo kushdo tjetër, 
t’ia drejtojë thirrjen e saj për ndihmë dhe kërkesën 
për fitore Profetit صلى الله عليه وسلم, duke e shmangur Zotin e 
botëve, Zotëruesin e çdo gjëje dhe të Plotfuqishmin 
mbi çdo gjë?! 

Pa dyshim se kjo bën pjesë ndër format më të 
shëmtuara të paditurisë, madje ndër format më të 
mëdha të idhujtarisë. Prandaj, është obligim për 
autoren që të pendohet te Allahu — i Madhërishëm 
— me një pendim të sinqertë. E pendimi i sinqertë 
është ai që përmbush disa kritere, e ato janë: Së 
pari: Keqardhja për atë që ka bërë. E dyta: Heqja 
dorë nga ajo që ka bërë. E treta: Vendosmëria për të 
mos iu kthyer më kurrë atij mëkati, në shenjë 



 

55 

madhërimi dhe sinqeriteti ndaj Allahut, dhe duke 
përmbushur urdhrin e Tij e duke u ruajtur nga 
gjërat që i ka ndaluar; kjo është pendesa e sinqertë. 
E katërta: kur padrejtësia bëhet ndaj krijesave, në 
këtë rast duhet t'i japë të drejtën atij që i takon, ose 
t'i kërkojë t'ia bëjë hallall.  

Allahu i urdhëroi robërit e Tij që të pendohen 
dhe u premtoi se do ua pranojë pendimin, siç thotë 
i Lartësuari: 

يُّهَ المُْؤْمِنُونَ لعََلَّكُمْ تُفْلحُِونَ ﴿
َ
ِ جَميِعًا أ  ﴾ 31وَتوُبُوا إلِيَ اللََّّ

 "Të gjithë ju, o besimtarë, kthehuni tek Allahu të 
penduar, që të arrini shpëtimin!" (En Nur, 31), E për 
të krishterët, tha: 

ُ غَفُورٌ رحَِيمٌ ﴿ ِ وَيسَْتَغْفرُِونهَُ وَاللََّّ فلَاَ يَتُوبُونَ إلِيَ اللََّّ
َ
 ﴾ 74أ

 "Përse ata nuk kthehen me pendesë tek Allahu e 
t’i kërkojnë falje Atij?! Allahu është Falës dhe 
Mëshirëplotë!" (El Maide, 74) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

َّا ﴿ إلِ  ُ اللََّّ مَ  حَرَّ الَّتيِ  فْسَ  النَّ يَقْتُلُونَ  وَلاَ  آخَرَ  إلِهًَا   ِ مَعَ اللََّّ يدَْعُونَ  لاَ  َّذِينَ  وَال
ثاَمًا 

َ
أ يلَقَْ  يَفْعَلْ ذَلكَِ  وَمَنْ  يزَْنوُنَ  وَلاَ   ِ القْيَِامَةِ   68باِلحْقَ  يوَمَْ  العَْذَابُ  لهَُ  يضَُاعَفْ 

مُهَاناً فيِهِ  ُ إِ   69وَيخَْلدُْ  اللََّّ لُ  ِ يُبَد  ولئَكَِ 
ُ
فأَ صَالِحاً  عَمَلاً  وعََمِلَ  وَآمَنَ  تاَبَ  مَنْ  َّا  ل

ُ غَفُورًا رحَِيمًا   ﴾ 70سَي ئَِاتهِِمْ حَسَنَات  وكََانَ اللََّّ

 "Dhe ata që, pos Allahut, nuk adhurojnë zot 
tjetër, nuk vrasin njeri, gjë që Allahu e ka ndaluar, 
përveçse me të drejtë dhe që nuk bëjnë kurvëri. E 



 

56 

kush i bën këto, do të marrë gjynahe. 
 Ndëshkimi do t’i dyfishohet në Ditën e Kiametit 

dhe ai do të qëndrojë përherë në këtë fatkeqësi i 
poshtëruar. 

 Përjashtim bën ai që pendohet, beson dhe 
punon vepra të mira. Një njeriu të tillë Allahu ia 
ndërron veprat e këqija në të mira. Allahu është 
Falës e Mëshirëplotë." (El Furkan, 68-70), Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ي ئَِاتِ وَيَعْلمَُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وْبَةَ عَنْ عِبَادهِِ وَيَعْفُو عَنِ السَّ َّذِي يَقْبَلُ التَّ  ﴾ 25وَهُوَ ال

 "Ai e pranon pendimin e robërve të Vet, i fal 
gjynahet dhe i di të gjitha çfarë punoni ju." (Esh 
Shura, 25) 

Është vërtetuar nga i Dërguari i Allahut, 
Muhamedi صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

 »الِإسْلََّمُ يَهْدِمُ مَا كََنَ قَبلَْهُ، وَالتَّوْبَةُ تََُبُّ مَا كََنَ قَبلْهََا«. 

 "Islami i rrëzon gjynahet e kaluara, dhe pendimi 
i shlyen gjynahet e mëparshme." 

I kam shkruar këto fjalë të shkurtra, për shkak të 
rrezikut të madh të shirkut (idhujtarisë), ngase ai 
është mëkati më i madh, nga droja se mos 
mashtrohen me atë që ka dalë nga kjo shkrimtare, 
si dhe për të përmbushur detyrimin e këshillimit 
për Allahun dhe për robërit e Tij. E lus Allahun e 
Lartësuar t'i bëjë të dobishme për ne këto fjalë, të 
përmirësojë gjendjen tonë dhe gjendjen e mbarë 
muslimanëve, të na begatojë të gjithëve me kuptim 



 

57 

të drejtë në fe dhe me qëndrueshmëri në të, dhe të 
na ruajë ne dhe muslimanët nga të këqijat e 
vetvetes dhe nga të këqijat e veprave tona. 
Padyshim Ai është i Denjë dhe i Plotfuqishëm për 
këtë. 

Salavatet, selamet dhe bekimet qofshin për robin 
dhe të Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen dhe shokët e tij! 

 

 

*** 

  



 

58 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ

Broshura e tretë. 

Rreth gjykimit të kërkimit të ndihmës prej 

xhinëve dhe djajve dhe zotimit për ta. 
Nga Abdulaziz ibn Abdullah ibn Bazi, drejtuar 

gjithë  muslimanëve që e lexojnë këtë shkrim, 
Allahu më dhëntë mua dhe atyre vullnet për t’u 
kapur fort pas fesë së Tij dhe për të qëndruar të 
palëkundur në të. Amin. 

Paqja, mëshira dhe bekimet e Allahut qofshin 
mbi ju! 

Disa prej vëllezërve më pyetën në lidhje me atë 
që bëjnë disa injorantë që i luten dikujt tjetër 
përveç Allahut dhe i kërkojnë ndihmë në çështje 
madhore; si, për shembull, i luten xhinëve dhe 
kërkojnë prej tyre ndihmë, bëjnë zotime dhe 
kurbane në emër të tyre.  Një nga këto gjëra që ata 
bëjnë është edhe shprehja: (O shtatëshja), 
domethënë: shtatëshja e krerëve të xhinëve; 
merreni atë, thyejani kockat, pijani gjakun, 
gjymtojeni; o ju të shtatët, bëjini atij kështu e ashtu! 
Ose shprehja e disave prej tyre: “Merreni atë, o 
xhinnët e drekës, o xhinnët e pasdrekës”. Kjo haset 
shumë në disa krahina jugore. Ndër gjërat që hyjnë 
në këtë çështje janë: lutja drejtuar të vdekurve nga 
profetët, të devotshmëve dhe të tjerëve, si dhe lutja 



 

59 

drejtuar engjëjve dhe kërkimi i ndihmës prej tyre. 
Të gjitha këto dhe raste të ngjashme me to i gjen te 
shumë prej atyre që pretendojnë se janë 
muslimanë, për shkak të padijes dhe pasimit të 
atyre që i kanë paraprirë; madje disa e marrin të 
lehtë këtë dhe arsyetohen duke thënë: Kjo është 
diçka që del vetevetiu nga goja; nuk e kemi për 
qëllim e as e besojmë. 

Më pyeti gjithashtu për gjykimin e martesës me 
ata që janë të njohur për këto vepra, për mishin e 
kafshëve që ata therin, për faljen e xhenazes së tyre 
dhe faljen e namazit pas tyre, si edhe për besimin 
në atë që thonë sharlatanët dhe fallxhorët; si p.sh. 
ai që pretendon se e njeh sëmundjen dhe shkaqet e 
saj vetëm nga hedhja e një vështrimi mbi rrobat që 
kanë prekur trupin e të sëmurit, si çallma, 
pantallonat, mbulesa e gruas e të ngjashme me to. 

Përgjigjja: Çdo lavdërim i takon vetëm Allahut, 
ndërsa salavatet dhe selamet qofshin për atë, pas të 
cilit nuk ka profet, për familjen dhe shokët e tij dhe 
ata që ndjekin rrugën e tyre deri në Ditën e 
Gjykimit. 

Vërtet Allahu i Lartësuar i krijoi xhinët dhe 
njerëzit që ta adhurojnë Atë, dhe të mos adhurojnë 
asgjë tjetër pos Tij, dhe ta veçojnë Atë me lutje dhe 
kërkimshpëtim, me kurban dhe zotim dhe me të 
gjitha adhurimet. Ai i dërgoi të dërguarit e Tij me 
këtë mision, i urdhëroi që ta përmbushin atë dhe 



 

60 

shpalli Librat qiellorë, më i madhërishmi prej të 
cilëve është Kurani i madhërishëm, për ta sqaruar 
këtë çështje dhe për të ftuar njerëzimin në të, si dhe 
për t’i paralajmëruar ata nga idhujtaria dhe nga 
adhurimi i dikujt tjetër pos Tij. Ky është themeli i 
themeleve dhe baza e fesë dhe e besimit; kjo është 
domethënia e dëshmisë se s’ka të adhuruar përveç 
Allahut, dhe kuptimi i vërtetë i: nuk ka të adhuruar 
me të drejtë përveç Allahut. Ajo mohon hyjnitetin 
dhe adhurimin për këdo tjetër përveç Allahut, dhe 
e pohon vetëm për Allahun, e jo për ndonjë tjetër 
nga të gjitha krijesat. Argumentet për këtë, nga 
Libri i Allahut dhe Suneti i të Dërguarit të Tij صلى الله عليه وسلم, janë 
të shumta; prej tyre është Fjala e Allahut të 
Lartmadhëruar: 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 "Xhindët dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) Gjithashtu fjala e 
Allahut të Lartësuar: 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) Po ashtu, 
fjala e Tij: 

ينَ حُنَفَاءَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾ ...وَمَا أ

 "E megjithatë, ata qenë urdhëruar vetëm që të 
adhuronin Allahun me përkushtim të sinqertë, 



 

61 

duke qenë në fenë e pastër (të Ibrahimit)..." (El 
Bejineh, 5) Po ashtu, fjala e Tij: 

عِبَادَتيِ  ﴿ عَنْ  يسَْتَكْبرُِونَ  َّذِينَ  ال إنَِّ  لكَُمْ  سْتَجِبْ 
َ
أ ادْعُونيِ  رَبُّكُمُ  وَقَالَ 

 ﴾ 60سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِريِنَ 

 "Zoti juaj ka thënë: 'Lutmuni Mua, se do t’ju 
përgjigjem! Me të vërtetë, ata që tregohen 
mendjemëdhenj e nuk duan të Më adhurojnë, do të 
hyjnë në Xhehenem të poshtëruar'"! (Gafir, 60) 
Allahu i Lartësuar po ashtu thotë: 

اعِ إذَِا ﴿ جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
ُ
لكََ عِبَاديِ عَن يِ فَإنِ يِ قرَيِبٌ أ

َ
 ﴾ ...دَعاَنِ وَإِذَا سَأ

 "Kur robërit e Mi (besimtarë) të pyesin për Mua, 
(thuaju se) Unë jam afër, i përgjigjem lutjeve të 
lutësit, kur ai më lutet Mua..." (El Bekare, 186) 

Allahu i Lartësuar e sqaroi në këto ajete se Ai i 
krijoi xhinët dhe njerëzit për ta adhuruar Atë, dhe 
se Ai i urdhëroi dhe i porositi robërit e Tij, në 
Kur’anin e Tij të qartë dhe nëpërmjet gjuhës së të 
Dërguarit, paqja dhe bekimet e Allahut qofshin mbi 
të, që të mos adhurojnë askënd tjetër pos Zotit të 
tyre. 

Allahu i Lartmadhërishëm e ka sqaruar se lutja 
është një adhurim madhështor; kush tregohet 
mendjemadh ndaj saj, do të hyjë në ferr. Ai i 
urdhëroi robërit e Tij të lusin vetëm Atë dhe njoftoi 
se Ai është afër e u përgjigjet lutjeve të tyre. Prandaj 
është obligim për të gjithë robërit ta veçojnë Zotin 



 

62 

e tyre me lutje, sepse ajo është një lloj adhurimi për 
të cilin janë krijuar dhe janë urdhëruar. Allahu i 
Lartmadhërishëm thotë: 

العَْالمَِينَ ﴿  ِ رَب   ِ لِلََّّ وَمَمَاتيِ  وَمَحيَْايَ  وَنسُُكيِ  صَلاَتيِ  إنَِّ  لهَُ   162قلُْ  شَرِيكَ  لاَ 
لُ المُْسْلمِِينَ  وَّ

َ
ناَ أ
َ
مِرتُْ وَأ

ُ
 ﴾ 163وَبذَِلكَِ أ

 "Thuaj: 'Në të vërtetë, namazi im, kurbani im, 
jeta ime dhe vdekja ime, i përkasin vetëm Allahut, 
Zotit të botëve. 

 Ai nuk ka asnjë ortak. Kështu jam urdhëruar dhe 
unë jam i pari që i nënshtrohem Atij.'" (El Enam, 
162-163) 

Allahu i Madhërishëm e ka porositur Profetin e 
Tij صلى الله عليه وسلم që t’u bëjë me dije njerëzve se namazi i tij, 
therja e kurbanit, jeta e tij dhe vdekja e tij janë për 
Allahun, Zotin e botëve, pa i shoqëruar Atij askënd. 
Prandaj kushdo që ther kurban për dikë tjetër 
përveç Allahut, i ka shoqëruar Allahut dikë tjetër, 
ashtu si edhe sikur të falej për dikë tjetër përveç Tij; 
ngase Allahu i Madhërishëm i ka përmendur bashkë 
namazin dhe therjen e kurbanit, dhe ka bërë të 
ditur se ato janë vetëm për Allahun, pa i shoqëruar 
Atij askënd. Kushdo që ther ndonjë kurban për dikë 
tjetër përveç Allahut, qoftë për xhinët, engjëjt, të 
vdekurit a të tjerë, për t’u afruar tek ata, ai është si 
ai që i falet dikujt tjetër përveç Allahut. Dhe në 
hadithin e saktë thuhet se Profeti, -sal-lallahu alejhi 
ue sel-lem!-, ka thënë: 



 

63 

 »لعََنَ الُله مَنْ ذَبحََ لِغَيِْْ الِله«.

 "Allahu e lëshoftë mallkimin e Tij mbi atë që ther 
kurban për dikë tjetër përveç Allahut!" Imam 
Ahmedi e shënon me zinxhir të mirë hadithin që e 
përcjell Tarik ibn Shihabi (Allahu qoftë i kënaqur 
me të!), se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

فَقَالوُا   شَيئًا،  لََُ  يقُرِّبَ  حَتََّّ  حَدٌ 
َ
أ يََُوزهُُ  لََ  صَنمٌَ  لهَُم  قَوم   عََلَ  رجَُلََّنِ  »مرَّ 

بُهُ، قاَلوُا: قرَِّبْ وَلوَْ ذَباَباً، فَقَرَّبَ ذُباَباً،   قرَِّ
َ
حَدِهِمَا: قرَِّبْ. قَالَ: ليَسَ عِندِي شََءٌ أ

َ
لِأ

فَدَخَلَ النَّارَ  حَد  شَيئًْا فخََلُّوا سَبِيلَهُ، 
َ
قرَِّبَ لِأ

ُ
قَالَ: مَا كُنتُْ لِأ وَقَالوُا للِآخَرِ: قرَِّبْ.   ،

بُوا عُنقَُه، فدََخَلَ الجنََّةَ«.   دُونَ الِله جَلَّ جَلََّلَُُ، فضَََُ

 "Dy burra kaluan pranë një populli që kishin një 
idhull, të cilin nuk e kalonte askush pa bërë një 
kurban për të. I thanë njërit prej tyre: 'Bëj dhe ti 
diçka kurban!' Ai tha: 'Nuk kam asgjë për të bërë 
kurban' Ata thanë: 'Bëj qoftë edhe një mizë.' Ai bëri 
kurban një mizë, kështu që ia liruan rrugën, dhe 
hyri në Zjarr. Pastaj i thanë tjetrit: 'Bëj dhe ti një 
kurban!' Ai tha: 'Unë kurrë nuk do të bëja diçka 
kurban për dikë përveç Allahut të Lartmadhëruar' 
Atëherë ata e vranë atë dhe ai hyri në Xhenet." 

Pra, nëse ai që i bën kurban një statuje apo 
diçkaje të ngjashme me të, duke i ofruar madje edhe 
një mizë si kurban, bëhet idhujtar dhe e meriton 
hyrjen në zjarr; atëherë ç’të thuhet për ata që u 
luten xhinëve, engjëjve dhe evlijave? E ç’të thuhet 
për atë që u kërkon shpëtim, u bën zotime atyre dhe 



 

64 

u afrohet me therje kafshësh, duke shpresuar me 
këtë ruajtjen e pasurisë së tij, shërimin e të sëmurit 
të tij, ose sigurinë e bagëtive dhe të mbjellave të tij? 
E ç’të thuhet për atë që e bën këtë nga frika e së 
keqes së xhinëve, apo për arsye të ngjashme me 
këtë?! S’ka dyshim se kush bën këtë apo gjëra tjera 
të ngjashme me të, e meriton më tepër të quhet 
idhujtar dhe e meriton më tepër të hyjë në zjarr se 
ai njeri që i ofroi statujës një mizë si kurban. 

Gjithashtu, ndër ato që janë përmendur në këtë 
çështje, është dhe fjala e të Lartësuarit: 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ كِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡ

َ
ينُ   2إنَِّآ أ ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

َّا   وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ِ زُلفَۡىَٰٓ إنَِّ  ٱلخۡاَلصَُِۚ وَٱل بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ ليُِقَر 

كََٰذِبٞ   هُوَ  مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ
ارٞ   ﴾ 3كَفَّ

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të çiltër për Të!" 

 "Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu', Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 1-3) Po ashtu Allahu i Lartësuar thotë: 

هُمْ وَلاَ يَنفَْعُهُمْ وَيقَُولوُنَ هَؤُلاَءِ شُفَعَاؤُناَ ﴿ ِ مَا لاَ يضَُرُّ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللََّّ



 

65 

رضِْ سُبحَْانهَُ وَتَعَاليَ  
َ
مَاوَاتِ وَلاَ فيِ الأْ َ بمَِا لاَ يَعْلمَُ فيِ السَّ تنَُب ئُِونَ اللََّّ

َ
ِ قلُْ أ عِندَْ اللََّّ
ا يشُْرِكُونَ   ﴾ 18عَمَّ

 "Ata adhurojnë në vend të Allahut ato që as nuk 
u bën dëm, as nuk u sjell dobi dhe thonë: 'Këta janë 
ndërmjetësit tanë tek Allahu'! Thuaj: 'A po i tregoni 
Allahut për diçka që Ai nuk e di në qiej dhe në 
Tokë?!' Qoftë i lavdëruar dhe i lartësuar Ai mbi 
gjithçka që ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!" 
(Junus, 18) 

Pra, Allahu i Lartësuar në këto dy ajete bëri të 
ditur se idhujtarët, pos Tij, morën mbrojtës nga 
krijesat, të cilët i adhuronin krahas Tij me lutje, 
frikë, shpresë, flijime, zotime e gjëra të tjera të 
ngjashme, duke pretenduar se ata mbrojtës e 
afrojnë tek Allahu atë që i adhuron dhe se 
ndërmjetësojnë për ta pranë Tij. Më pas Allahu i 
Lartësuar i përgënjeshtroi, ua qartësoi kotësinë, 
dhe i quajti gënjeshtarë, jobesimtarë e idhujtarë, si 
dhe e pastroi Veten nga idhujtaria e tyre. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ا يشُْرِكُونَ ﴿...  ﴾ سُبحَْانهَُ وَتَعَاليَ عَمَّ

 "Qoftë i lavdëruar Ai dhe i lartësuar mbi gjithçka 
që ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!" (En Nahl, 1) 
Prandaj kuptohet se kush e merr një engjëll, ose një 
profet, ose një xhind, ose një pemë ose një gur, dhe 
i lutet atij krahas Allahut, i kërkon ndihmë, dhe i 



 

66 

afrohet me zotim dhe me therjen e kurbanit, me 
shpresë se ai do të ndërmjetësojë te Allahu dhe do 
ta afrojë tek Ai, ose me shpresën e shërimit të 
sëmurit, ruajtjen e pasurisë, sigurinë e atij që është 
në udhëtim, apo të tjera të ngjashme; ai ka rënë në 
këtë shirk të madh dhe në këtë bela të kobshme, për 
të cilën Allahu i Madhëruar ka thënë: 

﴿ ِ نْ يشُْرَكَ بهِِ وَيَغْفرُِ مَا دُونَ ذَلكَِ لمَِنْ يشََاءُ وَمَنْ يشُْركِْ باِللََّّ
َ
َ لاَ يَغْفرُِ أ إنَِّ اللََّّ
 ﴾ 48فَقَدِ افْترََى إثِْمًا عَظِيمًا

 "Vërtet, Allahu nuk fal që të adhurohet dikush 
apo diçka tjetër veç Atij, por gjynahet e tjera më të 
vogla ia fal kujt të dojë. Kushdo që i bën shok 
Allahut (në adhurim), ka bërë gjynah të 
tmerrshëm." (En Nisa, 48), Allahu i Lartësuar thotë: 

المِِينَ مِنْ ﴿ ارُ وَمَا للِظَّ وَاهُ النَّ
ْ
ُ عَليَهِْ الجْنََّةَ وَمَأ مَ اللََّّ ِ فَقَدْ حَرَّ إنَِّهُ مَنْ يشُْركِْ باِللََّّ

نصَْار  
َ
 ﴾ 72أ

 "Sigurisht, atij që adhuron tjetërkënd përveç 
Allahut, Allahu do t’ia ndalojë Xhenetin dhe strehim 
i tij do të jetë Zjarri. Për keqbërësit nuk ka 
ndihmës." (El Maide, 72) 

Ndërmjetësimi (shefati) në Ditën e Gjykimit 
është vetëm për muvehidët (monoteistët, 
besimtarët e drejtë) dhe për ata me sinqeritet, e jo 
për njerëzit e shirkut (idhujtarisë), ashtu siç ka 
thënë i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم, kur i thanë: “O i 
Dërguari i Allahut, kush është njeriu më fatlum që 



 

67 

do ta fitojë ndërmjetësimin (shefatin) tënd Ditën e 
Gjykimit?” Tha: 

 »مَنْ قَالَ: لََ إلَََِ إِلََّ الُله خَالصًِا مِنْ قلَبِْهِ«. 

 "Ai që thotë: "La ilahe il-lallah" me zemër të 
sinqertë." Ai gjithashtu ka thënë: 

تُ دَعْوَتِِ شَفَاعَةً »لِكُُِّ نبٍَِِّ  
ْ
لَ كُُُّ نبَِِ  دَعْوَتهَُ، وَإِنِِّّ اخْتـَبأَ دَعْوَةٌ مُسْتجََابةٌَ، فَتَعَجَّ

تِِ لََ يشُِْْكُ بِالِله شَيئًْا«. مَّ
ُ
ةٌ إِنْ شَاءَ الِله مَن مَاتَ مِنْ أ

تِِ يوَمَ القِيَامَةِ، فهََِِ ناَئلَِ مَّ
ُ
 لِأ

 “Çdo profet ka një lutje të pranuar. Secili profet 
e ka përshpejtuar lutjen e tij, ndërsa unë e kam 
ruajtur lutjen time si ndërmjetësim për umetin tim 
Ditën e Kiametit. Ajo, në dashtë Allahu, do të 
përfshijë këdo nga umeti im që vdes pa i bërë shok 
Allahut.” 

Mushrikët (idhujtarët) e parë besonin se Allahu 
është Zoti i tyre, Krijuesi i tyre dhe Furnizuesi i tyre; 
por vetëm se u lidhën me profetët, evlijatë, engjëjt, 
drunjtë, gurët e gjëra të tjera të ngjashme, duke 
shpresuar ndërmjetësimin e tyre tek Allahu dhe që 
ata t’i afrojnë pranë Tij, siç u përmend në ajetet e 
mëparshme. Allahu nuk i arsyetoi me këtë, 
përkundrazi, i qortoi për këtë në Librin e Tij 
madhështor, i quajti mohues dhe idhujtarë, dhe i 
përgënjeshtroi në pretendimin e tyre se zotat e tyre 
ndërmjetësojnë për ta dhe i afrojnë tek Allahu. As i 
Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم nuk i arsyetoi; përkundrazi, i 
luftoi për këtë shirk, derisa t'ia kushtonin 



 

68 

adhurimin vetëm Allahut, duke vepruar sipas fjalës 
së të Lartësuarit: 

﴿ ِ ينُ لِلََّّ ِ  ﴾ ...وَقَاتلُِوهُمْ حَتَّي لاَ تكَُونَ فتِنَْةٌ وَيكَُونَ الد 

 "Luftojini ata derisa të zhduket mosbesimi dhe 
derisa të mbretërojë besimi vetëm për Allahun..." 
(El Bekare, 193) Po kështu ka thënë Pejgamberi صلى الله عليه وسلم: 

دًا رسَُولُ الِله،  نَّ مُُمََّ
َ
نْ لََ إلََِ إِلََّ الُله وَأ

َ
قَاتلَِ النَّاسَ حَتََّّ يشَْهَدُوا أ

ُ
نْ أ

َ
مِرْتُ أ

ُ
»أ

مْوَالهَُمْ إِلََّ  
َ
كََةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلكَِ عَصَمُوا مِنِِّّ دِمَاءَهُم وَأ لََّةَ، وَيُؤتوُا الزَّ وَيقُِيمُوا الصَّ

 حِسَابُهُم عََلَ الِله«. بَِِقِّ الِإسْلََّمِ، وَ 

 "Jam urdhëruar t'i luftoj njerëzit derisa të 
dëshmojnë se askush përveç Allahut nuk meriton të 
adhurohet dhe se Muhamedi është i Dërguari i 
Allahut, të falin namazin dhe të japin zekatin. E, kur 
ta bëjnë këtë, unë ua mbroj gjakun dhe pasurinë, 
përveçse me të drejtën e Islamit, ndërkaq llogaria e 
tyre është tek Allahu." Kuptimi i fjalës së tij صلى الله عليه وسلم: 

ن لََ إلََِ إِلََّ الُله«
َ
 . »حَتََّّ يشَْهَدُوا أ

 «Derisa të dëshmojnë se s'ka të adhuruar me të 
drejtë përveç Allahut» Është që ta veçojnë Allahun 
me adhurim, duke mos adhuruar askënd tjetër pos 
Tij. 

Idhujtarët i frikësoheshin xhindeve dhe 
kërkonin mbrojtje nga xhindet; e në lidhje me këtë 
Allahu i Lartësuar shpalli fjalën e Tij: 

ِ فزََادُوهُمْ رَهَقًا﴿ نَّهُ كَانَ رجَِالٌ مِنَ الإْنِسِْ يَعُوذُونَ برِجَِال  مِنَ الجِْن 
َ
 ﴾ 6وَأ



 

69 

 "Në të vërtetë, ka pasur njerëz që kërkonin 
mbrojtje nga xhindet, por kjo vetëm sa i çoi më tej 
në gabime." (El Xhin, 6) Dijetarët e tefsirit kanë 
thënë për këtë ajet fisnik se kuptimi i fjalës së të 
Lartësuarit: 

 ﴾ فزََادُوهُمْ رَهَقًا﴿...

 "...por kjo vetëm sa i çoi më tej në gabime." 
Domethënë: i çoi më tej në panik e frikë; sepse 
xhinët vetëmadhështohen dhe bëhen 
mendjemëdhenj, kur i shohin njerëzit që kërkojnë 
mbrojtje nga ata; dhe atëherë ua shtojnë frikën dhe 
panikun, që të shtojnë adhurimin ndaj tyre dhe t’u 
drejtohen atyre për mbrojtje. 

Allahu ua zëvendësoi myslimanëve atë me 
kërkimin e mbrojtjes nga Ai, dhe nëpërmjet fjalëve 
të Tij të plota; e për këtë Allahu i Madhëruar shpalli: 

ِ إنَِّهُ سَمِيعٌ عَليِمٌ ﴿ يطَْانِ نزَْغٌ فَاسْتَعِذْ باِللََّّ ا يَنزْغََنَّكَ مِنَ الشَّ  ﴾ 200وَإِمَّ

 "Nëse djalli përpiqet të të shtyjë drejt së keqes, 
kërko strehim tek Allahu, se vërtet, Ai dëgjon dhe di 
gjithçka." (El Araf, 200) Po ashtu, fjala e Tij: 

ِ الفَْلَقِ ﴿ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾ 1قلُْ أ

 "Thuaj: 'Kërkoj mbështetje te Zoti i agimit'" 
Është vërtetuar nga Pejgamberi صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

هُ  اتِ مِنْ شََِّ مَا خَلَقَ(؛ لمَ يضََُُّ عُوذُ بكَِلِمَاتِ الِله التَّامَّ
َ
لًَ فَقَالَ: )أ »مَنْ نزََلَ مَنِْْ

لَِِ ذَلكَِ«.  لَ مِنْ مَنِْْ  شََءٌ حَتََّّ يرَْتََِ



 

70 

 "Atij që shkon në një vend dhe thotë: 'Eudhu bi 
kelimatil-lahit-tammati min sherri ma halek 
(Kërkoj mbrojtje nëpërmjet fjalëve të përsosura të 
Allahut nga e keqja që ka krijuar)!', nuk i bën dëm 
asgjë derisa të largohet nga ai vend." 

Nga ajetet dhe hadithet e lartpërmendura, e 
kupton kërkuesi i shpëtimit, ai që dëshiron ta ruajë 
fenë e tij dhe të jetë i shpëtuar nga shirku, i qarti 
dhe i paqarti, se lidhja me të vdekurit, me engjëjt, 
me xhindët dhe me krijesa të tjera; t’i lusësh ata, të 
kërkosh strehim tek ata e gjëra të tjera të ngjashme; 
janë prej veprave të njerëzve të kohës së injorancës 
pagane, idhujtarëve, dhe prej llojeve më të 
shëmtuara të shirkut ndaj Allahut të Madhëruar. 
Andaj është obligim të braktiset, të kihet kujdes 
prej tij, të këshillohen mes vete për ta braktisur, dhe 
të kundërshtohet e qortohet ai që e bën. 

Sa i përket atij që është i njohur ndër njerëzit për 
këto vepra të shirkut: nuk lejohet martesa me të, as 
të hahet nga ajo që ai ka therur, as të falet namazi i 
xhenazes për të, e as të falet namazi pas tij, derisa 
ta shpallë haptazi pendimin te Allahu i Lartësuar 
për këtë dhe t’ia përkushtojë me sinqeritet lutjen 
dhe adhurimin vetëm Allahut. Lutja është vetë 
adhurimi, madje thelbi i adhurimit, siç ka thënë 
Profeti صلى الله عليه وسلم: 

عََءُ هُوَ العِبَادَةُ«.   »الدُّ



 

71 

 "Lutja është vetë adhurimi" Gjithashtu është 
transmetuar nga Profeti (paqja qoftë mbi të!) në një 
version tjetër se ka thënë: 

عََءُ مُخُّ العِبَادَةِ«.   »الدُّ

 "Lutja është thelbi i adhurimit." Sa i përket 
martesës me idhujtarët: Allahu i Lartësuar thotë: 

وَلوَْ ﴿ مُشْرِكَة   مِنْ  خَيرٌْ  مُؤْمِنَةٌ  مَةٌ 
َ
وَلأَ يؤُْمِنَّ  حَتَّي  المُْشْركَِاتِ  تَنكِْحُوا  وَلاَ 

عْجَبَتكُْمْ وَلاَ تُنكِْحُوا المُْشْرِكيِنَ حَتَّي يؤُْمِنُوا وَلعََبدٌْ مُؤْمِنٌ خَيرٌْ مِنْ مُشْركِ  وَلوَْ 
َ
أ

ولئَكَِ يدَْعُونَ إلِيَ ال
ُ
عْجَبَكُمْ أ

َ
ُ يدَْعُو إلِيَ الجْنََّةِ وَالمَْغْفرَِةِ بإِذِنْهِِ وَيبَُي نُِ آياَتهِِ  أ ارِ وَاللََّّ نَّ

رُونَ   ﴾ 221للِنَّاسِ لعََلَّهُمْ يَتَذَكَّ

 "Mos u martoni me paganet, gjersa të bëhen 
besimtare. Skllavja besimtare është më e mirë se 
pagania, edhe nëse kjo e fundit mund t’ju pëlqejë. 
Mos i martoni myslimanet me paganë, gjersa ata të 
bëhen besimtarë. Skllavi besimtar është më i mirë 
se pagani, edhe nëse ky i fundit mund t’ju pëlqejë. 
Ata ju thërrasin në zjarr, kurse Allahu, me mirësinë 
e Tij, ju thërret në Xhenet e falje (të gjynaheve). Ai 
ua shpjegon njerëzve shpalljet e Veta, që ata të 
mendojnë" (El Bekare, 221) Kështu Allahu, i 
Lartësuar, i ndaloi myslimanët të martohen me 
paganet, nga radhët e adhurueseve të idhujve, 
xhindëve, engjëjve e gjërave të tjera, derisa ato të 
besojnë dhe t’ia kushtojnë adhurimin me sinqeritet 
vetëm Allahut, ta besojnë të Dërguarin صلى الله عليه وسلم në atë që 
ka sjellë dhe ta ndjekin udhën e tij. Po ashtu, Ai e 



 

72 

ndaloi martesën e paganëve me gratë myslimane, 
derisa ata të besojnë duke ia kushtuar adhurimin 
me sinqeritet vetëm Allahut, ta besojnë të 
Dërguarin صلى الله عليه وسلم dhe ta ndjekin atë. 

Allahu i Madhëruar ka bërë të ditur se robëresha 
besimtare është më e mirë se femra e lirë idhujtare, 
edhe nëse e mahnit shikuesin me bukurinë e saj dhe 
dëgjuesin me bukurinë e të folurit të saj; dhe se robi 
besimtar është më i mirë se i liri idhujtar, edhe 
sikur ta mahnitë dëgjuesin dhe shikuesin me 
bukurinë, oratorinë, trimërinë e tij etj; pastaj i ka 
sqaruar shkaqet e kësaj përparësie me fjalën e Tij të 
Lartësuar: 

ارِ ﴿... ولئَكَِ يدَْعُونَ إلِيَ النَّ
ُ
 ﴾ ...أ

 "Ata ju thërrasin në zjarr" (El Bekare, 221) Me 
këtë synohen: idhujtarët dhe idhujtaret; sepse ata, 
me fjalët, veprat, sjelljen dhe moralin e tyre, janë 
thirrës për në Zjarr. Ndërsa besimtarët dhe 
besimtaret, me moralin, veprat dhe sjelljen e tyre, 
janë thirrës për në Xhenet. E si mund të barazohen 
këta me ata! 

Sa i përket faljes së namazit të xhenazës për 
idhujtarët: Allahu i Lartësuar, në lidhje me 
mynafikët, ka thënë: 

﴿ ِ باِللََّّ كَفَرُوا  إنَِّهُمْ  قَبرْهِِ  علَىَ  تَقُمْ  وَلاَ  بدًَا 
َ
أ مَاتَ  مِنهُْمْ  حَد  

َ
أ علَىَ   ِ

تصَُل  وَلاَ 
 ﴾ 84وَرسَُولهِِ وَمَاتوُا وَهُمْ فَاسِقُونَ 



 

73 

 "Askujt prej hipokritëve, kur të vdesin, mos ia fal 
xhenazen, as mos rri afër varrit të hipokritit, sepse 
ata e kanë mohuar Allahun dhe të Dërguarin e Tij 
dhe qëndruan të pabindur deri në vdekje." (Et 
Teube, 84) Allahu i Lartësuar e ka sqaruar në këtë 
ajet fisnik se as hipokritit e as mohuesit nuk u falet 
xhenazja, për shkak të mohimit të tyre ndaj Allahut 
dhe të Dërguarit të Tij. Po kështu, nuk falet namazi 
pas tyre dhe nuk caktohen imamë për muslimanët, 
për shkak të mohimit të tyre dhe mungesës së 
besueshmërisë së tyre, si edhe për armiqësinë e 
madhe që ekziston mes tyre dhe muslimanëve, dhe 
sepse ata nuk janë prej njerëzve të namazit dhe 
adhurimit; sepse mohimi dhe idhujtaria e 
asgjësojnë çdo vepër. Kërkojmë prej Allahut 
shpëtim nga kjo! Ndërsa sa i përket ngrënies së 
theroreve të politeistëve: Allahu i Lartësuar ka 
thënë, duke sqaruar ndalimin e ngordhësirës dhe të 
theroreve të politeistëve: 

يَاطِينَ ليَُوحُونَ وَلاَ ﴿ ِ عَليَهِْ وَإِنَّهُ لفَسِْقٌ وَإِنَّ الشَّ ا لمَْ يذُْكَرِ اسْمُ اللََّّ كُلُوا مِمَّ
ْ
تأَ

طَعْتُمُوهُمْ إنَِّكُمْ لمَُشْرِكُونَ 
َ
وْليَِائهِِمْ ليُِجَادِلوُكُمْ وَإِنْ أ

َ
 ﴾ 121إلِيَ أ

 "Mos hani asnjë mish që nuk është therur me 
emrin e Allahut, sepse kjo është gjynah! Në të 
vërtetë, djajtë i nxisin miqtë e vet që t’ju 
kundërshtojnë ju. E nëse ju u bindeni atyre, me 
siguri që edhe ju do të jeni idhujtarë. (El Enam, 
121), Allahu i Lartësuar i ndaloi muslimanët nga 



 

74 

ngrënia e ngordhësirës dhe e kafshës së therur nga 
idhujtari, sepse idhujtari është i papastër; prandaj 
ajo që ther ai është në gjykimin e ngordhësirës, 
edhe sikur të përmendë emrin e Allahut mbi të, 
sepse përmendja e emrit nga ana e tij është e 
pavlefshme dhe nuk ka asnjë efekt, ngase ajo është 
adhurim, ndërsa idhujtaria e prish adhurimin dhe e 
bën të pavlefshëm atë, derisa idhujtari të pendohet 
tek Allahu i Lartësuar. Allahu i Lartmadhëruar e ka 
lejuar vetëm ushqimin e ithtarëve të Librit, në fjalën 
e Tij: 

وتوُا الكِْتَابَ حِلٌّ لكَُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لهَُمْ ﴿...
ُ
َّذِينَ أ  ﴾ ...وَطَعَامُ ال

 "...ju janë lejuar edhe ushqimet e ithtarëve të 
Librit; po ashtu, edhe ushqimet tuaja janë të lejuara 
për ata..." (El Maide, 5) Sepse ata e lidhin veten me 
një fe qiellore dhe pretendojnë se janë nga pasuesit 
e Musait dhe Isait, edhe pse në këtë janë 
gënjeshtarë. Allahu e ka shfuqizuar fenë e tyre dhe 
e ka bërë të pavlefshme me dërgimin e Muhamedit 
 për mbarë njerëzit. Por Allahu i Lartësuar na e ka صلى الله عليه وسلم
lejuar ushqimin e ithtarëve të Librit dhe gratë e 
tyre, për një urtësi të thellë dhe konsiderata të 
posaçme, të cilat i kanë sqaruar dijetarët. Kjo, 
ndryshe nga idhujtarët, adhuruesit e idhujve dhe të 
të vdekurve – qofshin nga profetët, evlijatë apo të 
tjerë – sepse feja e tyre nuk ka asnjë bazë e as 
ndonjë shkas që ta arsyetojë; përkundrazi, ajo është 



 

75 

e pavërtetë që në themel. Prandaj kafsha e therur 
prej ithtarëve të saj (idhujtarëve pra) konsiderohet 
e ngordhur dhe nuk lejohet ngrënia e saj. 

Ndërsa kur një person i thotë tjetrit: “Të 
pushtofshin xhindët!”, “Të marrshin xhindët!”, “Të 
marrtë dreqi!”, dhe shprehje tjera të ngjashme me 
këto, bëjnë pjesë te sharjet dhe fyerjet, dhe kjo nuk 
lejohet mes myslimanëve, ashtu si të gjitha llojet e 
tjera të sharjeve dhe fyerjeve. Kjo nuk është prej 
shirkut, përveç nëse ai që e thotë këtë beson se 
xhinët ndërhyjnë te njerëzit pa lejen e Allahut dhe 
pa dëshirën e Tij. Prandaj, kush e ka këtë bindje për 
xhindët ose për ndonjë krijesë tjetër, është 
jobesimtar me këtë bindje; sepse Allahu, qoftë i 
Lartësuar, është Sunduesi dhe Pronari i çdo gjëje, i 
Fuqishëm për çdo gjë, Ai që sjell dobi dhe dëm, dhe 
asgjë nuk ndodh veçse me lejen, dëshirën dhe 
kaderin e Tij të shkruar më herët, ashtu siç thotë 
Allahu i Lartësuar, duke e urdhëruar të Dërguarin e 
Tij صلى الله عليه وسلم që t’ua bëjë të ditur njerëzve këtë parim të 
madh: 

عْلمَُ الغَْيْبَ  ﴿
َ
ُ وَلوَْ كُنتُْ أ َّا مَا شَاءَ اللََّّ إلِ ا  نَفْعًا وَلاَ ضَرًّ مْلكُِ لنَِفْسِي 

َ
قلُْ لاَ أ

ا نذَِيرٌ وَبشَِيرٌ لقَِوْم  يؤُْمِنُونَ 
َّ ناَ إلِ

َ
وءُ إنِْ أ نيَِ السُّ  ﴾ 188لاَسْتَكْثرَتُْ مِنَ الخْيَرِْ وَمَا مَسَّ

 "Thuaj: 'Unë nuk mund t’i sjell vetes as dobi, as 
dëm, përveçse aq sa dëshiron Allahu. Sikur ta dija të 
padukshmen, do t’i shumoja të mirat dhe nuk do të 
më prekte asnjë e keqe. Unë jam vetëm 



 

76 

paralajmërues dhe sjellës i lajmeve të mira për 
njerëzit që besojnë'". (El Araf, 188) E nëse zotëria i 
krijesave dhe më i miri ndër ta, Profeti صلى الله عليه وسلم, nuk 
posedon as dëm e as dobi për vete, veçse aq sa do 
Allahu, atëherë ç’mund të thuhet për të tjerët prej 
krijesave?! Ajetet në këtë kuptim janë të shumta. 

Sa i përket pyetjes së fatthënësve, mashtruesve 
dhe astrologëve, e të ngjashmëve me ta, nga ata që 
japin lajme për të fshehtën, ajo është e qortueshme 
dhe e ndaluar; t’u besosh atyre është edhe më e 
rëndë dhe më e shëmtuar; madje është prej degëve 
të kufrit (mosbesimit), për shkak të fjalës së Profetit 
 :صلى الله عليه وسلم

رْبَعِيَن يوَمًا«. 
َ
؛ لمَْ تُقْبلَْ لََُ صَلََّةٌ أ لََُ عَنْ شََء 

َ
افًا فسََأ تََ عَرَّ

َ
 »مَنْ أ

 Atij që shkon te falltari dhe e pyet për diçka, nuk 
do t’i pranohet namazi dyzet ditë. E shënon Muslimi 
në "Sahihun" e tij. Gjithashtu në “Sahihun” e tij 
përcillet nga Muavije ibn el-Hakem es-Sulemi 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!): 

انِ وسَُؤَالهِِم«.  نَّ النَّبَِّ صلى الله عليه وسلم نَهََ عَنْ إتِْيَانِ الكُهَّ
َ
 »أ

 "Profeti صلى الله عليه وسلم e ka ndaluar shkuarjen te falltarët dhe 
pyetjen e tyre." 

Autorët e suneneve kanë transmetuar nga 
Pejgamberi صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

د  صلى الله عليه وسلم«.  نزِْلَ عََلَ مُُمََّ
ُ
قَهُ بِمَا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أ تََ كََهِنًا، فَصَدَّ

َ
 »مَنْ أ

 "Kush shkon te falltari dhe i beson asaj që thotë, 



 

77 

ka mohuar atë që i ka zbritur Muhamedit صلى الله عليه وسلم." 
Hadithet që përcjellin këtë kuptim janë të shumta. 
Andaj është obligim për myslimanët: të ruhen nga 
pyetja e falltarëve dhe fatthënësve, si edhe nga të 
gjithë sharlatanët që merren me informimin e 
njerëzve për të fshehtën dhe me mashtrimin e 
myslimanëve, qoftë kjo në emër të mjekësisë apo të 
diçkaje tjetër, ngase Profeti صلى الله عليه وسلم e ka ndaluar këtë dhe 
ka paralajmëruar prej saj. Në këtë hyn edhe ajo që 
disa njerëz e pretendojnë në emër të mjekësisë, nga 
çështjet e së fshehtës: kur nuhat çallmën e të 
sëmurit, ose shaminë e të sëmurës, ose të ngjashme 
me këto, e pastaj thotë: ky burrë i sëmurë ose kjo 
grua e sëmurë ka bërë kështu e ashtu, ka vepruar 
kështu e ashtu, tregon për gjëra që lidhen me të 
fshehtën, për të cilat në çallmën e të sëmurit apo në 
sendet e tjera të tij nuk ka asnjë shenjë që të 
dëshmojë. Qëllimi i kësaj është vetëm mashtrimi i 
popullit të thjeshtë që të thonë: ai është i ditur në 
mjekësi, në llojet e sëmundjeve dhe shkaqet e tyre. 
Ndoshta u jep edhe ndonjë ilaç, dhe mund të 
përkojë që shërimi të ndodhë me caktimin e 
Allahut, e pastaj ata mendojnë se ishte për shkak të 
ilaçit të tij. Ndodh që sëmundja të vijë nga shkaqet 
e disa xhindëve dhe shejtanëve, të cilët i shërbejnë 
atij që e pretendon mjekësinë dhe e njoftojnë për 
disa nga të fshehtat që i zbulojnë; ai mbështetet tek 
ata dhe i kënaq me forma adhurimi që u përshtaten 



 

78 

atyre, ndaj ata largohen prej atij të sëmuri dhe e 
lënë dëmin të cilin ia shkaktonin. Kjo është diçka e 
njohur për xhindët, shejtanët dhe për ata që i 
përdorin ata. 

Është obligim për muslimanët gjithashtu: të 
ruhen prej kësaj gjëje, të këshillojnë njëri-tjetrin 
për ta braktisur atë, të mbështeten tek Allahu i 
Madhëruar në këtë çështje dhe në të gjitha çështjet. 
Nuk ka të keqe të përdoren rukje legjitime dhe 
barnat e lejuara, si edhe të mjekohen te mjekët që 
kryejnë ekzaminimin e të sëmurit dhe e 
konfirmojnë sëmundjen e tij me shkaqe shqisore 
dhe të arsyeshme. Është transmetuar në mënyrë të 
saktë nga Profeti صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

نزَْلَ لََُ شِفَاءً، عَلِمَهُ مَنْ علِمه، وجََهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ«. 
َ
نزَْلَ الُله دَاءً إِلََّ أ

َ
 »مَا أ

 “Nuk e ka lëshuar Zoti ndonjë sëmundje, veçse 
ka zbritur për të një shërim; e diti kush e diti, s’e diti 
kush s’e diti!” Po kështu ka thënë: 

 بِإِذْنِ الِله«. 
َ
اءَ برَََأ صِيبَ دَوَاءٌ الدَّ

ُ
 »لِكُُِّ دَاء  دَوَاءٌ، فإِذَا أ

 “Për çdo sëmundje ka ilaç; e nëse ilaçi i 
sëmundjes është gjetur, atëherë sëmundja shërohet 
me lejen e Allahut.” Po kështu ka thënë: 

 .»  »عِبَادَ الِله، تدََاوَوا وَلََ تدََاوَوا بِِرََام 

 “O robër të Allahut, kurohuni, por mos e bëni atë 
me diçka të ndaluar!” Hadithet që përcjellin këtë 
kuptim janë të shumta. 



 

79 

Allahun e Madhëruar e lusim të përmirësojë 
gjendjen e të gjithë muslimanëve, t’u shërojë 
zemrat dhe trupat nga çdo e keqe, t’i bashkojë në 
udhëzim, dhe të na ruajë ne dhe ata nga sprovat 
devijuese, si dhe nga bindja ndaj shejtanit dhe 
miqve të tij! Ai, me të vërtetë, është i Plotfuqishëm 
për çdo gjë. Nuk ka as forcë e as fuqi përveçse me 
Allahun, të Lartin, të Madhërishmin. 

Salavatet, selamet dhe bekimet qofshin për robin 
dhe të Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen dhe shokët e tij! 

 
 

*** 

  



 

80 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ

Broshura e katërt: 

Në lidhje me gjykimin mbi euradet 

(programet e përditshme të adhurimit 

vullnetar) me përmbajtje heretike dhe 

pagane. 
Nga Abdulaziz ibn Abdullah ibn Bazi, drejtuar 

vëllait të nderuar (.........), Allahu e udhëzoftë drejt 
çdo të mire, Amin. 

Paqja, mëshira dhe bekimet e Allahut qofshin 
mbi ju! 

Më arriti letra juaj e nderuar – Allahu ju 
begatoftë me udhëzimin e Tij – dhe nga përmbajtja 
e saj mësova se në vendin tuaj ka njerëz që i 
përmbahen euradeve për të cilat Allahu nuk ka 
zbritur kurrfarë argumenti; disa prej tyre janë 
bidate, e disa bien në idhujtari, dhe këtë ia 
atribuojnë Emirit të besimtarëve: Ali bin Ebi Talibit 
– Allahu qoftë i kënaqur me të – dhe të tjerëve. Ata 
i lexojnë këto evrade në mbledhjet e dhikrit, ose në 
xhami pas namazit të akshamit, duke pretenduar se 
kjo është mjet për t’iu afruar Allahut, siç thonë: “Për 
hir të Allahut; o njerëzit e Allahut; na ndihmoni me 
ndihmën e Allahut; dhe bëhuni ndihma jonë me 
ndihmën e Allahut.” Dhe si thënia e tyre: “O aktab, o 
zotërinj, përgjigjuni o ju që na jepni ndihmë dhe 



 

81 

ndërmjetësoni tek Allahu për ne! Ky është 
shërbëtori juaj që qëndron, i përkushtuar në derën 
tuaj dhe i frikësuar nga mangësitë e tij. Na eja në 
ndihmë, o i Dërguari i Allahut. Nuk kam tjetër veç 
jush ku të shkoj; prej jush plotësohet kërkesa, dhe 
ju jeni miqtë e Allahut; për hir të Hamzës, prijësit të 
dëshmorëve; dhe për hir të gjithë atyre prej jush që 
janë ndihmëtarë për ne, ndihmona o i Dërguari i 
Allahut!.” Dhe siç thonë: "O Allah bekoje atë që Ti e 
bëre shkak për zbulimin e sekreteve të 
Plotfuqishmërisë Tënde dhe për shfaqjen e dritave 
të Mëshirës Sate, e kështu ai u bë përfaqësues i 
Pranisë Hyjnore dhe mëkëmbës i sekreteve Tua". 

Si dhe mësuam nga përmbajtja e letrës suaj për 
dëshirën tuaj që t'ju sqaroj se çfarë është bidat (risi) 
e çfarë është shirk, dhe a është i vlefshëm namazi 
prapa imamit që bën këtë lutje? 

Përgjigjja: Çdo lavdërim i takon vetëm Allahut, 
ndërsa salavatet dhe selamet qofshin për atë, pas të 
cilit nuk ka profet tjetër, për familjen dhe shokët e 
tij, dhe për ata që ecin sipas udhëzimit të tij deri në 
Ditën e Gjykimit! 

Dije — Allahu të dhëntë sukses — se Allahu i 
Lartësuar nuk i krijoi krijesat dhe nuk i dërgoi të 
dërguarit — paqja dhe bekimi i Allahut qofshin mbi 
ta — veçse që të adhurohet vetëm Ai, pa ortak, e jo 
dikush tjetër përveç Tij, siç thotë i Lartësuari: 

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ



 

82 

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) 

Adhurimi — siç e sqaruam më herët — është: 
bindja ndaj Tij dhe ndaj të Dërguarit të Tij, 
Muhamedit صلى الله عليه وسلم; duke bërë atë që ka urdhëruar 
Allahu dhe i Dërguari i Tij, dhe duke lënë atë që 
Allahu dhe i Dërguari i Tij e kanë ndaluar; mbi 
bazën e besimit në Allahun dhe në të Dërguarin e 
Tij, me dëlirësi për Allahun në vepra; shoqëruar me 
dashurinë maksimale për Allahun dhe me përuljen 
e plotë vetëm ndaj Tij, e jo ndaj dikujt tjetër; ashtu 
siç ka thënë Allahu i Lartësuar: 

َّا إيَِّاهُ ﴿ َّا تَعْبُدُوا إلِ ل
َ
 ﴾ ...وَقَضَي رَبُّكَ أ

 "Zoti yt ka urdhëruar, që të mos adhuroni 
askënd tjetër përveç Atij..." (El Isra, 23) Pra, ka 
urdhëruar dhe porositur që të adhurohet vetëm Ai. 
Allahu i Lartësuar thotë: 

العَْالمَِينَ ﴿  ِ رَب   ِ ِينِ   3الرَّحْمنَِ الرَّحِيمِ   2الحْمَْدُ لِلََّّ الد  يوَمِْ  نَعْبُدُ   4مَالكِِ  إيَِّاكَ 
 ﴾ 5وَإِيَّاكَ نسَْتَعِينُ 

 "Çdo lavdërim i përket Allahut, Zotit të botëve, 
 të Gjithëmëshirshmit, Mëshirëplotit, 
 Sunduesit të Ditës së Gjykimit. 
 Vetëm Ty të adhurojmë dhe vetëm prej Teje 

ndihmë kërkojmë. (El-Fatiha, 2-5) Me këto ajete, 
Allahu i Lartësuar e bëri të qartë se Ai është i Vetmi 
që meriton të adhurohet dhe se ndihma kërkohet 



 

83 

vetëm prej Tij. Allahu i Lartësuar thotë gjithashtu: 

ِينَ ﴿ َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل ِ فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ كِتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلۡ

َ
ينُ   2إنَِّآ أ ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

 ﴾ ...ٱلخۡاَلصَُِۚ 

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të çiltër për Të! 

 Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë..." (Ez 
Zumer, 2-3) Allahu i Lartësuar thotë gjithashtu: 

ينَ وَلوَْ كَرهَِ الكْاَفرُِونَ ﴿ ِ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد   ﴾14فَادْعُوا اللََّّ

 "Andaj, lutjuni Allahut me adhurim të sinqertë 
për Të, edhe nëse këtë e urrejnë jobesimtarët!" 
(Gafir, 14) Allahu i Lartësuar thotë: 

حَدًا﴿
َ
ِ أ ِ فلَاَ تدَْعُوا مَعَ اللََّّ نَّ المَْسَاجِدَ لِلََّّ

َ
 ﴾ 18وَأ

 "Xhamitë i janë kushtuar vetëm Allahut, prandaj 
mos iu lutni askujt krahas Allahut!" (El Xhin, 18), 
Ajetet që përcjellin këtë kuptim janë të shumta, dhe 
që të gjitha tregojnë se është obligim që adhurimi t’i 
kushtohet vetëm Allahut. 

Është e ditur se lutja, me të gjitha llojet e saj, 
është adhurim; prandaj nuk i lejohet askujt prej 
njerëzve t’i lutet dikujt tjetër përpos Allahut të 
Lartësuar, dhe as të kërkojë ndihmë e as shpëtim 
veçse prej Tij, duke vepruar sipas këtyre ajeteve 
fisnike dhe ajeteve të tjera me kuptim të ngjashëm. 
Ndryshe është puna me çështjet e zakonshme dhe 
shkaqet materiale, të cilat janë brenda mundësive 



 

84 

të njeriut të gjallë dhe të pranishëm; sepse ato nuk 
bëjnë pjesë në adhurim. Përkundrazi, me tekst dhe 
me konsensus lejohet që njeriu t’i kërkojë ndihmë 
njeriut të gjallë e të aftë, në çështje të zakonshme që 
ai i ka në dorë; si p.sh. t’i kërkojë ndihmë ose t’i 
kërkojë shpëtim për të zmbrapsur ndonjë të keqe 
nga i biri, shërbëtori apo qeni i tij, e të ngjashme. Po 
ashtu, njeriut i lejohet të kërkojë ndihmë nga njeriu 
i gjallë që e ka pranë dhe që është i aftë, si edhe nga 
ai që s’është i pranishëm, përmes shkaqeve 
materiale si, letërkëmbimi etj, në ndërtimin e 
shtëpisë së tij, në riparimin e makinës së tij, e gjëra 
të këtilla. Ngjashëm me këto është edhe kërkimi i 
ndihmës nga shokët e tij në xhihad dhe në luftë etj. 
Në këtë kuadër është dhe fjala e Allahut lidhur me 
tregimin e Musait (alejhi selam): 

...﴿ ِ هِ َّذِي مِنْ عَدُو  َّذِي مِنْ شِيعَتهِِ علَىَ ال  ﴾ ...فَاسْتَغَاثهَُ ال

 "Ai që i përkiste palës së vet i kërkoi ndihmë 
kundër atij që i përkiste popullit armik." (El Kasas, 
15) 

Sa i përket kërkimit të ndihmës nga të vdekurit, 
xhindët, engjëjt, pemët e gurët, kjo gjë konsiderohet 
është shirk i madh dhe është i të njëjtës natyrë me 
veprimin e idhujtarëve të hershëm me hyjnitë e 
tyre, si el-‘Uzza, el-Lat etj. Po ashtu, kërkimi i 
ndihmës dhe mbështetjes nga të gjallët që 
konsiderohen evlija, në çështje që askush pos 



 

85 

Allahut nuk i ka në dorë – si shërimi i të sëmurëve, 
udhëzimi i zemrave, hyrja në Xhenet, shpëtimi nga 
zjarri – e të ngjashme. 

Ajetet e mëparshme dhe ato që bartin kuptimin 
e tyre nga ajetet dhe hadithet: të gjitha tregojnë se 
është obligim që zemrat të drejtohen kah Allahu në 
të gjitha çështjet, dhe që adhurimi t’i kushtohet 
sinqerisht vetëm Allahut; sepse robërit janë krijuar 
për këtë dhe për këtë janë urdhëruar, siç është 
përmendur në ajetet më lart dhe ashtu siç thotë 
Allahu i Lartësuar: 

َ وَلاَ تشُْرِكُوا بهِِ شَيئًْا﴿  ﴾ ...وَاعْبُدُوا اللََّّ

 "Adhuroni Allahun dhe mos i shoqëroni Atij 
asgjë (në adhurim)..." (En Nisa, 36) Gjithashtu fjala 
e Allahut të Lartësuar: 

ِينَ ﴿ َ مُخلْصِِينَ لهَُ الد  َّا ليَِعْبُدُوا اللََّّ مِرُوا إلِ
ُ
 ﴾...وَمَا أ

 "E megjithatë, ata qenë urdhëruar vetëm që të 
adhuronin Allahun me përkushtim të sinqertë..." (El 
Bejineh, 5) Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë në hadithin e Muadhit 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!): 

كُوا بِهِ شَيئًْا«.  نْ يَعْبُدُوهُ وَلََ يشُِْْ
َ
 »حَقُّ الِله عََلَ العِبَادِ أ

 “E drejta e Allahut kundrejt njerëzve është që ta 
adhurojnë Atë dhe të mos i bëjnë ortak asgjë.” E 
shënojnë Buhariu dhe Muslimi. Dhe thënia e tij صلى الله عليه وسلم në 
hadithin e Ibn Mesudit (Allahu qoftë i kënaqur me 
të!): 



 

86 

 ِ ا؛ دَخَلَ النَّارَ«.»مَنْ مَاتَ وَهُوَ يدَْعُو لِلََّّ   ندًِّ

 “Ai që vdes duke i bërë Allahut shok, do të hyjë 
në Zjarr.” (E shënon Buhariu) Në dy koleksionet e 
haditheve të vërteta, atë të Buhariut dhe të 
Muslimit, përcillet nga Ibn Abasi (Allahu qoftë i 
kënaqur me të!), se Profeti صلى الله عليه وسلم, kur e dërgoi Muadhin 
në Jemen, i tha: 

نْ لََ إلََِ إلََِّ 
َ
لَ مَا تدَْعُوهُم إلَِيهِ شَهَادَةِ أ وَّ

َ
، فلَيْكَُنْ أ هْلَ كِتَاب 

َ
تِِ قَومًا أ

ْ
»إِنَّكَ تأَ

 الُله«.

 “Ti po shkon te një popull që janë ithtarë të 
Librit, gjëja e parë në të cilën do t'i thërrasësh le të 
jetë dëshmia se nuk ka të adhuruar me të drejtë 
përveç Allahut.” Në një transmetim tjetër thuhet: 

نِِّّ رسَُولُ الِله«.
َ
نْ لََ إلََِ إِلََّ الُله وَأ

َ
 »ادُْعُهُمْ إلََِ شَهَادَةِ أ

 "Ftoi ata të dëshmojnë se s'ka të adhuruar të 
denjë përveç Allahut dhe se unë jam i Dërguari i 
Allahut." Ndërkaq, në një transmetim tjetër të 
Buhariut thuhet: 

دُوا الَله«. نْ يوُحَِّ
َ
لَ مَا تدَْعُوهُم إلََِ أ وَّ

َ
 »فلَيْكَُنْ أ

 "Gjëja e parë në të cilën do t'i ftosh le të jetë 
njësimi i Allahut." Në “Sahihun” e Muslimit 
shënohet se Tarik ibn Ushejm Eshxheiu (Allahu 
qoftë i kënaqur me të!) përcjell se Profeti صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

دَمُهُ، وحَِسَابهُُ »مَنْ قَالَ: لََ إلََِ إِلََّ الُله، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِن دُونِ الِله؛ حَرُمَ مَالَُُ وَ 



 

87 

 عََلَ الِله جَلَّ جَلََّلَُُ«.

 "Kush thotë:'La ilahe il-lallah' dhe mohon çdo 
gjë që adhurohet përveç Allahut, pasuria dhe gjaku 
i tij janë të ndaluara, e llogaria e tij është tek Allahu 
i Madhëruar" Hadithet që kanë këtë kuptim janë të 
shumta. 

Ky teuhid është baza e fesë së Islamit; është 
themeli i kësaj feje; është kryeçështja dhe më e 
rëndësishmja ndër detyrat; është urtësia e krijimit 
të xhinëve dhe njerëzve, si dhe urtësia e dërgimit të 
të gjithë të dërguarve, paqja dhe bekimet e Allahut 
qofshin mbi ta; siç dëshmojnë për këtë ajetet e 
lartpërmendura, ndër të cilat është dhe fjala e të 
Lartësuarit:  

َّا ليَِعْبُدُونِ ﴿  ﴾ 56وَمَا خَلقَْتُ الجِْنَّ وَالإْنِسَْ إلِ

 "Xhindet dhe njerëzit i kam krijuar vetëm që të 
Më adhurojnë." (Edh Dharijat, 56) Prej 
argumenteve që e vërtetojnë këtë gjë është edhe 
Fjala e Allahut të Lartësuar: 

اغُوتَ ﴿ َ وَاجْتَنبُِوا الطَّ نِ اعْبُدُوا اللََّّ
َ
ة  رسَُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدْ بَعَثنَْا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): 'Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt!...'" (En Nahl, 36) Po ashtu fjala e Allahut të 
Lartësuar: 

ناَ فَاعْبُدُونِ ﴿
َ
َّا أ نَّهُ لاَ إلِهََ إلِ

َ
َّا نُوحِي إلِيَْهِ أ رسَْلنَْا مِنْ قَبلْكَِ مِنْ رسَُول  إلِ

َ
 ﴾25وَمَا أ



 

88 

 "Ne nuk kemi dërguar asnjë të dërguar para teje 
e që të mos i kemi shpallur se: 'S’ka zot tjetër përveç 
Meje, andaj më adhuroni (vetëm) Mua!'" (El Enbija, 
25) Po ashtu, Allahu i Lartmadhërishëm na tregon 
se çfarë u kishin thënë Nuhu, Hudi, Salihu e Shuajbi, 
-alejhimus-selam!-, popujve të tyre: 

َ مَا لكَُمْ مِنْ إلِهَ  غَيرُْهُ ﴿...  ﴾ ...اعْبُدُوا اللََّّ

 "Adhuroni Allahun, ju nuk keni zot tjetër përveç 
Tij" (El Araf, 59), Dhe kjo është thirrja e të gjithë të 
dërguarve, ashtu siç e dëshmojnë dy ajetet e 
mëparshme; madje armiqtë e të dërguarve e 
pranuan se të dërguarit i kanë urdhëruar që 
adhurimi t’i kushtohet vetëm Allahut dhe i kanë 
urdhëruar për mohimin e çdo gjëje që adhurohet 
përveç Allahut, ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar në 
tregimin e Adëve, se ata i thanë Hud-it (paqja dhe 
bekimi i Allahut qofshin mbi të): 

َ وحَْدَهُ وَنذََرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آباَؤُناَ﴿... جِئتْنََا لنَِعْبُدَ اللََّّ
َ
 ﴾ ...أ

 "...A mos na ke ardhur që të adhurojmë vetëm 
Allahun e t’i lëmë zotat që kanë adhuruar prindërit 
tanë..." (El Araf, 70) E duke cituar Kurejshët, kur 
Pejgamberi ynë Muhamedi صلى الله عليه وسلم i thirri që t'ia 
kushtonin adhurimin vetëm Allahut dhe t'i linin ato 
që adhuronin përveç Tij nga engjëjt, evliatë, idhujt, 
pemët e të tjera gjëra, Allahu i Lartësuar tha: 

جَعَلَ الآْلهَِةَ إلِهًَا وَاحِدًا إنَِّ هَذَا لشََيْءٌ عُجَابٌ ﴿
َ
 ﴾ 5أ



 

89 

 "A mos kërkon ai, që të gjithë zotat t’i bëjë një 
Zot të Vetëm? Vërtet që kjo është një gjë e 
çuditshme!" (Sad, 5) Gjithashtu, i Madhërishmi 
thotë për ta: 

يسَْتَكْبرُِونَ ﴿  ُ اللََّّ َّا  إلِ إلِهََ  لاَ  لهَُمْ  قيِلَ  إذَِا  كَانوُا  لتََاركُِوٓاْ   35إنَِّهُمْ  ئنَِّا 
َ
أ وَيقَُولوُنَ 

جنُۡونِۭ   ﴾ 36ءَالهَِتنَِا لشَِاعِرٖ مَّ

 "Sepse, kur u thuhej atyre: 'Nuk ka zot tjetër (të 
vërtetë) veç Allahut!' - ata tregoheshin 
mendjemëdhenj" 

 "...dhe thoshin: 'Vallë, a t’i braktisim hyjnitë tona 
për shkak të një poeti të marrë?" [Es-Saffat: 35-36] 
Ajetet që kanë këtë kuptim janë të shumta. 

Nga ajetet dhe hadithet që kemi përmendur, 
bëhet e qartë për ty — Allahu na dhëntë mua dhe ty 
sukses në kuptimin e fesë dhe qartësi rreth së 
drejtës së Zotit të botëve — se këto lutje dhe llojet 
e kërkimit të ndihmës — të cilat i ke përmendur në 
pyetjen tënde — të gjitha janë prej llojeve të shirkut 
të madh; sepse ato janë adhurime të bëra për dikë 
tjetër përveç Allahut dhe kërkesa drejtuar të 
vdekurve dhe atyre që nuk janë të pranishëm, për 
gjëra që askush tjetër veç Tij nuk i ka në dorë; dhe 
kjo është më e shëmtuar se shirku i idhujtarëve të 
parë, sepse ata bënin shirk vetëm në kohë 
mirëqenie, ndërsa në kohë vështirësie ishin të 
sinqertë në adhurimin e Allahut; sepse e dinin se Ai 
është i Vetmi që mund t’i shpëtojë nga vështirësia, 



 

90 

e askush tjetër, siç thotë Zoti i Lartësuar në Librin e 
Tij të qartë për ata që i bëjnë Atij ortak: 

ِ إذَِا هُمۡ ﴿ برَ 
َٰهُمۡ إلِيَ ٱلۡ ا نَجَّى ينَ فلََمَّ ِ َ مُخلۡصِِينَ لهَُ ٱلد  فَإذَِا رَكبُِواْ فيِ ٱلفُۡلۡكِ دَعَوُاْ ٱللََّّ

 ﴾ 65يشُۡرِكُونَ 

 "Kur hipin në anije, ata i luten Allahut me 
nënshtrim të sinqertë, por kur Ai i sjell në tokë 
shëndoshë e mirë, menjëherë ata i përshkruajnë 
Atij ortakë (në adhurim)" (El Ankebut, 65) Po ashtu, 
i Madhërishmi, duke iu drejtuar atyre në një ajet 
tjetër, thotë: 

﴿ ِ ا نَجَّىَٰكُمۡ إلِيَ ٱلۡبرَ  َّآ إيَِّاهُۖۡ فلََمَّ رُّ فيِ ٱلبَۡحۡرِ ضَلَّ مَن تدَۡعُونَ إلِ كُمُ ٱلضُّ وَإِذَا مَسَّ
عۡرَضۡتُمَۡۚ وكََانَ ٱلإۡنِسََٰنُ كَفُورًا 

َ
 ﴾ 67أ

 "Kur ju, ju godet fatkeqësia në det, ata që ju i 
adhuronit në vend të Atij, zhduken. Por, pasi Ai ju 
shpëton në tokë, ju i ktheni shpinën. Me të vërtetë 
njeriu është mosmirënjohës i madh." (El Isra, 67) 

Nëse thotë dikush prej këtyre idhujtarëve të 
mëvonshëm: "Ne nuk themi se ata na bëjnë dobi nga 
vetja e tyre, apo se shërojnë të sëmurët tanë dhe se 
na sjellin dobi apo dëm; por kërkojmë vetëm që ata 
të ndërmjetësojnë për ne tek Allahu i Lartësuar!" 

Në përgjigje të kësaj themi: Ky ishte pikërisht 
qëllimi i idhujtarëve të hershëm dhe synimi i tyre; 
dhe nuk është se ata pretendonin se zotat e tyre 
krijojnë apo furnizojnë, ose se bëjnë dobi a dëm nga 
vetja e tyre, sepse këtë e e hedh poshtë ajo që Allahu 



 

91 

ka përmendur për ta në Kuran; përkundrazi, ata 
kërkonin që ata të ndërmejtësonin me pozitën e 
tyre dhe t'i afronin ata më pranë Allahut, ashtu siç 
thotë Allahu i Lartësuar: 

ؤُلاَءِٓ شُفَعََٰٓؤُناَ ﴿ هُمۡ وَلاَ ينَفَعُهُمۡ وَيقَُولوُنَ هََٰٓ ِ مَا لاَ يضَُرُّ وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللََّّ
 ِ  ﴾ ...عِندَ ٱللََّّ

 "Ata adhurojnë në vend të Allahut idhuj që as 
nuk u bëjnë dëm, as nuk u sjellin dobi dhe thonë: 
'Këta janë ndërmjetësit tanë te Allahu'". (Junus, 18) 
Allahu i Lartësuar iu kundërpërgjigj për këtë me 
fjalën e Tij: 

رۡضِِۚ سُبۡحََٰنَهُۥ وَتعَََٰلىََٰ ﴿...
َ
مََٰوََٰتِ وَلاَ فيِ ٱلأۡ َ بمَِا لاَ يَعۡلمَُ فيِ ٱلسَّ تنُبَ ـِ ُونَ ٱللََّّ

َ
قلُۡ أ
ا يشُۡرِكُونَ   ﴾ عَمَّ

 "Thuaj: 'A po i tregoni Allahut për diçka që Ai 
nuk e di në qiej dhe në Tokë?!' Qoftë i lavdëruar Ai 
dhe i lartësuar mbi gjithçka që ia shoqërojnë Atij 
(në adhurim)!" (Junus, 18), E sqaroi Allahu i 
Lartësuar se në qiej e në Tokë nuk ka ndonjë 
ndërmjetës pranë Tij ashtu siç pretendojnë 
idhujtarët; dhe çdo gjë që Allahu nuk e di se 
ekziston, nuk ekziston, sepse Allahut nuk i fshihet 
asgjë. Allahu i Lartësuar thotë: 

ٱلحۡكَِيمِ  ﴿ ٱلۡعَزيِزِ   ِ ٱلۡكِتََٰبِ مِنَ ٱللََّّ ِ   1تنَزِيلُ  ٱلۡكِتََٰبَ بٱِلحۡقَ  إلِيَۡكَ  نزَلنَۡآ 
َ
أ إنَِّآ 

ِينَ  َّهُ ٱلد  َ مُخلۡصِٗا ل وۡليَِاءَٓ   2فٱَعۡبُدِ ٱللََّّ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ ينُ ٱلخۡاَلصَُِۚ وَٱل ِ ِ ٱلد  لاَ لِلََّّ

َ
أ

َ يَحكُۡمُ بيَنَۡهُمۡ فيِ مَا هُمۡ فيِهِ يَختَۡلفُِونََۗ مَا نَعۡبُدُهُمۡ   ِ زُلفَۡىَٰٓ إنَِّ ٱللََّّ بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  إلِ



 

92 

ارٞ  َ لاَ يَهۡدِي مَنۡ هُوَ كََٰذِبٞ كَفَّ  ﴾ 3إنَِّ ٱللََّّ

 "Ky Libër është shpallur nga Allahu i 
Plotfuqishëm dhe i Gjithëdijshëm!" 

 "Njëmend, Ne ta kemi zbritur ty Librin me të 
vërtetën. Andaj adhuro vetëm Allahun me 
përkushtim të çiltër për Të!" 

 "Vetëm Allahut i takon adhurimi i vërtetë. Sa për 
ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç Tij, duke 
thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na afrojnë tek 
Allahu', Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 1-3) 

Kuptimi i fesë këtu është: adhurimi, i cili është 
bindje ndaj Allahut dhe bindje ndaj të Dërguarit të 
Tij صلى الله عليه وسلم – siç u sqarua më parë. Në të përfshihen: lutja 
dhe kërkimi i ndihmës, frika dhe shpresa, therja (e 
kurbanit) dhe zotimi; po ashtu në të përfshihen: 
namazi dhe agjërimi, si dhe çdo gjë tjetër nga ato që 
Allahu dhe i Dërguari i Tij kanë urdhëruar të 
veprohet. Kështu, Allahu i Madhërishëm sqaroi se 
adhurimi i përket vetëm Atij, dhe se robërit duhet 
t’ia kushtojnë atë sinqerisht Atij; ngase urdhri i Tij 
për Profetin صلى الله عليه وسلم që t’ia kushtojë adhurimin vetëm 
Atij, është urdhër për të gjithë pjesëtarët e këtij 
ummeti. 

Pastaj Allahu i Lartësuar, pas kësaj, sqaroi për 
jobesimtarët dhe tha: 



 

93 

ِ زُلفَۡىَٰٓ ...﴿ بُِونآَ إلِيَ ٱللََّّ َّا ليُِقَر  وۡليَِاءَٓ مَا نَعۡبُدُهُمۡ إلِ
َ
ٓۦ أ خَذُواْ مِن دُونهِِ َّذِينَ ٱتَّ  ﴾ ...وَٱل

 "Sa për ata që marrin mbrojtës të tjerë, përveç 
Tij, duke thënë: 'Ne u lutemi atyre vetëm që të na 
afrojnë tek Allahu'". (Ez Zumer, 3) Allahu i 
Lartësuar iu kundërpërgjigj me fjalën e Tij: 

هُوَ ﴿... مَنۡ  يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ إنَِّ 
ارٞ   ﴾ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 3) Allahu i Lartësuar e bëri të ditur në këtë 
ajet fisnik se: mohuesit nuk i kanë adhuruar 
mbrojtësit e tyre, përveç Tij, veçse që t’i afrojnë tek 
Allahu. Ky ka qenë synimi i mohuesve, në të 
kaluarën e në të tashmen. Allahu e ka hedhur 
poshtë këtë me Fjalën e Tij: 

مَنۡ  ﴿... يَهۡدِي  لاَ   َ ٱللََّّ إنَِّ  يَختَۡلفُِونََۗ  فيِهِ  هُمۡ  مَا  فيِ  بيَنَۡهُمۡ  يَحكُۡمُ   َ ٱللََّّ هُوَ إنَِّ 
ارٞ   ﴾ كََٰذِبٞ كَفَّ

 "Allahu me siguri që do t’i gjykojë për 
mospajtimet që kanë pasur. Vërtet, Allahu nuk e 
udhëzon atë që është gënjeshtar e mohues." (Ez 
Zumer, 3) Allahu i Lartësuar e bëri të qartë 
gënjeshtrën e tyre në pretendimin se zotat e tyre i 
afrojnë tek Allahu, si dhe mosbesimin (kufrin) e 
tyre për adhurimin që ia kanë kushtuar atyre. Me 



 

94 

këtë, çdo njeri me sado pak arsyetim e kupton se 
jobesimtarët e parë e kishin mosbesimin e tyre 
pikërisht në marrjen e pejgamberëve dhe evlijave, 
si edhe pemëve, gurëve e krijesave të tjera, si 
ndërmjetës mes tyre dhe Allahut. Dhe bindja e tyre 
se ata ua plotësojnë nevojat pa lejen dhe 
kënaqësinë e Tij, Qoftë i lavdëruar Ai, ashtu siç 
ndërmjetësojnë ministrat te mbretërit; ata e 
krahasuan Atë – i Madhëruar qoftë Ai – me 
mbretërit dhe udhëheqësit. Dhe thanë: ashtu si ai 
që nevojë për mbretin apo prijësin kërkon 
ndërmjetësim tek ai përmes të afërmve të besuar 
dhe ministrave të tij, po kështu edhe ne i afrohemi 
Allahut duke adhuruar profetët e Tij dhe miqtë e Tij. 
E ky është justifikimi më i pavlefshëm, sepse Allahu 
i Lartësuar s’ka të ngjashëm dhe s’krahasohet me 
krijesat e Tij; askush nuk ndërmjetëson tek Ai veçse 
me lejen e Tij për ndërmjetësim, dhe Ai nuk e lejon 
ndërmjetësimin veçse për ithtarët e teuhidit. Ai 
është mbi çdo gjë Fuqiplotë dhe për çdo gjë i 
Dijshëm; Ai është Më i Mëshirshmi i mëshiruesve; 
nuk i frikësohet askujt e as i trembet kujt, sepse Ai 
është Ngadhënjyesi mbi robërit e Vet dhe i 
rregullon çështjet e tyre si të dojë Ai. Ndryshe nga 
mbretërit dhe udhëheqësit, të cilët nuk munden të 
bëjnë gjithçka dhe u duhen njerëz që t'i ndihmojnë 
për gjërat që nuk mund t'i bëjnë vetë si, ministrat, 
besnikët dhe ushtarët e tyre. Po ashtu kanë nevojë 



 

95 

që dikush t'ua transmetojë nevojat e atyre për të 
cilët nuk janë në dijeni; andaj u duhen ministra dhe 
njerëz të besueshëm që t’ua zbusin zemrat dhe t’ua 
fitojnë kënaqësinë. Sa i përket Zotit të lartësuar: Ai 
nuk ka nevojë për krijesat e Tij; Ai është më i 
mëshirshëm me ta se nënat e tyre. Ai është 
Gjykatësi i drejtë: i vë gjërat në vendin e tyre, në 
përputhje me urtësinë, dijen dhe fuqinë e Tij; 
prandaj nuk lejohet të krahasohet me krijesat e Tij 
në asnjë mënyrë. Prandaj Allahu i Lartësuar e ka 
sqaruar në Librin e Tij: se idhujtarët e kanë pranuar 
se Ai është Krijuesi, Furnizuesi, Rregulluesi; dhe se 
vetëm Ai i përgjigjet të dëshpëruarit, e largon të 
keqen, jep jetë dhe bën që krijesa të vdesë, e të tjera 
si këto prej veprave të Tij, i Lartësuar qoftë Ai. Me 
të vërtetë polemika midis idhujtarëve dhe të 
dërguarve ka qenë lidhur me kushtimin e adhurimit 
sinqerisht vetëm Allahut. Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولنَُّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ
َ
 ﴾ ...وَلئَنِ سَأ

 "Nëse i pyet ata se kush i ka krijuar, me siguri që 
ata do të thonë: 'Allahu...'" (Ez Zuhruf, 87), Allahu i 
Lartësuar thotë: 

بصََٰۡرَ وَمَن يُخرۡجُِ ﴿
َ
مۡعَ وَٱلأۡ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قلُۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

فَقُلۡ   َۚ ُ فسََيَقُولوُنَ ٱللََّّ  َۚ مۡرَ
َ
ٱلأۡ يدَُب رُِ  وَمَن  حَي ِ 

ٱلۡ ٱلمَۡي تَِ مِنَ  وَيخُۡرجُِ  ٱلمَۡي تِِ  ٱلۡحَيَّ مِنَ 
فلَاَ تَتَّقُونَ 

َ
 ﴾ 31أ

 "Thuaj: 'Kush ju ushqen nga qielli dhe Toka? 



 

96 

Kush e mundëson dëgjimin dhe shikimin? Kush e 
nxjerr të gjallin nga i vdekuri dhe të vdekurin nga i 
gjalli? Kush i drejton gjërat? Ata do të thonë 
'Allahu'. E ti (o Muhamed) thuaj: 'Atëherë, përse 
nuk e keni frikë Atë?'" (Junus, 31), Ajetet që kanë 
këtë kuptim janë të shumta. 

Më sipër kemi përmendur ajetet që tregojnë se 
mosmarrëveshja ndërmjet të dërguarve dhe 
popujve ishte pikërisht rreth faktit që adhurimi t’i 
kushtohet sinqerisht vetëm Allahut, siç thotë Allahu 
i Lartësuar: 

َٰغُوتَ ﴿ َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
َ
ةٖ رَّسُولاً أ مَّ

ُ
ِ أ
 ﴾ ...وَلقََدۡ بَعَثۡنَا فيِ كُل 

 "Çdo populli Ne i çuam një të dërguar (që u 
thoshte): 'Adhuroni Allahun dhe shmangni 
idhujt...'" (En Nahl, 36) Dhe ajete të tjera që kanë 
ardhur në këtë kontekst. Allahu i Lartmadhëruar e 
ka sqaruar në shumë vende të Librit të Tij fisnik 
çështjen e ndërmjetësimit, dhe thotë: 

َّا بإِذِۡنهِِ ﴿... ٓۥ إلِ َّذِي يشَۡفَعُ عِندَهُ  ﴾ ...مَن ذَا ٱل

 "Kush mund të ndërhyjë tek Ai për ndokënd pa 
lejen e Tij?" (El Bekare, 255) Gjithashtu Allahu i 
Lartmadhëruar thotë: 

﴿ ُ ذَنَ ٱللََّّ
ۡ
ن يأَ

َ
َّا مِنَۢ بَعۡدِ أ مََٰوََٰتِ لاَ تُغۡنيِ شَفََٰعَتُهُمۡ شَيۡـ ًا إلِ لَكٖ فيِ ٱلسَّ ِن مَّ وَكَم م 

 ﴾ 26لمَِن يشََاءُٓ وَيرَۡضَيَٰٓ 

 "Sa engjëj ka në qiej, ndërmjetësimi i të cilëve 
nuk bën asnjë dobi, veçse pasi të japë leje Allahu, 



 

97 

për kë të dojë e të pëlqejë Vetë!" (En Nexhm, 26) 

Duke përshkruar melekët ka thënë:   

ِنۡ خَشۡيتَهِۦِ مُشۡفقُِونَ ﴿... َّا لمَِنِ ٱرۡتضََيَٰ وَهُم م   ﴾ وَلاَ يشَۡفَعُونَ إلِ

 "Ata ndërmjetësojnë vetëm për atë me të cilin Ai 
është i kënaqur, e prej frikës së Tij qëndrojnë me 
nderim dhe frikë (se mos i ndëshkon)." (El Enbija, 
28) 

Allahu i Lartmadhëruar bëri të ditur se Ai nuk 
është i kënaqur me mohimin e robërve të Tij, por 
prej tyre kënaqet me falënderimin; e falënderimi 
është ta njësojnë Atë në adhurim dhe të zbatohen 
urdhrat e Tij. I Larti ka thënë: 

ۖۡ وَإِن تشَۡكُرُواْ ﴿ ٱلكُۡفۡرَ َ غَنيٌِّ عَنكُمۡۖۡ وَلاَ يرَۡضَيَٰ لعِبَِادهِِ  فَإنَِّ ٱللََّّ إنِ تكَۡفُرُواْ 
 ﴾ ...يرَۡضَهُ لكَُمۡ 

 "Nëse ju e mohoni Atë, dijeni se Allahu është 
vërtet i pavarur prej jush. Megjithatë, Ai nuk është i 
kënaqur me mosmirënjohjen e robërve të Tij, por 
kënaqet me ju, nëse e falënderoni..." (Ez Zumer, 7) 

Buhariu e transmeton në Sahihun e tij nga Ebu 
Hurejra (Allahu qoftë i kënaqur me të!) se ka thënë: 
"O i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم! Kush është njeriu më 
fatlum që do ta fitojë ndërmjetësimin (shefatin) 
tënd?" Profeti صلى الله عليه وسلم tha: 

 »مَنْ قَالَ: لََ إلََِ إِلََّ الُله خَالصًِا مِنْ قلَبِْهِ«. 

 "Ai që thotë: 'La ilahe il-lallah' me zemër të 
sinqertë." Ose tha: 



 

98 

 »مِنْ نَفْسِهِ«.

 «nga vetja e tij». 
Në Sahih ceket se Enesi (Allahu qoftë i kënaqur 

me të!) transmeton se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

تُ دَعْوَتِِ شَفَاعَةً 
ْ
لَ كُُُّ نبٍَِِّ دَعْوَتهَُ، وَإِنِِّّ اخْتبَأَ »لِكُُِّ نبٍَِِّ دَعْوَةٌ مُسْتجََابةٌَ، فَتَعَجَّ

ِ شَيئًْا«. تِِ لََ يشُِْْكُ بِاللََّّ مَّ
ُ
ُ مَنْ مَاتَ مِنْ أ ةٌ إِنْ شَاءَ اللََّّ

تِِ يوَْمَ القِْيَامَةِ، فهََِِ ناَئلَِ مَّ
ُ
 لِأ

 "Çdo profet ka një lutje të pranuar dhe çdo 
profet e shpejtoi lutjen e tij, ndërsa unë e kam 
ruajtur lutjen time si ndërmjetësim për umetin tim 
Ditën e Kiametit. Ajo, nëse do Allahu, do të përfshijë 
këdo që vdes nga umeti im pa i bërë shok Allahut." 
Hadithet në këtë kontekst janë të shumta. 

Të gjitha ajetet dhe hadithet që përmendëm 
tregojnë se adhurimi duhet t’i kushtohet vetëm 
Allahut, dhe se nuk lejohet që asgjë prej 
adhurimeve t’i kushtohet dikujt tjetër pos Allahut, 
as profetëve e as të tjerëve; dhe se ndërmjetësimi i 
takon vetëm Allahut, i Madhëruar qoftë Ai, siç ka 
thënë: 

فََٰعَةُ جَميِعٗا ﴿ ِ ٱلشَّ َّ ِ  ﴾ ...قلُ للَّ 

 "Thuaju: 'Ndërmjetësimi është i gjithi në duart e 
Allahut...'" (Ez Zumer, 44) Askush nuk e meriton 
ndërmjetësimin, përveçse pasi Ai t’i ketë dhënë leje 
ndërmjetësit dhe të jetë i kënaqur me atë për të cilin 
po ndërmjetësohet. Dhe Ai – I Lartësuar qoftë! – 
nuk është i kënaqur me gjë tjetër përveç teuhidit, 



 

99 

siç e cekëm më parë. Si rrjedhojë: idhujtarët nuk 
kanë kurrfarë pjese në ndërmjetësim, dhe këtë e ka 
sqaruar Allahu në Fjalën e Tij të Lartësuar: 

َٰفِعيِنَ ﴿  ﴾ 48فَمَا تنَفَعُهُمۡ شَفََٰعَةُ ٱلشَّ

 "Prandaj, ndërmjetësimi i ndërmjetësuesve nuk 
do t’i bëjë dobi atyre." (El Mudethir, 48), Allahu i 
Lartësuar thotë: 

َٰلمِِينَ مِنۡ حَميِمٖ وَلاَ شَفيِعٖ يُطَاعُ مَا ﴿...  ﴾ للِظَّ

 "Për njerëzit e këqij nuk ka asnjë mik të afërt 
dhe as ndërmjetësues të pranueshëm." (Gafir, 18) 

Është e ditur se padrejtësia, kur përmendet në 
mënyrë të përgjithshme, është shirku (idhujtaria) 
ndaj Allahut, ashtu siç thotë Allahu i Lartësuar: 

َٰلمُِونَ ﴿...  ﴾ وَٱلۡكََٰفرُِونَ هُمُ ٱلظَّ

 "Jobesimtarët janë pikërisht të padrejtët." (El 
Bekare, 254) Allahu i Lartësuar thotë: 

رۡكَ لظَُلمٌۡ عَظِيمٞ ﴿... ِ  ﴾ إنَِّ ٱلش 

 "Pa dyshim, idhujtaria është një padrejtësi 
shumë e madhe." (Lukman, 13) 

Ndërsa sa i përket asaj që e përmende në pyetje 
lidhur me thëniet e disa sufistëve nëpër xhami e 
gjetiu: "O Allah, dërgo salavate për atë që Ti e bëre 
shkak për shpalosjen e sekreteve të madhështisë 
Tënde dhe për rrezatimin e dritave të tua 
mëshironjëse, e falë kësaj ai u bë zëvendës i pranisë 



 

100 

hyjnore dhe mëkëmbës i sekreteve të tua vetjake... 
etj." 

Përgjigjja e kësaj është se këto fjalë dhe të tjera 
të ngjashme me to, klasifikohen si fjalë jo të 
natyrshme dhe të ekzagjeruara, për të cilat na ka 
paralajmëruar Profeti ynë, Muhamedi صلى الله عليه وسلم; siç e 
transmeton Muslimi në Sahihun e tij, nga Abdullah 
ibn Mes’udi (Allahu qoftë i kënaqur me të) se 
Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

عُونَ« قَالهََا ثلَََّثاً.   »هَلَكَ المُتنََطِّ

 "Janë shkatërruar ata që e ekzagjerojnë." Këtë e 
tha tri herë. 

Imami Hatabi (Allahu e pastë mëshiruar!) ka 
thënë: "Ekzagjerues është ai që zhytet thellë në një 
çështje dhe stërmundohet në hulumtimin rreth saj 
sipas metodave të Ehlul-Kelamit (teologëve), që 
hyjnë në atë që s’u përket dhe zhyten në çështje që 
nuk i arrijnë dot mendjet e tyre." 

Ebu Sa'adat Ibën el-Ethir ka thënë: "Bëhet fjalë 
për ata që thellohen shumë dhe e ekzagjerojnë në të 
folur, që flasin duke e shtyrë zërin deri në skajin më 
të largët të fytit; term i marrë nga rrënja e kësaj fjale 
që lidhet me hapësirën e sipërme të gojës; pastaj u 
përdor për çdo njeri që e ekzagjeron në fjalë dhe në 
vepër." 

Duke u bazuar në shpjegimin e bërë nga këta dy 
imamë të gjuhës, bëhet e qartë për ty dhe për këdo 



 

101 

që ka sadopak mendje të kthjellët se kjo formë e 
dërgimit të salavateve dhe selameve mbi 
Pejgamberin dhe zotërinë tonë, të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم, klasifikohet si formë e ndaluar e teprimit 
dhe ekzagjerimit. Forma e lejuar për muslimanin në 
këtë çështje është të ndjekë me përpikëri mënyrën 
e vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم për dërgimin e salavateve 
dhe selameve mbi të, dhe kjo mjafton, pa qenë 
nevoja për të shtuar diçka tjetër. 

Një prej formave të lejuara është ajo që e kanë 
transmetuar Buhariu dhe Muslimi në koleksionet e 
tyre të haditheve të vërteta, nga Ka'b ibn Uxhreh 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!), se sahabët (Allahu 
qoftë i kënaqur me ta!) thanë: "O Profet i Allahut! 
Allahu na ka urdhëruar të dërgojmë salavate për ty; 
si t’i dërgojmë salavatet për ty?" Ai tha: 

د  كَمَا صَلَّيتَْ عََلَ إبِرَاهِيمَ وعَََلَ آلِ  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ »قُولوُا: اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ
د  كَمَا باَرَكْتَ عََلَ إبِرَاهِيمَ  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ يدٌ، وَباَركِْ عََلَ مُُمََّ يدٌ مََِ إبِرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَِِ

يدٌ«. وعَََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ إِ  يدٌ مََِ  نَّكَ حَِِ

 'Thoni: "All-llãhumme ṣal-li ‘alã Muḥam-medin 
ue ‘alã ãli Muḥammed, kemã ṣal-lejte ‘alã Ibrãhĩme 
ue ‘alã ãli Ibrãhĩme, inneke Hamídun Mexhíd, ue 
bãrik ‘alã Muḥammedin ue ‘alã ãli Muḥammed, 
kemã bãrakte ‘alã Ibrãhĩme ue ‘alã ãli Ibrãhĩme, 
inneke Hamídun Mexhíd.'" 

Po ashtu në dy koleksionet e haditheve të 
vërteta, atë të Buhariut dhe të Muslimit, përcillet 



 

102 

nga Ebu Humejd es-Sa‘idi (Allahu qoftë i kënaqur 
me të!), se ata (sahabët) i thanë: "O Profet i Allahut! 
Si të dërgojmë salavate mbi ty?" Ai tha: 

يَّتِهِ كَمَا صَلَّيتَْ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ،  زْوَاجِهِ وذَُرِّ
َ
د  وعَََلَ أ »قُولوُا: اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ

يدٌ«.  يدٌ مََِ يَّتِهِ كَمَا باَرَكْتَ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَِِ زْوَاجِهِ وذَُرِّ
َ
د  وعَََلَ أ  وَبَاركِْ عََلَ مُُمََّ

 «Thuani: All-llãhumme ṣal-li ‘alã Muḥammedin 
we ‘alã ezvaxhihi we dhurrijetihi kemã ṣal-lejte ‘alã 
ãli Ibrãhĩme, we bãrik ‘alã Muḥammedin we ‘alã 
ezvaxhihi we dhurrijetihi kemã bãrakte ‘alã ãli 
Ibrãhĩme, inneke Ḥamĩdun Mexhĩd.» 

Në Sahihun e Muslimit, nga Ebu Mesud el-Ensari 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!) transmetohet se 
Beshir ibn Sa‘di tha: "O Profet i Allahut! Allahu na 
ka urdhëruar të lutemi për bekime për ty; si të 
lutemi për bekime për ty?" Profeti (paqja qoftë mbi 
të!) heshti, pastaj tha: 

؛ كَمَا صَلَّيتَْ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ، وَبَاركِْ  د  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ »قُولوُا: اللَّهُمَّ صَلِّ عََلَ مُُمََّ
يدٌ،   يدٌ مََِ ؛ كَمَا باَرَكْتَ عََلَ آلِ إبِرَاهِيمَ فِِ العَالمَِيَن، إِنَّكَ حَِِ د  د  وعَََلَ آلِ مُُمََّ عََلَ مُُمََّ

لََّمُ كَمَا عَ   لِمتمُ«. وَالسَّ

 "Thoni: 'Allãhumme ṣal-li ‘alã Muḥam-medin ue 
‘alã ãli Muḥammed; kemã ṣal-lejte ‘alã ãli Ibrãhĩme, 
ue bãrik ‘alã Muḥam-medin ue ‘alã ãli Muḥammed; 
kemã bãrakte ‘alã ãli Ibrãhĩme fi-l-‘ãlemin, inneke 
Ḥamĩdun Mexhĩd, dhe selamin ashtu siç keni 
mësuar.'" 

Pra, këto fjalë, të tjera të ngjashme me to që janë 



 

103 

vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم janë ato që i takon 
muslimanit t’i përdorë në salavatet dhe selamet e tij 
mbi të Dërguarin e Allahut صلى الله عليه وسلم; sepse i Dërguari صلى الله عليه وسلم 
është më i dituri ndër njerëz për atë që i ka hije të 
përdoret për të, ashtu siç është më i dituri ndër 
njerëz për fjalët që duhet të përdoren ndaj Zotit të 
Tij. 

Sa u përket shprehjeve të stisura dhe të 
shpikura, si edhe atyre që mund të bartin kuptim të 
pasaktë – siç janë shprehjet e përmendura në pyetje 
– nuk duhet të përdoren; për shkak të ekzagjerimit 
që përmbajnë dhe ngase mund të interpretohen me 
kuptime të pavlefshme, sikurse janë dhe në 
kundërshtim me fjalët që i zgjodhi Profeti صلى الله عليه وسلم dhe me 
të cilat e udhëzoi umetin e tij, i cili ishte më i dituri 
i krijesave, më i sinqerti në këshillë për umetin dhe 
më i largëti nga stisja dhe ekzagjerimi, mbi të 
qofshin nga Zoti i tij salavatet dhe selamet më të 
mira. 

Me kaq e mbyll përgjigjen time duke shpresuar 
që ajetet, hadithet dhe etheret (transmetimet nga 
gjeneratat e para) që përmendëm si argumente 
rreth sqarimit të realitetit të monoteizmit, realitetit 
të shirkut (idhujtarisë), dhe dallimit ndërmjet 
gjendjes së dhujtarëve të parë dhe idhujtarëve të 
mëvonshëm në këtë çështje, si dhe rreth sqarimit të 
mënyrës së salavatit të ligjësuar mbi të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم, të jenë të mjaftueshme dhe bindëse për 



 

104 

kërkuesin e së vërtetës. Ndërsa ai që nuk ka dëshirë 
ta njohë të vërtetën; ai është pasues i epshit të vet. 
Allahu thotë: 

َٰهُ  ﴿ نِ ٱتَّبَعَ هَوَى ضَلُّ مِمَّ
َ
هۡوَاءَٓهُمَۡۚ وَمَنۡ أ

َ
نَّمَا يتََّبعُِونَ أ

َ
َّمۡ يسَۡتَجِيبُواْ لكََ فٱَعۡلمَۡ أ فَإنِ ل

َٰلمِِينَ  َ لاَ يَهۡدِي ٱلقَۡوۡمَ ٱلظَّ َِۚ إنَِّ ٱللََّّ ِنَ ٱللََّّ  ﴾ 50بغَِيرِۡ هُدٗى م 

 "E nëse ata nuk të përgjigjen ty, dije se ata janë 
skllevër të dëshirave të veta. E kush është në 
humbje më të madhe, se ata që udhëhiqen nga 
dëshirat e veta, pa udhëzim prej Allahut? Sigurisht, 
Allahu nuk i udhëzon njerëzit keqbërës." (Kurani, 
28:50) 

Allahu i Lartësuar e ka bërë të qartë në këtë ajet 
fisnik se njerëzit, lidhur me udhëzimin dhe fenë e 
vërtetë me të cilën Allahu e dërgoi Profetin e Tij, 
Muhamedin صلى الله عليه وسلم,  ndahen në dy grupe: 

Grupi i parë janë ata që i përgjigjen Allahut dhe 
të Dërguarit të tij. 

Grupi i dytë janë ata që ndjekin dëshirat dhe 
epshet e tyre. Pastaj Allahu i Lartësuar njoftoi se 
nuk ka më të humbur se ai që ndjek epshin e tij pa 
udhëzim prej Allahut. 

I lutemi Allahut të Madhëruar të na shpëtojë nga 
pasimi i epshit, dhe të na bëjë ne, ju dhe mbarë 
vëllezërit tanë, prej atyre që i përgjigjen Allahut dhe 
të Dërguarit të Tij صلى الله عليه وسلم, që e respektojnë sheriatin e Tij 
dhe paralajmërojnë nga çdo gjë që bie ndesh me të, 
bidate apo epshe! Padyshim Ai është Dhënës dhe 



 

105 

Bujar. 
Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 

Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen, shokët e tij dhe ata që i ndjekin ata me 
vepra të mira deri në ditën e gjykimit! 

 

 

*** 

  



 

106 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ

Broshura e pestë: 

Gjykimi mbi festimin e datëlindjes së 

Profetit صلى الله عليه وسلم dhe i datëlindjeve të tjera. 
Falënderimet i takojnë Allahut, ndërsa salavatet 

dhe selamet qofshin mbi të Dërguarin e Allahut, mbi 
familjen, shokët dhe ata që ecin sipas udhëzimit të 
tij! 

Është përsëritur shpesh nga shumëkush pyetja 
rreth gjykimit mbi festimin e mevludit të 
Pejgamberit صلى الله عليه وسلم, ngritjes në këmbë në shenjë nderimi 
për të gjatë festimit dhe dërgimit të selamit mbi të, 
si dhe gjërave të tjera që bëhen në mevlude. 

Përgjigjja është: Nuk lejohet festimi i mevludit 
(datëlindjes) të Profetit (paqja qoftë mbi të) e as i të 
tjerëve; sepse kjo bën pjesë te bidatet (risi) të 
shpikura në fe; këtë nuk e ka bërë Profeti (paqja 
qoftë mbi të), as kalifët e drejtë, as shokët e tij të 
tjerë, e as ata që i pasuan me mirësi në brezat më të 
mirë; ata ishin njerëzit më të ditur për sunetin, më 
të përsosur në dashurinë për Profetin (paqja qoftë 
mbi të), dhe më të përsosur në pasimin e sheriatit 
të tij, sesa ata që erdhën pas tyre. I Madhërishmi në 
Librin e Tij të qartë thotë: 

...﴿ ْ َٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فخَُذُوهُ وَمَا نَهَىَٰكُمۡ عَنۡهُ فٱَنتَهُوا  ﴾...وَمَآ ءَاتىَ

 "Çfarëdo që t’ju japë i Dërguari, merreni atë, e 



 

107 

çfarëdo që t'ua ndalojë, hiqni dorë prej saj." 

(El Hashr, 7) Po ashtu Allahu i Madhërishëm ka 
thënë: 

َّذِينَ  ﴿... ٱل عَذَابٌ فلَيَۡحۡذَرِ  يصُِيبَهُمۡ  وۡ 
َ
أ فتِۡنَةٌ  تصُِيبَهُمۡ  ن 

َ
أ ٓۦ  ِ مۡرهِ

َ
أ عَنۡ  يُخَالفُِونَ 

ليِمٌ 
َ
 ﴾ أ

 "Le të frikësohen ata që kundërshtojnë urdhrin 
e tij, se mos i kap ndonjë sprovë ose mos i godet një 
dënim i dhembshëm." [En-Nur: 63] Po ashtu Allahu 
i Lartësuar thotë: 

َ وَٱليَۡوۡمَ ٱلۡأٓخِرَ ﴿ سۡوَةٌ حَسَنَةٞ ل مَِن كَانَ يرَجُۡواْ ٱللََّّ
ُ
ِ أ لَّقَدۡ كَانَ لكَُمۡ فيِ رسَُولِ ٱللََّّ

َ كَثيِرٗا  ﴾ 21وَذَكَرَ ٱللََّّ

 "Në të Dërguarin e Allahut ka një shembull të 
mrekullueshëm për atë, që shpreson tek Allahu dhe 
Dita e Fundit dhe e përmend shumë Allahun." (El 
Ahzab, 21) Allahu i Lartësuar thotë: 

َّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بإِحِۡسََٰنٖ رَّضِيَ ﴿ نصَارِ وَٱل
َ
لوُنَ مِنَ ٱلمُۡهََٰجِريِنَ وَٱلأۡ وَّ

َ
َٰبقُِونَ ٱلأۡ وَٱلسَّ

َٰلكَِ  بدَٗاَۚ ذَ
َ
نهََٰۡرُ خََٰلدِِينَ فيِهَآ أ

َ
َٰتٖ تَجرۡيِ تَحتَۡهَا ٱلأۡ عَدَّ لهَُمۡ جَنَّ

َ
ُ عَنۡهُمۡ وَرَضُواْ عَنۡهُ وَأ   ٱللََّّ

 ﴾ 100مُ ٱلفَۡوۡزُ ٱلۡعَظِي

 "Sa u përket besimtarëve të parë, prej 
muhaxhirëve dhe ensarëve, Allahu është i kënaqur 
me ata dhe me të gjithë të tjerët që i pasuan me 
vendosmëri e përkushtim në besim; edhe ata janë 
të kënaqur me Atë. Allahu ka përgatitur për ata 
kopshte nëpër të cilat rrjedhin lumenj dhe ku do të 



 

108 

jetojnë përgjithmonë. Kjo është fitorja 
madhështore!" (Et Teube, 100) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلََٰمَ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) Ajetet në këtë kontekst janë të 
shumta. Është e vërtetuar se Pejgamberi صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është prej saj, ajo gjë është e refuzuar." Pra, 
i refuzohet atij. Po ashtu ka thënë në një hadith 
tjetër: 

بهَِا،   كُوا  المَهْدِيَّيَن مِنْ بعَدِي، تَمَسَّ اشِدِينَ  الرَّ بسُِنَّتِِ وسَُنَّةِ الخلُفََاءِ  »عَليَكُم 
 بِدْعَة   

مُورِ، فَإِنَّ كَُُّ مُُدَْثةَ  بِدْعَةٌ وَكَُُّ
ُ
وا عَليَهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُُدَْثاَتِ الأ وعََضُّ

 ضَلََّلةٌ«. 

 "Kapuni fort pas traditës sime dhe traditës së 
kalifëve të drejtë e të përudhur pas meje, 
përmbajuni asaj dhe shtrëngojeni fort me 
dhëmballë, ruajuni nga gjërat e shpikura, ngase çdo 
gjë e shpikur është bidat dhe çdo bidat është 
lajthitje!" Në këto dy hadithe gjendet paralajmërim 
i ashpër kundër shpikjes së bidateve (risive) në fe 



 

109 

dhe veprimit sipas tyre. 
Shpikja e mevludeve të tilla nënkupton se Allahu 

i Lartësuar nuk ia ka plotësuar fenë këtij umeti, dhe 
se Profeti صلى الله عليه وسلم nuk e përcolli atë që i duhet umetit të 
veprojë, derisa erdhën këta të mëvonshmit dhe 
shpikën në sheriatin e Allahut atë që Ai nuk e ka 
ligjësuar; duke pretenduar se kjo i afron tek Allahu. 
Ky, pa dyshim, është rrezik i madh dhe një 
kundërshtim ndaj Zotit Fuqiplotë dhe ndaj të 
Dërguarit të Tij صلى الله عليه وسلم. Zoti Fuqiplotë ua ka përkryer 
robërve të Vet fenë dhe ua ka përsosur mirësinë 
hyjnore, dhe i Dërguari, -sal-lallahu alejhi ue sel-
lem!-, e ka kryer kumtimin e qartë. Ai nuk ka lënë 
asnjë rrugë që të çon në xhenet dhe të largon nga 
zjarri, pa e sqaruar për umetin, siç është vërtetuar 
në hadithin e saktë nga Abdullahu ibn Amr, Allahu 
qoftë i kënaqur me të, i cili ka thënë: "Ka thënë i 
Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم: 

تَهُ عََلَ خَيِْ مَا يَعْلَمُهُ لهَُم،  مَّ
ُ
ن يدَُلَّ أ

َ
ا عَليَهِ أ »مَا بَعَثَ الُله مِن نبَِِ  إِلََّ كََنَ حَقًّ

 وَينُذِْرهَُمْ شَََّ مَا يَعْلَمُهُ لهَُمْ«. 

 'Nuk ka dërguar Allahu asnjë profet, veçse e 
kishte për  detyrë që ta udhëzonte umetin e tij drejt 
më të mirës që dinte për ta, dhe t’i paralajmëronte 
nga më e keqja që dinte për ta.'" E shënon Muslimi 
në "Sahihun" e tij. 

Është e ditur se Pejgamberi ynë صلى الله عليه وسلم është më i miri 
i profetëve dhe vula e tyre, dhe më i përsosuri në 



 

110 

kumtim dhe këshillim. Po të ishte festimi i mevludit 
prej ritualeve të fesë që Allahu i Madhëruar e 
pëlqen, do t'ia kishte sqaruar umetit i Dërguari صلى الله عليه وسلم, 
ose do ta kishte bërë vetë gjatë jetës së tij, ose do ta 
kishin bërë shokët e tij, Allahu qoftë i kënaqur prej 
tyre. E meqë asgjë nga këto nuk ka ndodhur, 
kuptohet se mevludi nuk është aspak prej Islamit; 
përkundrazi, është prej risive të shpikura, nga të 
cilat i Dërguari صلى الله عليه وسلم e ka paralajmëruar umetin e tij, 
siç u përmend në hadithet e mësipërme. Ajetet dhe 
hadithet në këtë kontekst janë të shumta. 

Një grup dijetarësh e kanë deklaruar hapur 
kundërshtimin e mevludeve dhe kanë 
paralajmëruar prej tyre, bazuar në argumentet e 
lartpërmendura dhe të tjera. Ndërsa disa nga të 
mëvonshmit kanë vepruar ndryshe: ata i lejuan ato 
nëse nuk përmbajnë asgjë të keqe; si ekzagjerimi 
ndaj Pejgamberit (paqja qoftë mbi të!), përzierja e 
grave me burrat, përdorimi i veglave të muzikës, e 
të tjera të kësaj natyre që i ndalon sheriati i pastër; 
dhe menduan se mevludet janë prej bidateve të 
mira. 

Parimi sheriatik është: t’i referohemi Librit të 
Allahut dhe Sunetit të të Dërguarit të Tij, 
Muhamedit صلى الله عليه وسلم, në çdo çështje për të cilën njerëzit 
kanë mosmarrëveshje, ashtu siç ka thënë Allahu i 
Madhëruar: 

فَإنِ ﴿ مِنكُمۡۖۡ  مۡرِ 
َ
ٱلأۡ وْليِ 

ُ
وَأ ٱلرَّسُولَ  طِيعُواْ 

َ
وَأ  َ ٱللََّّ طِيعُواْ 

َ
أ ءَامَنُوٓاْ  َّذِينَ  ٱل هَا  يُّ

َ
يََٰٓأ



 

111 

 ِ َٰل ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِِۚ ذَ ِ وَٱلرَّسُولِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ بٱِللََّّ وهُ إلِيَ ٱللََّّ كَ  تنَََٰزعَۡتُمۡ فيِ شَيۡءٖ فرَُدُّ
ويِلاً

ۡ
حۡسَنُ تأَ

َ
 ﴾ 59خَيرۡٞ وَأ

 "O besimtarë! Bindjuni Allahut, bindjuni të 
Dërguarit dhe atyre që drejtojnë punët tuaja. Nëse 
nuk pajtoheni në ndonjë gjë, drejtojuni Allahut dhe 
të Dërguarit, nëse besoni Allahun dhe Ditën e 
Kiametit. Kjo për ju është më e mira dhe shpjegimi 
më i bukur." (En Nisa, 59) Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ ِ ٓۥ إلِيَ ٱللََّّ  ﴾ ...وَمَا ٱخۡتَلفَۡتُمۡ فيِهِ مِن شَيۡءٖ فحَُكۡمُهُ

 "Për çfarëdo gjëje që ju të keni mospajtime, 
gjykimi për të i përket Allahut ..." (Esh Shura, 10) 

Ne e kthyem këtë çështje, që është: festimi i 
mevludeve, te Libri i madhëruar i Allahut dhe e 
gjetëm se ai na urdhëron ta pasojmë të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم në atë që solli, na paralajmëron nga ajo që 
e ndaloi, dhe na njofton se Allahu i Lartësuar e ka 
përsosur për këtë umet fenë e tij. Ndërkohë, ky 
festim nuk bën pjesë në atë që solli i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم; rrjedhimisht, nuk është nga feja që 
Allahu na e ka përsosur dhe na ka urdhëruar ta 
pasojmë të Dërguarin në të. 

Po ashtu e kthyem këtë çështje te suneti i Profetit 
(paqja qoftë mbi të); dhe nuk gjetëm se ai e ka bërë, 
as që ka urdhëruar për të, e as që e kanë bërë shokët 
e tij (kënaqësia e Allahut qoftë mbi ta). Kështu 
kuptuam se kjo nuk është prej fesë, por është prej 



 

112 

risive të shpikura dhe prej përngjasimit me 
hebrenjtë dhe të krishterët në festat e tyre. 

Me këtë bëhet e qartë për çdo njeri që ka 
sadopak vetëdije dhe dëshirë për të vërtetën, si dhe 
paanshmëri në kërkimin e saj: se festimi i 
mevludeve nuk bën pjesë në fenë islame; 
përkundrazi, është prej bidateve (risive) të 
shpikura, të cilat Allahu i Lartësuar dhe i Dërguari i 
Tij صلى الله عليه وسلم kanë urdhëruar të braktisen dhe të kihet 
kujdes prej tyre. Nuk i takon të mençurit të 
mashtrohet nga numri i madh i atyre që e bëjnë atë 
në të gjitha viset; sepse e vërteta nuk njihet me 
numrin e shumtë të atyre që e bëjnë, por njihet me 
argumentet sheriatike, ashtu siç thotë Allahu i 
Lartësuar për hebrenjtë dhe të krishterët: 

مَانيُِّهُمَۡۗ قلُۡ هَاتوُاْ ﴿
َ
وۡ نصَََٰرَىَٰٰۗ تلِۡكَ أ

َ
َّا مَن كَانَ هُودًا أ وَقَالوُاْ لنَ يدَۡخُلَ ٱلجۡنََّةَ إلِ

 ﴾ 111برُۡهََٰنَكُمۡ إنِ كُنتُمۡ صََٰدِقيِنَ 

 "Ata thonë: 'Askush nuk do të hyjë në Xhenet, 
përveç hebrenjve ose të krishterëve'. Këto janë 
dëshirat e tyre boshe! Thuaju (o Muhamed): 'Nëse 
është e vërtetë ajo që thoni, atëherë sillni provën 
tuaj!'" (El Bekare, 111) Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ ِ رضِْ يضُِلُّوكَ عَنْ سَبيِلِ اللََّّ
َ
كْثرََ مَنْ فيِ الأْ

َ
 ﴾ ...وَإِنْ تطُِعْ أ

 "Nëse i bindesh shumicës së njerëzve që 
gjenden në tokë, ata do të të shmangin nga rruga e 
Allahut..." (El Enam, 116) 



 

113 

Për më tepër, shumica e këtyre festimeve të 
mevludeve, ndonëse janë risi, nuk shpëtojnë pa u 
përfshirë në to edhe të këqija të tjera; si p.sh. 
përzierja e grave me burrat, përdorimi i këngëve 
dhe veglave muzikore, pirja e pijeve dehëse dhe 
përdorimi i narkotikëve, e të tjera ligësi. Mund të 
ketë në të edhe gjëra më të rënda se kaq si, është 
shirku i madh kur ata e ekzagjerojnë në lidhje me 
madhërimin e të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم ose në 
lidhje me të tjerë prej evliave, duke i lutur ata, duke 
u kërkuar atyre ndihmë, duke u kërkuar 
mbështetje, duke besuar se ata e dinë të fshehtën, 
dhe të tjera të ngjashme prej çështjeve të kufrit që 
shumë njerëz i bëjnë kur festojnë datëlindjen e 
Pejgamberit صلى الله عليه وسلم dhe datëlindjet e të tjerëve që i 
quajnë evlià. Është vërtetuar nga i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

ينِ«. هْلَكَ مَن كََنَ قَبلْكَُم الغُلُوَّ فِِ الدِّ
َ
ينِ، فَإنَِّمَا أ  »إِيَّاكُم وَالغُلُوُّ فِِ الدِّ

 "Ruhuni nga ekstremizmi në fe, sepse pikërisht 
ekstremizmi në fe i shkatërroi ata që ishin para 
jush." Po ashtu Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

الِله  عَبدُ  فَقُولوُا:  عَبدٌ،  ناَ 
َ
أ إنَِّمَا  مَرْيمََ،  ابْنَ  النَّصَارىَ  طْرَتِ 

َ
أ كَمَا  تُطْرُونِِ  »لََ 

 وَرسَُولَُ«.

 "Mos e teproni duke më lavdëruar ashtu siç e 
kanë tepruar të krishterët me (Isain) të birin e 
Merjemes. Vërtet unë jam vetëm rob i Tij, andaj 



 

114 

thoni (për mua): 'Rob i Allahut dhe i Dërguari i Tij.'" 
E shënon Buhariu në "Sahihun", e tij, nga hadithi i 
Umerit, Allahu qoftë i kënaqur me të. 

Ndër gjërat e çuditshme dhe të habitshme është 
se shumë njerëz tregojnë zell e përpjekje për të 
marrë pjesë në këto festime të shpikura – bidate –, 
madje i mbrojnë ato, ndërsa lënë pas dore atë që 
Allahu ua ka bërë detyrë: pjesëmarrjen në namazin 
e xhumasë dhe në namazet me xhemat; nuk i 
kushtojnë kësaj asnjë rëndësi dhe nuk e shohin se 
kanë bërë ndonjë të keqe të madhe. S’ka dyshim se 
kjo vjen nga dobësia e besimit, mungesa e qartësisë, 
dhe nga shumëçka që u ka mbuluar zemrat prej 
llojeve të ndryshme të mëkateve dhe mosbindjeve. 
I kërkojmë Allahut mirësi e mbrojtje për ne dhe për 
mbarë muslimanët! 

Pjesë e gjërave të çuditshme është se disa 
mendojnë se Profeti صلى الله عليه وسلم merr pjesë në mevlud; 
prandaj ngrihen në këmbë për të, duke e 
përshëndetur e duke i uruar mirëseardhjen. Kjo 
është nga të pavërtetat më të mëdha dhe nga 
padituria më e shëmtuar, sepse Profeti صلى الله عليه وسلم nuk del 
nga varri i tij para Ditës së Kiametit, nuk 
komunikon me askënd prej njerëzve dhe nuk merr 
pjesë në tubimet e tyre; përkundrazi, ai qëndron në 
varrin e tij deri në Ditën e Kiametit, ndërsa shpirti i 
tij është në vendin më të lartë të Ilijjinit, pranë Zotit 
të tij, në Banesën e Nderimit, siç ka thënë Allahu i 



 

115 

Lartësuar: 

 ﴾ 16ثُمَّ إنَِّكُمْ يوَمَْ القْيَِامَةِ تُبعَْثُونَ  15ثُمَّ إنَِّكُمْ بَعْدَ ذَلكَِ لمََي تُِونَ ﴿

 "Mandej, pas kësaj ju do të vdisni, 
 pastaj, ju me siguri që do të ringjalleni në Ditën 

e Kiametit." (El Muminun, 15, 16) 

Po ashtu Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

.» ع  لُ مُشَفَّ وًّ
َ
، وَأ لُ شَافعِ  وَّ

َ
ناَ أ

َ
لُ مَنْ ينَشَْقُّ عَنهُْ القَبُْْ يوَمَ القِيَامَةِ، وَأ وَّ

َ
ناَ أ

َ
 »أ

 "Unë jam i pari që do t’i çahet varri Ditën e 
Kiametit; unë jam i pari ndërmjetësues dhe i pari që 
do t’i pranohet ndërmjetësimi." Paqja dhe bekimet 
me të mira nga Zoti i tij qofshin mbi të! 

Këto dy ajete fisnike, hadithi profetik, si dhe të 
gjitha ajetet dhe hadithet e tjera që janë në këtë 
kontekst: të gjitha tregojnë se Profeti صلى الله عليه وسلم dhe të tjerët 
prej të vdekurve do të dalin nga varret e tyre vetëm 
Ditën e Kiametit. Kjo është çështje e pranuar 
unanimisht ndër dijetarët muslimanë dhe në lidhje 
me të nuk ka asnjë mospajtim mes tyre. Duhet që 
çdo musliman t’u kushtojë kujdes këtyre çështjeve 
dhe të ruhet nga risitë dhe besëtytnitë që i kanë 
shpikur injorantët dhe soji i tyre, për të cilat Allahu 
nuk ka zbritur asnjë argument. Allahu është Ai që i 
kërkohet ndihmë, dhe tek Ai është mbështetja dhe 
nuk ka fuqi e as forcë veçse me Të. 

Sa i përket dërgimit të salavateve dhe selameve 
mbi të Dërguarin e Allahut صلى الله عليه وسلم, kjo është prej 
adhurimeve më të vlefshme dhe prej veprave të 



 

116 

mira, ashtu siç ka thënë Allahu i Lartësuar: 

﴿ ْ َّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَليَۡهِ وسََل مُِوا هَا ٱل يُّ
َ
َۚ يََٰٓأ بِي ِ ونَ علَىَ ٱلنَّ

َ وَمَلََٰٓئكَِتَهُۥ يصَُلُّ  إنَِّ ٱللََّّ
 ﴾ 56تسَۡليِمًا

 "Vërtet, Allahu e bekon të Dërguarin dhe engjëjt 
e Tij luten për atë. O besimtarë, lutuni për atë dhe 
përshëndeteni me selam!" (El Ahzab, 56) Profeti صلى الله عليه وسلم 
ka thënë: 

ا«.  َّ وَاحِدَةً؛ صَلََّّ الُله عَليَهِ بهَِا عَشًْْ  »مَنْ صَلََّّ عََلَ

 "Ai që dërgon salavate për mua një herë, Allahu 
do të dërgojë salavate (do ta lavërojë) për të dhjetë 
herë." Dërgimi i salavateve është i ligjshëm në të 
gjitha kohët, por më i theksuar është në fund të çdo 
namazi, madje sipas një grupi dijetarësh, në 
teshehhudin e fundit të çdo namazi është i 
detyrueshëm. Sunetësia e tij bëhet më e theksuar në 
rrethana të ndryshme, si: pas ezanit, kur përmendet 
Pejgamberi صلى الله عليه وسلم, dhe në ditën e xhuma dhe natën e saj, 
siç dëshmojnë për këtë hadithe të shumta. 

Allahut i lutemi që të na japë sukses neve dhe 
gjithë muslimanëve në kuptimin e fesë së Tij dhe 
qëndrueshmërinë në të, dhe t’u dhurojë të gjithëve 
përqafimin e Sunetit dhe ruajtjen nga bidati. 
Padyshim Ai është Dhënës dhe Bujar. 

Salavatet dhe selamet qofshin për Muhamedin, 
familjen dhe shokët e tij! 
  



 

117 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ

Broshura e gjashtë: 

Dispozita e festimit të Natës së Israsë dhe 

Miraxhit. 
Çdo lavdërim i takon Allahut, ndërsa salavatet 

dhe selamet ia dërgojmë të Dërguarit të Allahut, 
familjes dhe shokëve të tij. 

Nuk ka dyshim se Israja dhe Miraxhi janë prej 
shenjave madhore të Allahut, që dëshmojnë për 
vërtetësinë e të Dërguarit të Tij, Muhamedit -sal-
lallahu alejhi ue sel-lem!-, dhe për madhështinë e 
pozitës së tij pranë Allahut të Madhërishëm; po 
ashtu, ato janë ndër dëshmitë për fuqinë e 
jashtëzakonshme të Allahut dhe për Lartësinë e Tij 
mbi tërë krijesat e Tij. Allahu i Madhërishëm thotë: 

قصَۡا  ﴿
َ
ِنَ ٱلمَۡسۡجِدِ ٱلحۡرََامِ إلِيَ ٱلمَۡسۡجِدِ ٱلأۡ سۡرَىَٰ بعَِبۡدِهۦِ ليَۡلاٗ م 

َ
َّذِيٓ أ سُبۡحََٰنَ ٱل

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ  َۚ إنَِّهُۥ هُوَ ٱلسَّ َّذِي بََٰرَكۡنَا حَوۡلهَُۥ لنِرُِيهَُۥ مِنۡ ءَايََٰتنَِآ  ﴾ 1ٱل

 "I lavdëruar qoftë Ai që e bëri robin e Tij 
(Muhamedin) të udhëtojë natën nga Xhamia e 
Shenjtë (në Mekë) në Xhaminë e Largët (të 
Jerusalemit), rrethinën e së cilës e kemi bekuar, për 
t’i treguar atij disa nga mrekullitë Tona. Ai, me të 
vërtetë, dëgjon çdo gjë dhe sheh çdo gjë." (El Isra, 1) 

Është përcjellë nga burime të shumta nga i 
Dërguari صلى الله عليه وسلم se ai u ngrit në qiej, dhe iu hapën dyert 



 

118 

e tyre derisa kaloi qiellin e shtatë. Atëherë Zoti i tij, 
i Lartësuar qoftë Ai, i foli ashtu siç deshi, dhe i bëri 
obligim faljen e pesë namazeve. Allahu i Lartësuar 
fillimisht i kishte bërë obligim pesëdhjetë namaze, 
por Profeti ynë Muhamed صلى الله عليه وسلم vazhdimisht i drejtohej 
Atij duke i kërkuar lehtësim, derisa i uli në pesë. 
Kështu, ato janë pesë sa i takon detyrës dhe 
pesëdhjetë sa i takon shpërblimit sepse vepra e 
mirë shpërblehet me dhjetëfishin e saj. Prandaj, 
vetëm Allahut i takojnë lavdërimi dhe falënderimi 
për të gjitha begatitë e Tij. 

Specifikimi i kësaj nate në të cilën ndodhën Israja 
dhe Miraxhi, nuk është cekur në hadithet e sakta, as 
në muajin Rexheb e as në ndonjë muaj tjetër. Çdo 
gjë që përmendet në lidhje me specifikimin e saj 
nuk është e vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم, sipas dijetarëve 
të hadithit. Allahu i Lartësuar ka urtësinë e Tij të 
përsosur në faktin që ua ka bërë njerëzve ta 
harrojnë atë. Edhe sikur të ishte vërtetuar 
përcaktimi i saj, nuk do t’u lejohej muslimanëve ta 
veçonin me ndonjë adhurim, e as ta festonin atë 
natë; sepse Profeti صلى الله عليه وسلم dhe shokët e tij – Allahu qoftë 
i kënaqur me ta – nuk e kanë festuar dhe nuk e kanë 
veçuar me asgjë. Po të ishte kremtimi i saj i 
ligjshëm, Profeti صلى الله عليه وسلم do ta kishte sqaruar për umetin: 
qoftë me fjalë, qoftë me vepër. Dhe po të kishte 
ndodhur diçka nga kjo, do të ishte bërë e njohur dhe 
e përhapur, dhe shokët e Profetit صلى الله عليه وسلم – Allahu qoftë i 



 

119 

kënaqur me ta – do ta kishin transmetuar deri te ne, 
sepse ata kanë transmetuar nga Profeti i tyre صلى الله عليه وسلم çdo 
gjë që i nevojitet umetit dhe nuk kanë lënë pas dore 
asgjë nga feja; përkundrazi, ata janë të parët në çdo 
të mirë. Prandaj, po të ishte i ligjshëm kremtimi i 
kësaj nate, ata do të kishin qenë të parët që do ta 
bënin. Profeti صلى الله عليه وسلم është këshilluesi më i sinqertë për 
njerëzit, ai e përcolli mesazhin në mënyrën më të 
plotë dhe e kreu amanetin. Sikur madhërimi i kësaj 
nate dhe festimi i saj të ishte prej fesë së Allahut, 
Profeti صلى الله عليه وسلم nuk do ta linte pas dore dhe nuk do ta 
fshihte. Meqë nuk ndodhi asgjë prej kësaj, u bë e 
qartë se festimi apo madhërimi i saj nuk janë aspak 
prej Islamit. Allahu i Lartësuar këtij ummeti ia ka 
përsosur fenë dhe ia ka plotësuar mirësinë, dhe e ka 
qortuar atë që shpik në fe atë që Allahu nuk e ka 
lejuar. Për këtë i Lartësuari në Librin e Tij të qartë 
ka thënë: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلََٰمَ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) Po ashtu Zoti i Lartmadhërishëm 
tha: 

َۚ وَلوَۡلاَ كَلمَِةُ ٱلفَۡصۡلِ ﴿ ُ ذَنَۢ بهِِ ٱللََّّ
ۡ
ينِ مَا لمَۡ يأَ ِ ِنَ ٱلد  مۡ لهَُمۡ شُرَكََٰٓؤُاْ شَرَعُواْ لهَُم م 

َ
أ

َٰلمِِينَ لهَُمۡ عَذَابٌ  ليِمٞ لقَُضِيَ بيَنَۡهُمَۡۗ وَإِنَّ ٱلظَّ
َ
 ﴾ 21أ



 

120 

 "A kanë ata idhuj, të cilët u kanë ligjësuar një fe 
që nuk e ka lejuar Allahu?! Sikur të mos kishte qenë 
fjala e vendimit të mëparshëm, ata do të ishin 
gjykuar menjëherë. Për keqbërësit është përgatitur 
një dënim i dhembshëm." (Esh Shura, 21) 

Është vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم në hadithet e sakta 
paralajmërimi nga bidatet dhe sqarimi i qartë se 
bidati është devijim, këtë Profeti (paqja qoftë mbi 
të) e bëri për t’ia tërhequr vërejtjen umetit mbi 
madhësinë e rrezikut të tyre dhe për t’i larguar ata 
nga kryerja e tyre. Një nga këto hadithe është dhe 
hadithi i saktë që është cekur në dy Sahihët nga 
Aishja (Allahu qoftë i kënaqur me të), se Profeti صلى الله عليه وسلم 
se ka thënë: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është e saj, ajo gjë është e refuzuar." Në një 
transmetim të Muslimit thuhet: 

.» مْرَناَ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
 »مَنْ عَمِلَ عَمَلًَّ ليَسَْ عَليَهِ أ

 "Kushdo që bën ndonjë vepër që nuk është në 
përputhje me çështjen (fenë) tonë, ajo (vepër) 
është e refuzuar." Muslimi shënon në "Sahihun" e 
tij, nga Xhabiri (Allahu qoftë i kënaqur me të!), i cili 
ka thënë: i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم thoshte në hutben e 
tij ditën e xhumasë: 

وَشَََّ  د  صلى الله عليه وسلم،  مُُمََّ هَدْيُ  الهَدْيِ  وخََيَْ  الِله،  كِتَابُ  خَيَْ الحدَِيثِ  فَإنَِّ  بَعْدَ،  مَا 
َ
»أ



 

121 

 بِدْعَة  ضَلََّلةٌَ«. 
مُورِ مُُدَْثاَتُهَا، وَكَُُّ

ُ
 الأ

 "Vërtet fjala më e mirë është Libri i Allahut, dhe 
udhëzimi më i mirë është udhëzimi i Muhamedit صلى الله عليه وسلم, 
kurse gjërat më të këqija janë gjërat e shpikura dhe 
bidatet (risitë) në fe, dhe çdo bidat është devijim." 
Nesaiu ka tansmetuar një shtesë me zinxhir të mirë 
transmetimi: 

 »وَكَُُّ ضَلََّلةَ  فِِ النَّارِ«. 

 "Dhe çdo humbje të shpie në zjarr." Në librat e 
suneneve transmetohet nga Irbad ibn Sarije (Allahu 
qoftë i kënaqur me të!) se ai ka thënë: "I Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم na këshilloi me një këshillë drithëruese, 
prej së cilës zemrat u tronditën dhe sytë u përlotën. 
Atëherë ne i thamë: 'O i Dërguari i Allahut, këto fjalë 
po na duken sikur janë këshillë lamtumirëse, ndaj 
na porosit!' Ai tha: 

مَنْ  فَإِنَّهُ  عَبدٌ،  عَليَكُم  رَ  مَّ
َ
تأَ وَإِنْ  اعَةِ  وَالطَّ معِ  وَالسَّ الِله  بتِقَْوىَ  وصِيكُم 

ُ
»أ

اشِدِينَ   الرَّ الخلفَُاءِ  وسَُنَّةِ  بسُِنَّتِِ  فَعَليَكُم  كَثِيًْا،  اخْتِلََّفًا  فسََيَْىَ  مِنكُْم  يعَِشْ 
وعََضُّ  بهَِا  كُوا  تَمَسَّ بَعْدِي،  مِنْ  وَمُُدَْثاَتِ  المَهْدِيِّيَن  وَإِيَّاكُم  باِلنَّوَاجِذِ،  عَليَهَْا  وا 

 بِدْعَة  ضَلََّلةٌَ«. 
مُورِ، فَإِنَّ كَُُّ مُُدَْثةَ  بِدْعَة  وَكَُُّ

ُ
 الأ

 'Ju porosis të keni frikë Allahun dhe të jeni të 
dëgjueshëm e të bindur, edhe nëse ju bëhet prijës 
ndonjë rob, sepse ai që jeton më gjatë nga ju do të 
shohë kundërshti të shumta. Andaj kapuni fort pas 
traditës sime dhe traditës së kalifëve të drejtë e të 



 

122 

përudhur pas meje, shtrëngojeni me dhëmballë, 
dhe ruhuni nga gjërat e shpikura, sepse çdo gjë e 
shpikur është bidat dhe çdo bidat është lajthitje.'" 
Hadithet në këtë kontekst janë të shumta. 

Është vërtetuar nga shokët e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم, dhe nga selefët e drejtë pas tyre se kanë 
paralajmëruar dhe frikësuar nga bidatet (risitë) në 
fe sepse ato janë shtesë në fe dhe një legjislacion 
fetar që Allahu nuk e ka lejuar, si edhe përngjasim 
me armiqtë e Allahut prej hebrenjve dhe të 
krishterëve në shtesat që ata bënë në fenë e tyre 
dhe në shpikjen e gjërave që Allahu nuk i ka lejuar, 
dhe sepse pasoja e tyre e pashmangshme është 
nënvlerësimi i fesë islame dhe akuzimi i saj për 
mosplotësim. Dihet se në këtë ka prishje të madhe 
dhe ligësi të shëmtuar, si dhe përplasje me Fjalën e 
Allahut të Madhërishëm: 

كۡمَلۡتُ لكَُمۡ دِينَكُمۡ ﴿...
َ
 ﴾ ...ٱليَۡوۡمَ أ

 "Sot jua përsosa fenë tuaj" (El Maide, 3) Dhe 
kundërshtimi i qartë i haditheve të Profetit صلى الله عليه وسلم që 
paralajmërojnë nga bidatet (risitë) në fe dhe që i 
bëjnë ato të urryeshme. 

Shpresoj që ato që përmendëm prej 
argumenteve të jenë të mjaftueshme dhe bindëse 
për kërkuesin e së vërtetës në hedhjen poshtë të 
këtij bidati, d.m.th.: bidatit të festimit të Natës së 
Israsë dhe Miraxhit, dhe në tërheqjen e vërejtjes 



 

123 

prej tij, dhe se ai nuk është aspak prej fesë islame. 
Për shkak se Allahu e ka bërë detyrë këshillimin 

për muslimanët, sqarimin e çështjeve që u ka 
ligjësuar Allahu në fe dhe ndalimin e fshehjes së 
diturisë, e pashë të udhës t’u tërheq vërejtjen 
vëllezërve të mi muslimanë për këtë bidat (në fe), i 
cili është përhapur në shumë vise, saqë disa njerëz 
e konsiderojnë pjesë të fesë. 

Allahut i lutemi që ta përmirësojë gjendjen e të 
gjithë muslimanëve, t’u japë atyre aftësinë e të 
kuptuarit në fe, dhe të na japë sukses neve dhe atyre 
për t’u kapur fort pas së vërtetës dhe për të 
qëndruar në të, si dhe për të lënë atë që bie ndesh 
me të. Allahu është i Plotfuqishëm ta bëjë të 
mundur një gjë të tillë. 

Salavatet, selamet dhe bekimet qofshin për robin 
dhe të Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, 
familjen dhe shokët e tij! 

 

 

*** 

  



 

124 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ

Broshura e shtatë: 

Gjykimi mbi festimin e Natës së mesit të 

muajit të Shabanit. 
Falënderimi i takon Allahut, i Cili na e përsosi 

fenë dhe na e plotësoi mirësinë, dhe salavatet dhe 
selamet qofshin për Profetin dhe të Dërguarin e Tij, 
Muhamedin, Profetin e pendimit dhe të mëshirës. 

Allahu i Lartësuar thotë: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلََٰمَ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) Po ashtu Allahu i Lartësuar 
thotë: 

﴿ ُ ذَنَۢ بهِِ ٱللََّّ
ۡ
ينِ مَا لمَۡ يأَ ِ ِنَ ٱلد  مۡ لهَُمۡ شُرَكََٰٓؤُاْ شَرَعُواْ لهَُم م 

َ
 ﴾ ...أ

 "A kanë ata idhuj, të cilët u kanë caktuar një fe 
që nuk e ka lejuar Allahu?!" (Esh Shura, 21), Në dy 
Sahihët, Aishja (Allahu qoftë i kënaqur me të!) 
transmeton se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është prej saj, ajo gjë është e refuzuar." 
Muslimi e shënon në "Sahihun" e tij hadithin që e 



 

125 

përcjell Xhabiri (Allahu qoftë i kënaqur me të!), se 
Profeti صلى الله عليه وسلم zakonisht thoshte në hutben e xhumasë: 

د  صَلََّّ الُله عَليَهِ  ا بَعْدُ: فإَِنَّ خَيَْ الحدَِيثِ كِتَابُ الِله، وخََيَْ الهَدْيِ هَدْيُ مُُمََّ مَّ
َ
»أ

 بِدْعَة  ضَلََّلةٌَ«. 
مُورِ مُُدَْثاَتُهَا، وَكَُُّ

ُ
 وسََلَّمَ، وَشَََّ الأ

 "Vërtet, fjala më e mirë është Libri i Allahut, 
udhëzimi më i mirë është udhëzimi i Profetit 
Muhamed صلى الله عليه وسلم, ndërsa më të këqijat e çështjeve janë 
risitë (bidatet), dhe çdo bidat është devijim." Ajetet 
dhe hadithet në këtë kuptim janë të shumta, dhe ato 
dëshmojnë qartazi se Zoti i Lartmadhëruar e 
përkreu fenë e këtij ummeti dhe e përsosi mbi të 
mirësinë hyjnore, dhe Ai nuk e mori nga kjo botë 
Profetin e Tij, -sal-lallahu alejhi ue sel-lem!-, veçse 
pasi ai e përcolli mesazhin e qartë dhe ia sqaroi 
umetit gjithçka që Zoti i ka ligjësuar atij prej fjalëve 
e veprave. Profeti صلى الله عليه وسلم e sqaroi qartë se çdo gjë që 
njerëzit e shpikin pas tij dhe ia atribuojnë fesë 
islame, qoftë fjalë apo vepër, është bidat që do t’i 
refuzohet vepruesit të saj, edhe nëse qëllimi i tij 
është i mirë. Këtë çështje e kanë ditur shokët e të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم (Allahu qoftë i kënaqur me 
ta!), dhe po ashtu edhe dijetarët e Islamit pas tyre; 
prandaj i kanë kundërshtuar bidatet dhe kanë 
paralajmëruar prej tyre, ashtu siç e kanë 
përmendur të gjithë ata që kanë shkruar për 
madhërimin e Sunetit dhe kundërshtimin e bidatit; 
si Ibn Uedah, Turtushi, Ebu Shameh, e të tjerë. 



 

126 

Ndër bidatet që i kanë shpikur disa njerëz është: 
bidati i festimit të Natës së mesit të Shabanit dhe 
veçimi i ditës së saj me agjërim. Për këtë nuk ka 
argument mbi të cilin lejohet të mbështetemi. Për 
vlerën e saj kanë ardhur hadithe të dobëta, në të 
cilat nuk lejohet të mbështetemi. 

Sa i përket haditheve që janë transmetuar për 
vlerën e namazit në të, të gjitha janë të sajuara, 
sikurse kanë tërhequr vërejtjen për këtë shumë 
prej dijetarëve. Dhe, nëse do Allahu, do t'i 
përmendim disa prej fjalëve të tyre. 

Në këtë çështje janë përcjellë gjithashtu 
transmetime nga disa selefë të Shamit e të tjerë. 

Ajo mbi të cilën është rënë dakord nga shumica 
e dijetarëve është se festimi i saj është bidat, dhe se 
hadithet që përcillen për vlerën e saj janë të gjitha 
të dobëta, e disa prej tyre të trilluara. Ndër ata që e 
kanë vënë në dukje këtë është Hafidh Ibën Rexhebi, 
në librin e tij: (Lataif el-Ma'arif), po ashtu dhe disa 
të tjerë. Dihet se hadithet e dobëta praktikohen 
vetëm në ato adhurime të cilave u është vërtetuar 
origjina me argumente të sakta. Sa i përket festimit 
të Natës së mesit të Shabanit, ai nuk ka asnjë bazë 
të saktë që të përkrahet qoftë edhe me hadithe të 
dobëta. Këtë parim të vyer e ka përmendur imami 
Ebu’l-Abbas Shejhul-Islam Ibn Tejmije, Allahu e 
mëshiroftë. 

Lexues i nderuar, unë po të përcjell atë që kanë 



 

127 

thënë disa prej dijetarëve lidhur me këtë çështje, në 
mënyrë që të jesh i qartë rreth saj. 

Ka konsensus te dijetarët — Allahu i mëshiroftë 
— se është detyrë që çështjet për të cilat njerëzit 
kanë mospajtime të kthehen te Libri i Allahut dhe te 
Suneti i të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe cilido të jetë 
gjykimi i të dyve apo i njërit prej tyre, ai është dhe 
ligji islam që detyrimisht duhet të pasohet, e çfarë 
bie ndesh me këto dy burime duhet të refuzohet. 
Ndërsa adhurimet që nuk janë cekur në to, janë 
bidat dhe nuk është e lejuar të bëhen, e aq më tepër 
të thirret në to dhe të përkrahen. Allahu i 
Madhëruar dhe i Lartësuar ka thënë: 

فَإنِ ﴿ مِنكُمۡۖۡ  مۡرِ 
َ
ٱلأۡ وْليِ 

ُ
وَأ ٱلرَّسُولَ  طِيعُواْ 

َ
وَأ  َ ٱللََّّ طِيعُواْ 

َ
أ ءَامَنُوٓاْ  َّذِينَ  ٱل هَا  يُّ

َ
يََٰٓأ

 ِ َٰل ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِِۚ ذَ ِ وَٱلرَّسُولِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ بٱِللََّّ وهُ إلِيَ ٱللََّّ كَ  تنَََٰزعَۡتُمۡ فيِ شَيۡءٖ فرَُدُّ
حۡسَ 

َ
ويِلاًخَيرۡٞ وَأ

ۡ
 ﴾ 59نُ تأَ

 "O besimtarë! Bindjuni Allahut, bindjuni të 
Dërguarit dhe atyre që drejtojnë punët tuaja. Nëse 
nuk pajtoheni në ndonjë gjë, drejtojuni Allahut dhe 
të Dërguarit, nëse besoni Allahun dhe Ditën e 
Kiametit. Kjo për ju është më e mira dhe shpjegimi 
më i bukur." (En Nisa, 59) Po ashtu Allahu i 
Lartësuar thotë: 

ِ وَ ﴿ ٓۥ إلِيَ ٱللََّّ  ﴾ ...مَا ٱخۡتَلفَۡتُمۡ فيِهِ مِن شَيۡءٖ فحَُكۡمُهُ

 "Për çfarëdo gjëje që ju të polemizoni, gjykimi i 
saj është tek Allahu..." (Esh Shura, 10) Allahu i 



 

128 

Lartësuar thotë: 

َ فٱَتَّبعُِونيِ ﴿ ُ وَيَغۡفرِۡ لكَُمۡ ذُنوُبكَُمۡ قلُۡ إنِ كُنتُمۡ تُحبُِّونَ ٱللََّّ  ﴾...يُحبۡبِۡكُمُ ٱللََّّ

 "Thuaju (o Muhamed): 'Nëse ju e doni Allahun, 
atëherë më ndiqni mua, që Allahu t’ju dojë dhe t’jua 
falë gjynahet...'" (Al Imran, 31) Gjithashtu, Allahu i 
Madhërishëm thotë: 

نفُسِهِمۡ ﴿
َ
ِمُوكَ فيِمَا شَجَرَ بيَنَۡهُمۡ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فيِٓ أ فلَاَ وَرَب كَِ لاَ يؤُۡمِنُونَ حَتَّيَٰ يُحَك 

ا قَضَيۡتَ وَيسَُل مُِواْ تسَۡليِمٗا ِمَّ  ﴾ 65حَرجَٗا م 

 "Jo, për Zotin tënd, ata nuk do të jenë besimtarë 
të vërtetë, derisa të të marrin ty për gjyqtar për 
kundërshtitë mes tyre e pastaj, të mos ndiejnë 
kurrfarë dyshimi ndaj gjykimit tënd dhe të të 
binden ty plotësisht." (En Nisa, 65) Ajetet në këtë 
kontekst janë të shumta, ato janë argument i prerë 
për obligimin e kthimit të çështjeve për të cilat ka 
mosmarrëveshje te Libri i Allahut dhe Suneti i të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, si dhe për obligimin e 
kënaqjes me gjykimin e tyre. Kjo është ajo që e 
kërkon besimi, dhe kjo është më e mira për robërit 
në këtë botë dhe në botën tjetër, dhe përfundimi i 
saj është më i miri. 

Hafidh ibn Rexhebi (Allahu e pastë mëshiruar!), 
në librin e tij: "Lataif el-me'arif", lidhur me këtë 
çështje – pas fjalëve paraprake – shprehet: 

"Sa i përket natës së mesit të Shabanit, tabiinët 
nga banorët e Shamit, si Halid ibn Ma‘dan, Mekhul, 



 

129 

Lukman ibn Amir e të tjerë, e madhëronin dhe i 
përkushtoheshin adhurimit gjatë saj. Prej tyre 
njerëzit mësuan rreth vlerës dhe madhërimit të 
kësaj nate. Është thënë se atyre u kishin arritur, 
lidhur me këtë, rrëfime israilijate. E kur u përhap 
mendimi i tyre nëpër qytete, njerëzit u ndanë në 
mendime për këtë. Disa e pranuan mendimin e tyre 
dhe u pajtuan me ta në madhërimin e saj; ndër të 
cilët ishte edhe një grup prej adhuruesve të 
devotshëm nga njerëzit e Basrës dhe të tjerë. 
Ndërsa shumica e dijetarëve të Hixhazit e refuzuan 
këtë gjë. Prej tyre ishte dhe Ibën Ebi Mulejke. Këtë 
mendim e ka cituar Abdurrahman ibën Zejd ibën 
Eslem nga juristët e Medinës, dhe ky është mendimi 
i nxënësve të Malikut dhe i disa të tjerëve. Ata 
thanë: "E gjitha kjo është bidat." 

Dijetarët e Shamit kanë dy mendime të 
ndryshme lidhur me mënyrën e adhurimit në të: 

Mendimi i parë: është e pëlqyeshme që ajo të 
kalohet në adhurim në mënyrë kolektive në xhami. 
Halid ibn Me’dani, Lukman ibn Amiri dhe  disa 
dijetarë të tjerë vishnin rrobat e tyre më të mira, 
përdornin temjan dhe lyheshin me surmë, dhe e 
kalonin atë natë në namaz në xhami. Po ashtu dhe 
Is’hak ibn Rah'uejh ishte i këtij mendimi. Sa i përket 
faljes gjatë kësaj nate në xhami me xhemat, ai 
(Is'hak ibn Rah'uejhi) ka thënë: "Kjo nuk është 
bidat." Këtë e ka transmetuar Harb el-Kirmani në 



 

130 

“Mesail”. 
Mendimi i dytë: është i papëlqyeshëm tubimi 

gjatë kësaj nate, në xhami, për namaz, këshilla dhe 
lutje. Por nuk ka asgjë të keqe që njeriu të falet në 
këtë natë në mënyrë individuale. Ky është mendimi 
i Euzaiut, imamit të banorëve të Sham-it, juristit 
dhe dijetarit të tyre, dhe ky është mendimi më afërt 
me të vërtetën, në dashtë Allahu i Lartësuar." 
Mandej Ibn Rexhebi vazhdon dhe thotë: Nuk njihet 
ndonjë fjalë e imam Ahmedit lidhur me natën e 
mesit të Sha‘banit. Ndërsa lidhur me 
pëlqyeshmërinë e faljes së namazit të natës në të, 
prej tij mund të nxirren dy përfundime, duke u 
bazuar në dy transmetimet prej tij për faljen e 
namazit të natës në dy netët e Bajrameve; sipas një 
transmetimi nga ai, ai nuk e ka pëlqyer namazin e 
natës, në natën e bajramit të falet në xhemat, ngase 
një gjë e tillë nuk është transmetuar nga Pejgamberi 
 dhe shokët e tij.  Dhe sipas një transmetimi tjetër صلى الله عليه وسلم
ai e ka pëlqyer për shkak se Abdurrahman ibn Jezid 
ibn el-Esved i cili ishte nga brezi i tabiinëve e ka 
vepruar këtë. Lidhur me namazin e natës së mesit 
të Sha’banit nuk është vërtetuar asgjë nga Profeti صلى الله عليه وسلم 
e as nga shokët e tij, por është vërtetuar nga një 
grup tabiinësh, nga juristë të shquar të Shamit." 

Këto ishin fjalët e hafidh Ibn Rexhebit, Allahu e 
mëshiroftë, në to ai e shpreh qartë se nuk është 
vërtetuar asgjë nga Profeti صلى الله عليه وسلم e as nga shokët e tij, 



 

131 

Allahu qoftë i kënaqur me ta, lidhur me natën e 
mesit të muajit të Shabanit. 

Sa i përket preferencës së Euzait (Allahu e pastë 
mëshiruar!) se është e pëlqyeshme që namazi në të, 
të falet në mënyrë individuale dhe preferencës 
hafidh Ibn Rexhebit për këtë mendim, themi se ky 
mendim është i panjohur dhe i dobët, ngase çdo gjë 
që nuk vërtetohet me argumente fetare se është e 
ligjshme (me Kuran dhe Sunet), nuk i lejohet 
muslimanit ta shpikë në fenë e Allahut, është njësoj 
si ta bëjë në mënyrë individuale apo kolektive, në 
vetmi apo në publik, për shkak të përgjithshmërisë 
së fjalës së Profetit صلى الله عليه وسلم: 

.» مْرُناَ؛ فَهُوَ ردٌَّ
َ
 »مَنْ عَمِلَ عَمَلًَّ ليَسَْ عَليَهِ أ

 "Kushdo që bën ndonjë vepër që nuk është në 
përputhje me çështjen (fenë) tonë, ajo (vepër) 
është e refuzuar." Dhe të tjera prej argumenteve që 
tregojnë për refuzimin e bidateve (risive) dhe 
paralajmërimin kundër tyre. 

Imami Ebu Bekr Turtushi (Allahu e mëshiroftë!), 
në librin e tij: "El-havadithu uel-bideu'", shprehet: 

Ka transmetuar Ibn Veddah nga Zejd ibn Eslem, 
i cili ka thënë: Ne nuk kemi hasur asnjë prej 
hoxhallarëve tanë e as prej dijetarëve tanë të fikhut 
që t’i kushtonte rëndësi natës së mesit të Shabanit, 
as që t’i kushtonte rëndësi hadithit të Mekhulit, dhe 
nuk e shihnin se ajo kishte ndonjë vlerë të veçantë 



 

132 

mbi netët e tjera." 

Dikush i tha Ibn Ebi Mulejkës: "Zijad en-Numejri 
thotë: 'Vërtet, shpërblimi i Natës së mesit të 
Shabanit është si shpërblimi i Natës së Kadrit.'" Ai 
tha: "Po ta dëgjoja dhe të kisha një shkop në dorë, 
do ta godisja." Zijadi ishte predikues. Këto ishin 
fjalët e Ebu Bekër Turtushit. 

Dijetari i madh, Sheukani (Allahu e pastë 
mëshiruar!), në librin: "El-Fevaid el mexhmuah", 
shprehet: 

Hadithi: "O Ali, atij që fal njëqind rekate në natën 
e mesit të Shabanit, duke lexuar në çdo rekat 
Fatiha-n  dhe "Kul huvallahu ehad" dhjetë herë, 
Allahu do t’ia plotësojë çdo nevojë..." Ky hadith 
është i shpikur (ar. meudu). Shpërblimi i cekur në 
tekstin e tij që i premtohet atij që e fal këtë namaz 
dëshmon për pavërtetësinë e këtij hadithi. Kushdo 
që e njeh shkencën e hadithit nuk dyshon se ky 
hadith është i shpikur. Transmetuesit e tij janë të 
panjohur. Është transmetuar edhe përmes një 
rruge të dytë e të tretë, por të gjitha  janë të 
shpikura, dhe transmetuesit e tyre janë të panjohur. 
Në librin "el-Muhtasar" ka thënë: "Hadithi i namazit 
të gjysmës së Shabanit është i pavlefshëm. Ndërsa 
hadithi i Ibn Hibbanit, që e përcjell nga Aliu: 'Kur të 
jetë nata e gjysmës së Shabanit, qëndroni në namaz 
gjatë saj dhe agjëroni ditën e saj' është hadith i 
dobët." Në librin "el-Leali" ka thënë: "Njëqind 



 

133 

rekate në natën e mesit të Shabanit, duke e lexuar 
suren ‘Ihlas’ dhjetë herë", me gjithë përshkrimin e 
gjatë të vlerave të tij, e shënojnë Dejlemiu dhe të 
tjerë, është hadith i shpikur dhe shumica e 
transmetuesve të tij në tre rrugët (zinxhirët) janë të 
panjohur e të dobët" Po ashtu ka thënë: Hadithi 
"Dhe dymbëdhjetë rekate duke e kënduar suren El-
Ihlas tridhjetë herë." Është hadith i sajuar. Po ashtu 
me tekstin: "Dhe katërmbëdhjetë rekate." Është i 
sajuar. 

Me këtë hadith u mashtrua një grup prej 
dijetarëve të fikhut, si autori i (Ihjaut) e të tjerë, 
ashtu edhe disa prej komentatorëve të Kuranit. 
Namazi i kësaj nate — nata e mesit të Shabanit — 
është transmetuar në forma të ndryshme, por të 
gjitha janë të pavërteta dhe të sajuara. Kjo nuk bie 
ndesh me transmetimin e Tirmidhiut nga hadithi i 
Aishes (Allahu qoftë i kënaqur me të!) që flet për 
shkuarjen e Pejgamberit صلى الله عليه وسلم në varrezat e Bekisë, 
dhe as me zbritjen e Zotit të Lartësuar (ashtu siç i 
takon madhërisë së Tij) natën e mesit të Shabanit 
në qiellin e kësaj bote, e as me faktin se Ai fal më 
shumë se numri i qimeve të dhenve të fisit Kelb, 
sepse këtu bëhet fjalë vetëm për këtë falje (namaz) 
të sajuar në këtë natë. Ndonëse, hadithi i Aishes 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!) është i dobët dhe me 
shkëputje në zinxhir. Po ashtu, hadithi i Aliut 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!) që u përmend më 



 

134 

herët rreth namazit të kësaj nate, nuk e 
kundërshton faktin se ky namaz është i sajuar, edhe 
pse ai vetë ka dobësi, sikurse e përmendëm atje. 
(këtu përfundon citati nga libri "El-Leali) 

Hafidh el Irakiu ka thënë: "Hadithi i namazit të 
natës së mesit të Shabanit është i sajuar ndaj të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe është gënjeshtër ndaj 
tij." Imam Neveviu ka thënë në librin (el-Mexhmu‘): 
"Namazi i njohur si Namazi i Regaibit, që është 
dymbëdhjetë rekate mes akshamit dhe jacisë, natën 
e xhumasë së parë të Rexhebit, dhe namazi i natës 
së mesit të Shabanit me njëqind rekate: këto dy 
namaze janë bidate të urryera. Mos u mashtro nga 
përmendja e tyre në librat (Kutul-kulub) dhe (Ihja 
Ulumid-Din), e as nga hadithi i përmendur në to, 
sepse e tëra kjo është e pavërtetë. Mos u mashtro as 
nga ndonjëri prej imamëve tek i cili nuk ka e ka 
pasur të qartë gjykimin mbi to dhe ka shkruar disa 
faqe duke i konsideruar të pëlqyeshme, sepse pa 
dyshim ai ka gabuar në këtë." 

Shejhu, imami, Ebu Muhamed Abdur-Rrahman 
ibn Ismail el-Makdisi, ka shkruar një libër të vyer 
mbi pavërtetësinë e këtyre dy namazeve dhe e ka 
trajtuar çështjen me përsosmëri e mjeshtëri. Fjalët 
e dijetarëve rreth kësaj çështjeje janë tejet të 
shumta. E sikur të fillonim t’i sillnim të gjitha ato që 
kemi parë nga fjalët e tyre në këtë çështje, do të na 
zgjatej diskutimi. Shpresoj që ajo që përmendëm të 



 

135 

jetë e mjaftueshme dhe bindëse për kërkuesin e së 
vërtetës. 

Përmes ajeteve, haditheve dhe fjalëve të 
dijetarëve të përmendura më sipër, i bëhet e qartë 
kërkuesit të së vërtetës se festimi i Natës së mesit 
të Sha’banit me namaz ose me adhurime të tjera, 
dhe specifikimi i ditës së saj me agjërim, është një 
bidat i keq sipas shumicës së dijetarëve. Një gjë e 
tillë nuk ka asnjë bazë në Sheriatin e pastër. 
Përkundrazi, ajo është prej gjërave që u shfaqën në 
Islam pas kohës së sahabëve, Allahu qoftë i kënaqur 
me ta. Dhe kërkuesit të së vërtetës i mjafton, në këtë 
çështje dhe në të tjera, Fjala e Allahut të 
Lartmadhëruar: 

كۡمَلۡتُ لكَُمۡ دِينَكُمۡ ﴿...
َ
 ﴾ ...ٱليَۡوۡمَ أ

 "Sot jua përsosa fenë tuaj" (El Maide, 3) Dhe 
ajetet e tjera që janë shpallur në këtë kontekst, si 
edhe fjala e Pejgamberit صلى الله عليه وسلم: 

 .» مْرِناَ هَذَا مَا ليَسَْ مِنهُْ فَهُوَ ردٌَّ
َ
حْدَثَ فِِ أ

َ
 »مَنْ أ

 "Kushdo që shpik në çështjen (fenë) tonë diçka 
që nuk është prej saj, ajo gjë është e refuzuar." Si 
dhe hadithet e tjera që janë transmetuar në këtë 
kontekst. 

Në Sahihun e Muslimit, Ebu Hurejra (Allahu 
qoftë i kënaqur me të!) transmeton se i Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم ka thënë: 



 

136 

يَامِ مِنْ بيَْنِ  وا يوَْمَهَا بِالصِّ وا لَيلَْةَ الْجمُُعَةِ بقِِيَام  مِنْ بيَْنِ اللَّيَالِِ، وَلََ تََُصُّ »لََ تََُصُّ
حَدُكُمْ«. 

َ
نْ يكَُونَ فِِ صَوْم  يصَُومُهُ أ

َ
يَّامِ، إِلََّ أ

َ
 الْأ

 "Mos veçoni natën e xhumasë me namaz nga 
netët e tjera, e as mos e veçoni ditën e xhuma me 
agjërim nga ditët e tjera, përveç nëse përkon me një 
agjërim që ndokush prej jush e mban (rregullisht)." 
Sikur të ishte i lejuar veçimi i ndonjë nate me 
ndonjë lloj adhurimi, nata e së premtes do të ishte 
më e denjë se të tjerat; sepse dita e saj është dita më 
e mirë në të cilën lind dielli, sipas haditheve të sakta 
nga Profeti صلى الله عليه وسلم. Meqë Profeti صلى الله عليه وسلم paralajmëroi kundër 
veçimit të kësaj nate me namaz ndër netët e tjera, 
kjo tregon se veçimi i netëve të tjera me ndonjë 
formë të caktuar të adhurimit është akoma më e 
palejueshme. Me përjashtim kur ekziston 
argumenti i saktë që dëshmon për veçimin e ndonjë 
nate apo dite. 

E meqenëse në Natën e Kadrit dhe në netët e 
Ramazanit është i ligjësuar namazi i natës dhe 
përkushtimi në to, Profeti صلى الله عليه وسلم e tërhoqi vëmendjen 
umetit dhe e inkurajoi për faljen natën dhe ai vetë e 
zbatoi këtë siç transmetohet në dy Sahihët nga 
Profeti صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

لَيلْةََ  قَامَ  وَمَنْ  ذَنبِْهِ،  مِنْ  مَ  تَقَدَّ مَا  لََُ  غُفِرَ  وَاحْتسَِاباً،  إِيمَاناً  رَمَضَانَ  قَامَ  »مَنْ 
مَ مِنْ ذَنبِْهِ«.   القَْدْرِ إِيمَاناً وَاحْتسَِاباً، غُفِرَ لََُ مَا تَقَدَّ

 "Atij që falet në Ramazan, duke besuar dhe 



 

137 

shpresuar në shpërblimin e Allahut, i falen mëkatet 
e së kaluarës. Dhe atij që falet Natën e Kadrit, duke 
besuar dhe shpresuar në shpërblimin e Allahut, i 
falen mëkatet e së kaluarës." Po të ishte e ligjshme 
që Nata e mesit të Shabanit, nata e xhumasë së parë 
të Rexhebit, ose Nata e Israsë dhe e Mi’raxhit të 
veçohej me kremtim ose me ndonjë akt adhurimi, 
Profeti صلى الله عليه وسلم do ta kishte udhëzuar umetin për këtë, ose 
do ta kishte bërë vetë. E sikur të kishte ndodhur 
diçka e tillë, shokët e tij – Allahu qoftë i kënaqur me 
ta – do t'ia kishin transmetuar umetit dhe nuk do ta 
kishin mbajtur të fshehtë, sepse ata janë më të mirët 
e njerëzve dhe këshilltarët më të sinqertë të 
njerëzve pas pejgamberëve, paqja qoftë mbi ta. 
Allahu qoftë i kënaqur me shokët e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم dhe i bëftë të kënaqur. 

E mësuam më lart nga fjalët e dijetarëve se nuk 
është vërtetuar nga Profeti صلى الله عليه وسلم, e as nga shokët e tij 
(Allahu qoftë i kënaqur me ta), asgjë rreth vlerës së 
natës së të premtes së parë të muajit Rexhep, e as 
rreth natës së mesit të muajit Shaban. Prandaj 
kuptohet se festimi i tyre është risi e shpikur në 
Islam. Po ashtu, veçimi i tyre me ndonjë adhurim të 
caktuar është risi e qortueshme. Po kështu edhe 
nata e 27‑të e muajit Rexheb, që disa njerëz besojnë 
se është Nata e Israsë dhe Miraxhit, nuk lejohet të 
veçohet me ndonjë adhurim, ashtu siç nuk lejohet 
të festohet, për shkak të argumenteve të 



 

138 

përmendura më sipër. Kjo, nëse do të supozonim se 
ajo natë dihet se kur është, e çfarë mund të themi 
kur mendimi më i saktë në këtë çështje është se ajo 
natë nuk dihet se kur është saktësisht?! Thënia e 
atyre që thonë se ajo është nata e 27-të e muajit 
Rexheb është thënie e pavlefshme, pa asnjë bazë në 
hadithet e sakta, dhe me të vërtetë mirë ka thënë ai 
që ka thënë: 

"Më të mirat e çështjeve janë ato të hershmet në 
udhëzim... ndërsa më të këqijat e çështjeve janë të 
shpikurat, bidatet (risitë) në fe." 

Allahut i lutemi të na japë sukses neve dhe mbarë 
muslimanëve për t’u kapur pas Sunnetit dhe për të 
qëndruar të palëkundur në të, dhe të na ruaj nga 
çdo gjë që e kundërshton atë. Padyshim Ai është 
Dhënës dhe Bujar. 

Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 
Dërguarin e Tij, Profetin tonë, Muhamedin, familjen 
dhe të gjithë shokët e tij! 
  



 

139 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ

Broshura e tetë: 

Paralajmërim i rëndësishëm lidhur me 

gënjeshtrën e testamentit që i atribuohet 

Shejh Ahmedit, shërbëtorit të Haremit të 

Nderuar Profetik. 
Nga Abdulaziz ibn Abdullah ibn Bazi, për këdo 

prej muslimanëve që e lexon. Allahu i ruajtë me 
Islamin dhe na mbrojtë neve dhe ata nga e keqja e 
sajimeve të injorantëve të ulët. Amin. 

Paqja, mëshira dhe bekimet e Allahut qofshin 
mbi ju! 

Kam hasur një shkrim që i atribuohet shejh 
Ahmedit, shërbëtorit të Haremit të Nderuar 
Profetik, me titull: «Testament nga Medina e 
Ndriçuar, prej shejh Ahmedit, shërbëtorit të 
Haremit të Nderuar Profetik», në të ai thotë: 

Natën e xhuma po rrija zgjuar duke recituar 
Kur’anin Fisnik, dhe pasi recitova Emrat e bukur të 
Allahut (Esmaul-Husna) dhe u bëra gati të bie në 
gjumë, pashë të hijshmin, të Dërguarin e Allahut صلى الله عليه وسلم, 
i cili u dërgua me ajetet kuranore dhe ligjet fisnike 
si mëshirë për botët, i nderuari ynë Muhamedi صلى الله عليه وسلم. Ai 
tha: ‘O shejh Ahmed.’ Unë thashë: ‘Në shërbimin 
tënd, o i Dërguari i Allahut, o më i nderuari i 
krijesave të Allahut,’ Më tha: "Më vjen turp nga 



 

140 

veprat e shëmtuara të njerëzve dhe nuk mund të 
përballem me Zotin tim e as melekët, sepse nga e 
premtja në të premte vdiqën njëqind e 
gjashtëdhjetë mijë njerëz, jo në fenë islame." Pastaj 
përmendi disa prej mëkateve në të cilat kanë rënë 
njerëzit. Më pas tha: "Kjo porosi është mëshirë për 
ta nga i Githëfuqishmi, Fuqiploti" Më pas përmendi 
disa nga Shenjat e Kiametit, dhe tha: "Njoftoji, o 
shejh Ahmed, për këtë porosi, sepse ajo është 
përcjellë me penën e kaderit nga Leuhi Mahfudh. 
Kush e shkruan dhe e dërgon nga një vend në tjetrin 
dhe nga një vendbanim në tjetrin, i ndërtohet një 
pallat në Xhenet, e kush nuk e shkruan dhe nuk e 
dërgon, i ndalohet ndërmjetësimi im Ditën e 
Kiametit. Kush e shkruan këtë dhe është i varfër, 
Allahu e pasuron, nëse është i borxhli, Allahu ia 
shlyen borxhin, nëse ka bërë ndonjë mëkat, Allahu 
e fal atë dhe prindërit e tij, me bereqetin e kësaj 
porosie. E kush nga robërit e Allahut nuk e shkruan 
atë, do t’i nxihet fytyra në këtë jetë dhe në jetën 
tjetër." Shejh Ahmedi tha: "Pasha All-llahun e 
Madhërishëm, tri herë, kjo është e vërtetë. Nëse jam 
gënjeshtar, dalsha nga kjo botë jo si musliman. E 
kush e beson këtë, shpëton nga dënimi i zjarrit të 
Xhehennemit, e kush e përgënjeshtron atë, ka dalë 
nga feja." 

Kjo është përmbledhja e asaj që përmban 
testamenti i trilluar ndaj të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم. 



 

141 

Këtë testament të trilluar e kemi dëgjuar shumë 
herë që prej shumë vitesh, ai përhapet ndër njerëz 
herë pas here dhe promovohet shumë midis 
popullit të thjeshtë, ndërsa në formulimet e tij ka 
ndryshime. Sajuesi i këtij testamenti thotë se e ka 
parë Profetin صلى الله عليه وسلم në gjumë dhe e ka ngarkuar me këtë 
testament. Në  fletushkën të fundit që e cituam më 
lart, shpifësi ka pretenduar se e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم 
kur po përgatitej për të rënë në gjumë. Pra, kuptimi 
i kësaj është se e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم zgjuar! 

Ky shpifës ka pretenduar në këtë testament 
shumë gjëra, të cilat janë nga gënjeshtrat më të 
qarta dhe nga të pavërtetat më të dukshme. Së 
shpejti do të njoftoj për to në këtë shkrim, nëse do 
Allahu. Madje, në vitet e kaluara u kam tërhequr 
vëmendjen lidhur me to dhe ua kam sqaruar 
njerëzve se ato janë disa nga gënjeshtrat më të 
qarta dhe nga të pavërtetat më të dukshme. Kur u 
njoha me versionin e fundit të kësaj fletushke, 
hezitova të shkruaj rreth saj, për shkak të qartësisë 
së pavërtetësisë së saj dhe guximit të madh të 
shpifësit për të gënjyer. Nuk mendoja se 
pavërtetësia e saj do të gjente jehonë tek ai njeri që 
ka sado pak vetëdije, ose natyrë të pastër. Mirëpo 
shumë prej vëllezërve më njoftuan se ajo është 
përhapur midis shumë njerëzve, dhe se ata e kanë 
futur në qarkullim ndërmjet tyre dhe disa prej tyre 
madje e kanë besuar si të vërtetë, andaj gjykova që 



 

142 

njerëzit si unë e kanë për detyrë të shkruajnë rreth 
saj, për të sqaruar se është e pavërtetë dhe se është 
shpifje ndaj Profetit صلى الله عليه وسلم, që askush të mos 
mashtrohet prej saj. Kush e shqyrton me vëmendje 
atë, nga njerëzit e besimit dhe të diturisë, ose nga 
ata me natyrë të pastër dhe arsye të shëndoshë, e 
kupton se është gënjeshtër dhe shpifje nga shumë 
këndvështrime. 

Unë kam pyetur disa të afërm të shejh Ahmedit, 
të cilit i atribuohej kjo shpifje, rreth këtij testamenti 
dhe njëri prej tyre m’u përgjigj se ajo është e trilluar 
në emër të shejh Ahmedit, dhe se ai nuk e ka thënë 
kurrsesi. Shejh Ahmedi i lartpërmendur ka 
ndërruar jetë prej kohësh. Edhe sikur të supozojmë 
se shejh Ahmedi i lartpërmendur, ose ndonjë më i 
madh se ai, ka pretenduar se e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم 
në gjumë apo i zgjuar dhe se ai e ka porositur me 
këtë porosi, do ta dinim me siguri të plotë se ai 
është gënjeshtar, ose se ai që ia tha këtë ishte 
thjesht një shejtan, e jo Profeti صلى الله عليه وسلم, për shumë arsye, 
disa nga të cilat janë: 

Së pari: Profeti صلى الله عليه وسلم nuk shihet në gjendje zgjimi 
pas vdekjes së tij صلى الله عليه وسلم. E kush nga injorantët e sufive 
pretendon se e sheh Profetin صلى الله عليه وسلم në gjendje zgjimi, 
ose se ai merr pjesë në mevlud, apo gjëra të 
ngjashme me këto, ai ka bërë gabimin më të 
shëmtuar, është mashtruar në shkallën më të lartë, 
ka rënë në një gabim të madh dhe ka kundërshtuar 



 

143 

Librin e Allahut, Sunetin dhe ixhmanë e dijetarëve, 
sepse të vdekurit dalin prej varreve vetëm në Ditën 
e Kiametit, e jo në këtë botë. E kushdo që thotë të 
kundërtën e kësaj, është gënjeshtar i hapur, ose 
gabimtar i cili është ngatërruar dhe nuk ka arritur 
të njohë të vërtetën që e kanë njohur selefët e mirë, 
në të cilën kanë ecur shokët e të Dërguarit të 
Allahut صلى الله عليه وسلم dhe pasuesit e tyre me mirësi. Allahu i 
Lartësuar thotë: 

َٰلكَِ لمََي تُِونَ ﴿  ﴾ 16ثُمَّ إنَِّكُمْ يوَمَْ القْيَِامَةِ تُبعَْثُونَ  15ثُمَّ إنَِّكُم بَعۡدَ ذَ

 "Mandej, pas kësaj ju do të vdisni, 
 pastaj, ju me siguri që do të ringjalleni në Ditën 

e Kiametit." (El Muminun, 15, 16) Profeti صلى الله عليه وسلم ka 
thënë: 

.» ع  لُ مُشَفَّ وَّ
َ
لُ شَافعِ  وَأ وَّ

َ
ناَ أ

َ
رضُْ يوَْمَ القِْيَامَةِ، وَأ

َ
لُ مَنْ تنَشَْقُّ عَنهُْ الْأ وَّ

َ
ناَ أ

َ
 »أ

 "Unë jam i pari për të cilin do të çahet toka Ditën 
e Kiametit, dhe unë jam i pari ndërmjetësues dhe i 
pari, të cilit do t’i pranohet ndërmjetësimi." Ajetet 
dhe hadithet që kanë këtë kuptim janë të shumta. 

E dyta: se Profeti صلى الله عليه وسلم nuk thotë gjë të kundërt me 
të vërtetën, as gjatë jetës së tij e as pas vdekjes së 
tij. Ndërsa ky testament bie ndesh haptazi me 
sheriatin e tij, dhe kjo nga shumë aspekte — siç do 
të ceket më poshtë. Profeti صلى الله عليه وسلم mund të shihet në 
gjumë. Dhe kush e sheh Profetin صلى الله عليه وسلم në ëndërr në 
pamjen e tij të nderuar, vërtet e ka parë, sepse 
shejtani nuk mund të marrë pamjen e tij, siç ceket 



 

144 

në hadithin e saktë. Mirëpo thelbi i tërë çështjes 
lidhet me besimin e ëndërrimtarit, sinqeritetin, 
besueshmërisë, përpikmërinë, devotshmërinë dhe 
besnikërinë e tij, si edhe nëse e ka parë Profetin صلى الله عليه وسلم 
në pamjen e tij të vërtetë apo në ndonjë pamje 
tjetër. 

Edhe po të vinte nga Profeti صلى الله عليه وسلم një hadith që ai e 
ka thënë gjatë jetës së tij, por që nuk ka ardhur 
përmes transmetuesve të besueshëm, të drejtë dhe 
të saktë (të fortë në kujtesë), ai nuk do të merrej për 
bazë dhe nuk do të argumentoheshim me të, ose të 
vijë përmes transmetuesve të besueshëm e të saktë, 
por të bjerë ndesh me transmetimin e atij që është 
më i fortë në kujtesë se transmetuesit e tij dhe më i 
besueshëm, dhe ky kundërshtim është i atillë që 
nuk lejon pajtimin ndërmjet dy transmetimeve, 
atëherë njëri prej tyre do të ishte i shfuqizuar, i 
pavlefshëm për t'u vepruar, ndërsa tjetri 
shfuqizues, i vlefshëm për t'u vepruar. E nëse nuk 
është i mundur as pajtimi e as shfuqizimi, atëherë 
detyrimisht hidhet poshtë transmetimi i atij që ka 
kujtesë më të dobët dhe besueshmëri më të ulët, 
dhe transmetimi i tij kalsifikohet si i papranueshëm 
dhe i pavlefshëm për t'u vepruar. 

E ç'mund të themi për një testament, kur nuk 
njihet ai që e ka transmetuar atë nga Profeti صلى الله عليه وسلم dhe 
nuk njihet besueshmëria e besnikëria e tij? Në këtë 
gjendje, ai është për t’u hedhur poshtë dhe të mos i 



 

145 

kushtohet asnjë vëmendje, edhe sikur të mos kishte 
në të diçka që bie ndesh me Sheriatin. E ç’duhet 
thënë kur testamenti përmban shumë elementë që 
tregojnë pavlefshmërinë e tij dhe se është i trilluar 
ndaj të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم dhe se përfshin 
ligjësimin e një feje që Allahu nuk e ka lejuar?! 

Pejgamberi صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

 مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ«.
ْ
أ قلُْ؛ فلَيْتَـَبَوَّ

َ
َّ مَا لمَْ أ  »مَنْ قَالَ عََلَ

 "Ai që thotë për mua atë që nuk e kam thënë, le 
ta përgatisë ulësen e tij në Zjarr." Sajuesi i këtij 
testamenti i ka atribuar të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم 
atë që ai nuk e ka thënë, dhe ka gënjyer kundër tij 
me një gënjeshtër të qartë e të rëndë. Sa shumë e 
meriton ai këtë kërcënim të rëndë, e sa i denjë është 
për të, nëse nuk nxiton të pendohet dhe të bëjë të 
ditur ndër njerëz gënjeshtrën e kësaj porosie ndaj 
të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, sepse kushdo që përhap 
të pavërteta ndër njerëz dhe ia atribuon ato fesë, 
pendimi i tij nuk është i vlefshëm veçse me 
shpalljen dhe shfaqjen e pendimit të tij, derisa 
njerëzit të dinë se ai është tërhequr nga gënjeshtra 
e tij dhe e ka përgënjeshtruar veten. Bazuar në 
fjalën e Allahut të Madhërishëm:   

َٰهُ للِنَّاسِ ﴿ نزَلنَۡا مِنَ ٱلبَۡي نََِٰتِ وَٱلهُۡدَىَٰ مِنَۢ بَعۡدِ مَا بَيَّنَّ
َ
َّذِينَ يكَۡتُمُونَ مَآ أ إنَِّ ٱل

َٰعنُِونَ  ٱللَّ وَيلَۡعَنُهُمُ   ُ ٱللََّّ يلَۡعَنُهُمُ  وْلََٰٓئكَِ 
ُ
أ ٱلۡكِتََٰبِ  صۡلحَُواْ   159فيِ 

َ
وَأ تاَبوُاْ  َّذِينَ  ٱل َّا  إلِ

وْلََٰٓ 
ُ
وَّابُ ٱلرَّحِيمُ وَبيََّنُواْ فأَ ناَ ٱلتَّ

َ
توُبُ عَليَۡهِمۡ وَأ

َ
 ﴾ 160ئكَِ أ



 

146 

 "Me të vërtetë, ata që fshehin faktet dhe 
udhëzimin që kemi shpallur, pasi ua kemi 
shpjeguar njerëzve në Libër (Teurat), do të 
mallkohen nga Allahu dhe do të mallkohen nga ata 
(engjëj e njerëz) që janë ngarkuar të mallkojnë. 

 Përveç atyre që pendohen, përmirësohen dhe e 
tregojnë atë që kishin fshehur, Unë ua pranoj 
pendimin, sepse Unë jam Pranuesi i pendimeve dhe 
Mëshirëploti." (El Bekare, 159-160) Pra, Zoti i 
Lartmadhëruar e ka bërë të qartë në këtë ajet fisnik 
se ai që fsheh diçka nga e vërteta, pendimi i tij nuk i 
pranohet veçse pasi përmirësohet dhe të japë 
sqarime. Zoti Fuqiplotë ua ka përkryer robërve të 
Tij fenë dhe ua ka përsosur mirësinë hyjnore me 
dërgimin e Profetit Muhamed, -sal-lallahu alejhi ue 
sel-lem!-, dhe me legjislacionin e përkryer që ia 
shpalli atij duke mos e marrë pranë Vetes vetëm 
pasi feja u plotësua dhe pasi u sqaruan gjërat. Siç ka 
thënë Zoti i Lartmadhëruar: 

لكَُمُ ﴿... وَرَضِيتُ  نعِۡمَتيِ  عَليَۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 
 ﴾ ...ٱلإۡسِۡلََٰمَ دِينٗا

 "Sot jua përsosa fenë tuaj, e plotësova dhuntinë 
Time ndaj jush dhe zgjodha që Islami të jetë feja 
juaj." (El Maide, 3) 

Trilluesi i kësaj porosie ka dalë në shekullin e 
katërmbëdhjetë, duke dashur t’i mashtrojë njerëzit 
me një fe të re, nëpërmjet së cilës hyjnë në xhenet 



 

147 

ata që i përmbahen ligjeve të këtij testamenti, dhe 
privohen nga xheneti dhe hyjnë në zjarr ata që nuk 
i përmbahen atyre ligjeve. Dhe dëshiron ta 
konsiderojë këtë testament, që e ka sajuar, më të 
madh e më të vlefshëm se Kurani, me fjalët e 
trilluara: "kush e shkruan dhe e dërgon nga një 
vend në një tjetër, ose nga një vendbanim në një 
tjetër; do t’i ndërtohet një pallat në xhenet, e kush 
nuk e shkruan dhe nuk e dërgon, do t’i ndalohet 
ndërmjetësimi i Profetit (paqja qoftë mbi të!) në 
Ditën e Kiametit.!" Kjo është prej gënjeshtrave më 
të shëmtuara dhe prej dëshmive më të qarta se kjo 
porosi është e rreme, si dhe dëshmon për 
paturpësinë e trilluesit të saj dhe guximin e tij të 
madh për të gënjyer, ngase ai që e shkruan Kuranin 
dhe e dërgon nga një vend në një tjetër, apo nga një 
vendbanim në një tjetër, nuk e fiton këtë shpërblim 
nëse nuk vepron sipas Kuranit, e si do ta fitojë atë 
shkruajtësi i kësaj shpifjeje dhe përcjellësi i saj nga 
njëri vend në tjetrin!? Kush nuk e ka shkruar 
Kuranin dhe nuk e ka dërguar nga një vend në 
tjetrin, nuk privohet nga ndërmjetësimi i Profetit صلى الله عليه وسلم, 
nëse e beson Profetin صلى الله عليه وسلم dhe është ndjekës i 
sheriatit të tij. Kjo shpifje e vetme në këtë testament 
mjafton për të treguar pavlefshmërinë e tij dhe se ai 
që e përhap është gënjeshtar, si edhe për të 
dëshmuar paturpësinë, marrëzinë dhe largësinë e 
tij nga njohja e udhëzimit të cilin e solli i Dërguari 



 

148 

 .صلى الله عليه وسلم
Në këtë porosi — përveç asaj që u përmend — 

ka edhe çështje të tjera, të gjitha dëshmojnë për 
pavërtetësinë dhe trillimin e saj edhe sikur shpifësi 
i saj të bënte be një mijë herë a më shumë për 
vërtetësinë e saj, edhe sikur të mallkonte veten me 
dënimin më të madh e me ndëshkimin më të rëndë, 
duke pohuar se është i sinqertë, ai nuk do të ishte i 
sinqertë dhe ajo nuk do të ishte e saktë. 
Përkundrazi, pasha Allahun dhe pasha Allahun, ajo 
është një nga të pavërtetat më të mëdha e më të 
shëmtuara. Dhe ne e bëjmë dëshmitar Allahun e 
Lartësuar dhe engjëjt që janë të pranishëm si dhe të 
gjithë muslimanët që e lexojnë këtë shkrim — 
dëshmi me të cilën do ta takojmë Zotin tonë të 
Madhëruar—: se kjo porosi është gënjeshtër dhe 
shpifje ndaj të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم. Allahu e 
poshtëroftë atë që e trilloi dhe e trajtoftë siç e 
meriton. 

Për trillimin e këtij testamenti dhe për 
pavërtetësinë e tij, përveç asaj që u përmend më 
parë, dëshmojnë edhe shumë gjëra nga vetë teksti i 
saj i cituar, prej tyre: 

E para: fjalët e trilluesit: "Sepse nga xhumaja në 
xhuma kanë vdekur njëqind e gjashtëdhjetë mijë 
njerëz, jo në fenë islame" Ky pretendim bën pjesë 
në dijen e të fshehtës. Ndërsa të Dërguarit صلى الله عليه وسلم, pas 
vdekjes së tij, i është ndërprerë shpallja dhe ai, edhe 



 

149 

kur ishte gjallë, nuk e dinte të fshehtën, e si e ditka 
atë pas vdekjes! Allahu i Madhëruar thotë: 

عۡلمَُ ٱلۡغَيۡبَ ﴿
َ
ِ وَلآَ أ قُولُ لكَُمۡ عِندِي خَزَائٓنُِ ٱللََّّ

َ
َّآ أ  ﴾ ...قلُ ل

 "Thuaj:'Unë nuk ju them se zotëroj thesaret e 
Allahut apo se e di të fshehtën'" (El Enam, 50) Po 
ashtu, fjala e Tij: 

﴿ ُ َّا ٱللََّّ رۡضِ ٱلۡغَيۡبَ إلِ
َ
مََٰوََٰتِ وَٱلأۡ َّا يَعۡلمَُ مَن فيِ ٱلسَّ  ﴾ ...قلُ ل

 Thuaj: “Askush, përveç Allahut, në qiell apo në 
Tokë, nuk i di të fshehtat... (En Neml, 65) E në 
hadithin autentik, Profeti, -sal-lallahu alejhi ue sel-
lem!-, thotë: 

صْحَابِِ، فَيقَُالُ 
َ
صْحَابِِ أ

َ
! أ قُولُ: ياَ ربَِّ

َ
»يذَُادُ رجَِالٌ عَنْ حَوضِِْ يوَْمَ القِيَامَةِ، فأَ

الِحُ:  قُولُ كَمَا قَالَ العَبدُْ الصَّ
َ
حْدَثوُا بَعْدَكَ، فأَ

َ
 عَليَۡهِمۡ  وَكُنتُ ﴿لِِ: إِنَّكَ لََ تدَْريِ مَا أ

ا  شَهِيدٗا ا  فيِهِمۡۖۡ   دُمۡتُ   مَّ يۡتنَيِ  فلََمَّ نتَ   كُنتَ   توََفَّ
َ
نتَ   عَليَۡهِمَۡۚ   ٱلرَّقيِبَ   أ

َ
 شَيۡءٖ   كُل ِ   علَىََٰ   وَأ

 [«.117]المائدة:  ﴾شَهِيدٌ 

 "Disa njerëz do të dëbohen nga Kroi im Ditën e 
Kiametit, e unë do të them: 'O Zot! Shokët e mi, 
shokët e mi!'. Atëherë do të më thuhet: 'Ti nuk e di 
çfarë kanë vepruar pas teje.' Unë do të them ashtu 
siç tha robi i mirë: 'Kam qenë dëshmitar, për sa 
kohë që kam jetuar midis tyre dhe, qëkurse më 
more mua, vetëm Ti ishe mbikëqyrës i tyre. Ti je 
Dëshmitar për çdo gjë.'" (El Maide, 117).” 

E dyta: Prej çështjeve që tregojnë për 
pavërtetësinë e kësaj porosie dhe se ajo është 



 

150 

gënjeshtër, është thënia në të: (kush e shkruan atë 
dhe është i varfër, Allahu e pasuron, ose borxhli, 
Allahu ia shlyen borxhin, ose ka bërë një mëkat, 
Allahu ia fal atij dhe prindërve të tij me bereqetin e 
kësaj porosie), e kështu me radhë. Kjo është prej 
gënjeshtrave më të mëdha dhe prej dëshmive më të 
qarta për gënjeshtrën e trilluesit të saj, si edhe 
shenjë e mungesës së turpit të tij ndaj Allahut dhe 
ndaj robërve të Tij,  sepse këto tri gjëra nuk fitohen 
as me shkrimin e Kuranit madhështor, e si mund t'i 
fitojë ai që ka shkruar këtë porosi të pavërtetë?! Ky 
njeri i lig thjesht dëshiron t’i mashtrojë njerëzit dhe 
t’ua lidhë shpresat me këtë testament që ta 
shkruajnë dhe të shpresojnë në këtë shpërblim të 
trilluar, e të lënë mënjanë shkaqet që Allahu i 
Lartmadhëruar ua ka ligjësuar robërve të Tij, që të 
çojnë drejt pasurisë, shlyerjes së borxhit dhe faljes 
së gjynaheve. Kërkojmë mbrojtjen e Allahut nga 
shkaqet e poshtërimit dhe nga bindja ndaj epshit 
dhe djallit. 

E treta: prej çështjeve që tregojnë pavërtetësinë 
e kësaj porosie, është thënia në të: "E kush prej 
robërve të Allahut nuk e shkruan atë, i nxihet fytyra 
në këtë botë dhe në botën tjetër." Edhe kjo — 
gjithashtu — është prej gënjeshtrave më të 
shëmtuara dhe nga dëshmitë më të qarta për 
pavlefshmërinë e kësaj porosie dhe gënjeshtrën e 
trilluesit të saj. Si mund të pranojë një njeri me 



 

151 

arsye të shëndoshë ta shkruaj këtë porosi, të cilën e 
përhapi një burrë i panjohur në shekullin e 
katërmbëdhjetë, duke shpifur për të Dërguarin e 
Allahut صلى الله عليه وسلم dhe duke pretenduar se atij që nuk e 
shkruan i nxihet fytyra në këtë botë dhe në botën 
tjetër, ndërsa kush e shkruan do të bëhet i pasur 
nëse është i varfër, do të shpëtojë nga borxhet e 
grumbulluara dhe do t'i falen të gjitha mëkatet që 
ka bërë!? 

I Lartësuar qoftë Allahu, kjo është shpifje e 
madhe!! Dhe vërtet argumentet dhe realiteti 
dëshmojnë për gënjeshtrën e këtij shpifësi, për 
guximin e tij të madh kundër Allahut dhe për 
mungesën e turpit të tij para Allahut dhe para 
njerëzve. Janë shumë popuj që nuk e kanë shkruar 
atë, e megjithatë fytyrat e tyre nuk u nxinë. 
Ndërkohë këtu është një turmë madhe njerëzish që 
nuk i numëron askush përveç Allahut, që e kanë 
shkruar atë shumë herë, por borxhet e tyre nuk u 
shlyen dhe varfëria e tyre nuk u zhduk. Kërkojmë 
mbrojtjen e Allahut nga devijimi i zemrave dhe nga 
ndryshku i mëkateve. Këto janë cilësi dhe 
shpërblime që sheriati fisnik nuk i ka cekur as për 
atë që e shkruan Librin më të mirë dhe më 
madhështor – Kuranin Famëlartë, e si mund t'i 
takojnë këto shpërblime atij që ka shkruar një 
testament të rremë, që përmban lloje të ndryshme 
të të pavërtetave dhe shprehje të ndryshme të 



 

152 

mohimit? I Lartësuar është Allahu!! Sa i butë e i 
durueshëm është Ai ndaj atyre që guxojnë të 
trillojnë gënjeshtra në emrin e Tij. 

E katërta: Ndër gjërat që dëshmojnë se kjo 
porosi është më se e pavërtetë dhe gënjeshtër më 
se e qartë, është thënia në të: (Kush i beson këtij 
testamenti, shpëton prej dënimit të Zjarrit, e kush e 
përgënjeshtron atë, ka rënë në kufër). Dhe kjo — po 
ashtu — është prej guximeve më të mëdha për të 
gënjyer dhe prej gjërave më të shëmtuara dhe më 
të pavërteta, ky shpifës i thërret të gjithë njerëzit që 
ta besojnë shpifjen e tij dhe pretendon se me këtë 
ata shpëtojnë nga dënimi i Zjarrit, e kush e 
përgënjeshtron atë, del nga islami! Për Allahun,  ky 
gënjeshtar ka trilluar në emër të Allahut një 
gënjeshtër të madhe, dhe për Allahun, ka thënë të 
pavërtetën. Kush e beson atë, ai është që e meriton 
të quhet jobesimtar, e jo ai që e përgënjeshtron atë, 
sepse ajo është shpifje, e pavërtetë dhe gënjeshtër 
pa asnjë bazë vërtetësie. Dhe ne e marrim Allahun 
dëshmitar se ajo është gënjeshtër, dhe se shpifësi i 
saj është gënjeshtar, që dëshiron t’u ligjësojë 
njerëzve atë që Allahu nuk e ka lejuar, dhe të fusë 
në fenë e tyre atë që nuk është prej saj. Ndërsa 
Allahu e ka përkryer fenë dhe e ka plotësuar atë për 
këtë umet katërmbëdhjetë shekuj para kësaj 
shpifjeje. Prandaj, bëhuni të vëmendshëm, o lexues 
dhe vëllezër, bëni kujdes dhe mos i besoni shpifjeve 



 

153 

të tilla dhe mos lejoni që ato të kenë jehonë mes 
jush, sepse e vërteta ka mbi vete një dritë që nuk i 
mbetet e paqartë atij që e kërkon. Kërkojeni të 
vërtetën me argumentin e saj dhe pyesni dijetarët 
për atë që ju mbetet e paqartë. Mos u mashtroni nga 
betimet e gënjeshtarëve, sepse Iblisi i mallkuar u 
betua para prindërve tuaj, Ademit dhe Havasë, se 
ishte këshillues i tyre, ndërsa ai është më i madhi i 
tradhtarëve dhe më gënjeshtari i gënjeshtarëve, siç 
na ka treguar Allahu për të, kur tha: 

َٰصِحِينَ ﴿  ﴾ 21وَقَاسَمَهُمَآ إنِ يِ لكَُمَا لمَِنَ ٱلنَّ

 "Dhe iu betua atyre (duke thënë): 'Vërtet, Unë 
jam për ju këshillues i sinqertë!'" (El Araf, 21) 
Prandaj, kini kujdes prej tij dhe kini kujdes edhe 
nga pasuesit e tij që trillojnë. Sa e sa betime të 
rreme, premtime të pabesa dhe fjalë të stolisura për 
joshje e mashtrim bën ai dhe ndjekësit e tij! Sa i 
përket asaj që ka përmendur ky shpifës lidhur me 
shfaqjen e ligësive, ky është një realitet i 
pamohueshëm dhe Kurani fisnik e Suneti i pastër 
kanë paralajmëruar rreptësisht kundër këtyre 
ligësive, dhe në to ka udhëzim të mjaftueshëm. 

Sa i përket asaj që ka cekur rreth shenjave të 
Kiametit, hadithet profetike e kanë sqaruar se çfarë 
do të ndodhë prej shenjave të Kiametit, dhe Kur’ani 
i Madhërishëm ka aluduar për disa prej tyre. 
Prandaj, kush dëshiron ta dijë këtë, e gjen në vendin 



 

154 

e duhur në librat e Sunetit dhe në veprat e njerëzve 
të dijes dhe të besimit. Njerëzit nuk kanë nevojë për 
sqarimet e një shpifësi të tillë, për pështjellimet e tij 
dhe për përzierjen e së vërtetës me të pavërtetën. 
Allahu na ruajtë mua, ju dhe mbarë muslimanët nga 
e keqja e shejtanëve, nga sprovat e atyre që çojnë në 
humbje, nga shkarjet e të lajthiturve dhe nga 
pështjellimi i armiqve të Allahut, përhapësve të së 
pavërtetës, të cilët duan ta shuajnë dritën e Allahut 
me gojët e tyre dhe t’ua ngatërrojnë njerëzve fenë e 
tyre. Por Allahu i Lartmadhërishëm e plotëson 
dritën e Tij dhe e ndihmon fenë e Tij, edhe sikur ta 
urrejnë këtë gjë armiqtë e Allahut, shejtanët dhe 
pasuesit e tyre, jobesimtarët dhe ateistët. I lutemi 
Allahut që të përmirësojë gjendjen e muslimanëve, 
t’i begatojë me pasimin e së vërtetës dhe 
qëndrueshmërinë në të, si dhe pendimin te Allahu i 
Lartësuar prej të gjitha mëkateve! Ai, me të vërtetë, 
është Pranues i pendimit, Mëshirëplotë dhe i 
Plotfuqishëm mbi çdo gjë. Na mjafton Allahu, sa 
Mbrojtës i mirë është Ai! Nuk ka ndryshim dhe 
forcë veçse nëpërmjet Allahut të Lartë dhe të 
Madhërishëm! 

Falënderimet i takojnë Allahut, Zotit të botëve, 
paqja dhe bekimet e Allahut qofshin mbi robin dhe 
të dërguarin e Tij, i sinqerti, i besueshmi, mbi 
familjen e tij, mbi shokët e tij dhe mbi pasuesit e tij 
me mirësi deri në Ditën e Gjykimit! 



 

155 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
Broshura e nëntë: Gjykimi mbi magjinë 

dhe fallin dhe mbi gjithçka që ka lidhje me 

to1 
Çdo lavdërim i takon vetëm Allahut, ndërsa 

salavatet dhe selamet qofshin për atë, pas të cilit 
nuk ka profet tjetër. 

Duke marrë parasysh shtimin e sharlatanëve në 
kohët e fundit, të cilët pretendojnë se janë mjekë 
dhe trajtojnë nëpërmjet sihrit ose fallit, përhapjen 
e tyre në disa vende dhe shfrytëzimin e njerëzve 
naivë, te të cilët mbizotëron padituria, e pashë të 
arsyeshme, në kuadër të këshillës për hir të Allahut, 
të sqaroj rrezikun e madh që kjo bart për Islamin 
dhe muslimanët, ngase kjo bën që njerëzit të 
mbështeten te dikush tjetër përveç Allahut të 
Lartësuar në kundërshtim të urdhrit të Tij dhe të 
urdhrit të Profetit صلى الله عليه وسلم. 

Prandaj them, duke kërkuar ndihmë prej Allahut 
të Lartësuar: Mjekimi lejohet unanimisht, dhe 
muslimanit i lejohet të shkojë te mjeku i 
sëmundjeve të brendshme, te kirurgu, te neurologu 
e të ngjashëm me ta, që t’ia diagnostikojë 

 
1 Kjo porosi u botua në një broshurë me numër 17 nga Kryesia e 

Përgjithshme e Drejtorive të Kërkimeve Shkencore, të Fetvave, të Thirrjes 
dhe të Orientimit, në vitin 1402, hixhri. 



 

156 

sëmundjen dhe ta mjekojë me ilaçet e 
përshtatshme, të lejuara fetarisht, sipas dijes së tij 
në shkencën e mjekësisë, sepse kjo klasifikohet te 
marrja e shkaqeve të zakonshme dhe nuk bie ndesh 
me mbështetjen tek Allahu. Allahu i Lartësuar e ka 
zbritur sëmundjen dhe bashkë me të edhe ilaçin, 
por disa e gjejnë ilaçin e disa nuk arrijnë ta 
gjejnë.  Mirëpo Allahu i Lartësuar nuk e ka 
vendosur shërimin e robërve të Tij në atë që ua ka 
ndaluar atyre. 

Prandaj nuk i lejohet të sëmurit të shkojë te 
falltarët që pretendojnë se e dinë të fshehtën, për të 
marrë prej tyre vesh sëmundjen e tij, ashtu siç nuk 
i lejohet t’u besojë atyre në atë që i tregojnë, sepse 
ata flasin me hamendje për të fshehtën, ose 
thërrasin xhinët për t’u ndihmuar në atë që duan. 
Këta, nëse pretendojnë njohjen e së fshehtës, 
gjykohen që kanë bërë kufër (mosbesim) dhe 
devijim. 

Muslimi e shënon në "Sahihun" e tij se Profeti صلى الله عليه وسلم 
ka thënë: 

رْبَعِيَن يوَْمًا«. 
َ
، لمَْ تُقْبلَْ لََُ صَلََّةٌ أ ء  لََُ عَنْ شََْ

َ
افًا فسََأ تََ عَرَّ

َ
 »مَنْ أ

 "Atij që shkon te falltari dhe e pyet për diçka, 
nuk do t’i pranohet namazi dyzet ditë." 

Ebu Hurejra (Allahu qoftë i kënaqur me të!) 
tregon se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

د  صلى الله عليه وسلم«.  نزِْلَ عََلَ مُُمََّ
ُ
قَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أ تََ كََهِنًا فَصَدَّ

َ
 »مَنْ أ



 

157 

 "Kush shkon te falltari dhe i beson asaj që thotë, 
ka mohuar atë që i ka zbritur Muhamedit صلى الله عليه وسلم." E 
transmeton Ebu Davudi dhe e shënojnë autorët e 
katër Suneneve. Hakimi e ka klasifikuar hadith të 
saktë nga Pejgamberi صلى الله عليه وسلم me fjalët: 

د  صلى الله عليه وسلم«. نزِْلَ عََلَ مُُمََّ
ُ
قَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أ وْ كََهِنًا فَصَدَّ

َ
افاً أ تََ عَرَّ

َ
 »مَنْ أ

 "Kush shkon tek një falltar a fatthënës dhe i 
beson atij në atë që ai e thotë, ka mohuar atë që i ka 
zbritur Muhamedit صلى الله عليه وسلم." 

Imran ibn Husajni (Allahu qoftë i kënaqur me 
të!) transmeton se i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

وْ سُحِرَ لََُ، 
َ
وْ سَحَرَ أ

َ
نَ لََُ، أ وْ تكُُهِّ

َ
نَ أ وْ تكََهَّ

َ
َ لََُ، أ وْ تُطُيِّْ

َ
َ أ »ليَسَْ مِنَّا مَنْ تَطَيَّْ

د  صلى الله عليه وسلم« نزِْلَ عََلَ مُُمََّ
ُ
قَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أ تََ كََهِناً فَصَدَّ

َ
 . وَمَنْ أ

 "Nuk është prej nesh ai që bazohet në ogurin e 
zi e as ai i cili i kërkon dikujt të bazohet në ogurin e 
zi për të, e as ai që që bën fall ose shkon tek ai që 
bën fall, e as ai që bën magji ose i kërkon dikujt të 
bëjë magji për të. Ai që shkon te falltari dhe i beson 
asaj që thotë, ka mohuar atë që i ka zbritur 
Muhamedit صلى الله عليه وسلم." E transmeton Bezzari me sened 
(zinxhir) të mirë. 

Në këto hadithe fisnike ndalohet të shkosh te 
fatthënësit (ar. arraf), falltarët (ar. kahin), 
magjistarët dhe të ngjashmit me ta, si edhe t’i 
pyesësh dhe t’u besosh dhe në to ka kërcënim të 
ashpër për këtë. 



 

158 

Nuk lejohet të mashtrohet njeriu nga vërtetësia 
e fjalëve të tyre në disa çështje, e as nga numri i 
madh i njerëzve që u shkojnë, sepse ata janë 
injorantë dhe nuk lejohet që njerëzit të mashtrohen 
prej tyre. I Dërguari Allahut صلى الله عليه وسلم e ka ndaluar 
shkuarjen tek ata, t’i pyesësh dhe t’u besosh atyre, 
sepse në këtë ka ligësi të madhe, rrezik të rëndë dhe 
pasoja të kobshme, dhe sepse ata janë gënjeshtarë 
e të prishur. 

Po ashtu, në këto hadithe ka dëshmi për kufrin e 
falltarit dhe të atij që bën magji, sepse të dy 
pretendojnë se e dinë të fshehtën, dhe kjo është 
kufër. Gjithashtu, ata nuk arrijnë te qëllimi i tyre 
veçse duke u shërbyer xhindëve dhe duke i 
adhuruar ata përveç Allahut, e kjo është kufër ndaj 
Allahut dhe shirk, i Lartësuar qoftë Ai. Edhe ai që u 
beson atyre në pretendimin e tyre për njohjen e të 
fshehtës, është si ata. Dhe kushdo që i merr këto 
gjëra nga ata që i ushtrojnë, i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم 
është i distancuar prej tij. 

Po ashtu nuk i lejohet muslimanit t’i nënshtrohet 
asaj që ata pretendojnë se është mjekim, siç janë 
pëshpëritjet e tyre me talismane ose hedhja e 
plumbit të shkrirë, si dhe bestytni të tjera  të 
ngjashme me ato që ata i praktikojnë, sepse kjo bën 
pjesë te falli dhe është mashtrim ndaj njerëzve. 
Kush pajtohet me këtë, ai i ka ndihmuar ata në të 
pavërtetën e tyre dhe në kufrin e tyre. 



 

159 

Po ashtu nuk lejohet që asnjë musliman të shkojë 
tek ata për t’i pyetur se me kë do të martohet i biri i 
tij ose i afërmi i tij, apo rreth asaj që do të ketë mes 
bashkëshortëve dhe familjeve të tyre nga dashuria 
dhe besnikëria, ose nga armiqësia dhe ndarja, e të 
ngjashme. Sepse kjo është nga të fshehtat, të cilat 
nuk i di askush tjetër pos Allahut të Gjithëdijshëm. 

Prandaj është obligim për udhëheqësit, për 
vëzhguesit dhe për çdo njeri tjetër që ka mundësi e 
pushtet t'i ndalojnë njerëzit nga shkuarja te 
falltarët, parashikuesit e fatit etj. T'i ndalojnë të 
gjithë ata që merren me diç prej këtyre gjërave në 
tregje e gjetiu, t'i qortojnë me qortimin më të 
ashpër, si edhe të qortojnë dhe ata që u shkojnë. 

Ashtu edhe sihri është prej gjërave të ndaluara 
që janë kufër (mosbesim), siç thotë Allahu i 
Lartësuar sa i përket dy melekëve: 

ۖۡ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنۡهُمَا ﴿... حَد  حَتَّيَٰ يَقُولآَ إنَِّمَا نَحنُۡ فتِۡنَةٞ فَلاَ تكَۡفُرۡ
َ
وَمَا يُعَل مَِانِ مِنۡ أ

 َِۚ ٱللََّّ بإِذِۡنِ  َّا  إلِ حَد  
َ
أ مِنۡ  بهِۦِ  يِنَ  بضَِارٓ  هُم  وَمَا  وَزَوجِۡهَِۦۚ  ٱلمَۡرۡءِ  بَينَۡ  بهِۦِ  ِقُونَ  يُفَر  مَا 

مِنۡ   وَيتََعَلَّمُونَ  فيِ ٱلۡأٓخِرَةِ  َٰهُ مَا لهَُۥ  ٱشۡترََى لمََنِ  وَلقََدۡ عَلمُِواْ  ينَفَعُهُمَۡۚ  وَلاَ  هُمۡ  يضَُرُّ مَا 
نفُسَهُمَۡۚ لوَۡ كَانوُاْ يَعۡلَمُونَ 

َ
ٓۦ أ  ﴾ خَلََٰقِٖۚ وَلبَئِۡسَ مَا شَرَوۡاْ بهِِ

 "Këta engjëj nuk i mësonin ndokujt magji, pa i 
thënë: 'Ne jemi dërguar për t’ju vënë në provë, 
andaj ti mos u bëj mohues (duke mësuar apo 
ushtruar magjinë)!' Dhe njerëzit mësuan nga këta 
të dy se si t’i ndajnë bashkëshortët. Por magjistarët 



 

160 

nuk mund t’i bëjnë dëm askujt pa lejen e Allahut. E 
megjithatë, njerëzit mësojnë ato gjëra që i dëmtojnë 
e nuk u bëjnë dobi. Në të vërtetë, ata e dinin se ai që 
e përvetësonte këtë mjeshtëri, nuk do të kishte 
kurrfarë të mire në jetën tjetër. Eh, sa e keqe është 
ajo për të cilën shitën shpirtrat e veta! Ah, sikur ta 
dinin ata!" (El Bekare, 102) 

Këto ajete fisnike tregojnë se magjia është kufër 
(mosbesim) dhe se magjistarët i ndajnë 
bashkëshortët nga njëri tjetri. Po ashtu tregojnë se 
magjia nuk ndikon nga vetja e vet, as në dobi e as në 
dëm të dikujt, por ndikon vetëm me lejen e Allahut, 
lejen e Tij krijuese dhe përcaktuese, sepse Allahu i 
Lartësuar është Ai që ka krijuar të mirën dhe të 
keqen. 

Ajeti fisnik tregon gjithashtu se ata që mësojnë 
magjinë, në të vërtetë mësojnë vetëm atë që i 
dëmton e nuk u bën dobi, dhe se ata nuk kanë te 
Allahu kurrfarë hiseje, domethënë: (fat a pjesë). Ky 
është një kërcënim i ashpër që tregon humbjen e 
rëndë të tyre në këtë botë dhe në botën tjetër, dhe 
se ata i kanë shitur shpirtrat e tyre për çmimin më 
të ulët. Prandaj Allahu i Lartësuar i ka qortuar për 
këtë duke thënë: 

نفُسَهُمَۡۚ لوَۡ كَانوُاْ يَعۡلَمُونَ ﴿...
َ
ٓۦ أ  ﴾ وَلبَئِۡسَ مَا شَرَوۡاْ بهِِ

 "Eh, sa e keqe është ajo për të cilën shitën 
shpirtrat e veta! Ah, sikur ta dinin ata!" (El Bekare, 



 

161 

102) Ne  ke te  ajet e shte  pe rdorur fjala "blej" ne  
kontekstin e shitjes. 

Me të vërtetë, ka pasur dëme të mëdha dhe 
sprova të rënda për shkak të këtyre trilluesve, të 
cilët i trashëguan këto dije nga idhujtarët dhe me to 
i mashtruan naivët. Ne jemi të Allahut dhe tek Ai do 
të kthehemi. Na mjafton Allahu – vetëm Atij i jemi 
dorëzuar! 

I lutemi Allahut të Madhëruar për mirëqenie dhe 
ruajtje nga e keqja e magjistarëve, falltarëve dhe 
gjithë sharlatanëve! Atë e lusim t’i ruajë 
muslimanët nga e keqja e tyre, si dhe t’u japë sukses 
udhëheqësve të muslimanëve për të treguar kujdes 
ndaj tyre dhe për të zbatuar gjykimin e Allahut mbi 
ta, derisa robërit të çlirohen nga dëmet dhe veprat 
e tyre të liga. Padyshim Ai është Dhënës dhe Bujar. 

Allahu i Lartësuar ua ka ligjësuar robërve të Tij 
mënyrat me të cilat ata mund të ruhen nga e keqja 
e magjisë para se të ndodhë, dhe ua ka sqaruar 
atyre si të trajtohet ajo pas ndodhjes së saj, si 
mëshirë dhe mirësi nga ana e Tij për ta. 

Në vijim po shpjegojmë mënyrat e ruajtjes nga 
rreziku i sihrit (magjisë) para se të ndodhë, si edhe 
mënyrat e ligjshme fetarisht, me të cilat trajtohet 
pasi të ketë ndodhur: 

Së pari: Mjetet me të cilat shmanget rreziku i 
magjisë para se të ndodhë ku më i rëndësishmi e më 
i dobishmi prej të cilëve është mbrojtja përmes 



 

162 

dhikrit të ligjësuar nga Sheriati, si dhe me lutjet dhe 
suret mbrojtëse që janë transmetuar nga Profeti 
(alejhis selam). Ndër të cilat është: leximi i Ajetul-
Kursij, i cili është ajeti më madhështor në Kuranin 
Famëlartë, pas çdo namazi farz, pas selamit. Ajeti i 
Kursisë është si vijon: 

مََٰوََٰتِ ﴿ َّهُۥ مَا فيِ ٱلسَّ َۚ ل خُذُهُۥ سِنَةٞ وَلاَ نوَۡمٞ
ۡ
َۚ لاَ تأَ َّا هُوَ ٱلۡحَيُّ ٱلقَۡيُّومُ ُ لآَ إلََِٰهَ إلِ ٱللََّّ

يدِۡيهِمۡ وَمَا خَلفَۡهُمۡۖۡ 
َ
ا بإِذِۡنهَِِۦۚ يَعۡلمَُ مَا بَينَۡ أ

َّ ٓۥ إلِ َّذِي يشَۡفَعُ عِندَهُ رۡضِٰۗ مَن ذَا ٱل
َ
 وَمَا فيِ ٱلأۡ
وَلاَ  وَلاَ يُ  رۡضَۖۡ 

َ
وَٱلأۡ مََٰوََٰتِ  ٱلسَّ كُرۡسِيُّهُ  وسَِعَ   َۚ شَاءَٓ بمَِا  َّا  إلِ ٓۦ  عِلۡمِهِ ِنۡ  م  بشَِيۡءٖ  حيِطُونَ 

َۚ وَهُوَ ٱلۡعَلىُِّ ٱلۡعَظِيمُ   ﴾ 255يـَ ُودُهُۥ حِفۡظُهُمَا

 "Allahu! Nuk ka zot tjetër (që meriton 
adhurimin) përveç Tij, të Gjallit, të Përjetshmit, 
Mbajtësit të gjithçkaje! Atë nuk e kaplon as 
dremitja, as gjumi! Atij i përket gjithçka që gjendet 
në qiej dhe gjithçka që gjendet në Tokë. Kush mund 
të ndërhyjë tek Ai për ndokënd pa lejen e Tij? Ai di 
çdo gjë që ka ndodhur përpara dhe çdo gjë që do të 
ndodhë pas njerëzve, kurse ata nuk mund të 
përvetësojnë asgjë nga Dituria e Tij, përveçse aq sa 
Ai dëshiron. Kursi-u i Tij shtrihet mbi qiejt dhe 
Tokën dhe Ai nuk e ka të rëndë t’i ruajë ato. Ai është 
i Larti, Madhështori!" (El Bekare, 255) Gjithashtu 
lexohet edhe para gjumit, sepse është vërtetuar nga 
i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

ِ حَافِظٌ، وَلََ يَقْرَبُهُ شَيطَْانٌ  ، لمَْ يزََلْ عَليَهِْ مِنَ اللََّّ  آيةََ الكُْرسِِِّْ فِِ لَيلَْة 
َ
»مَنْ قرََأ



 

163 

 حَتََّّ يصُْبِحَ«. 

 "Atë që e lexon Ajetin Kursij gjatë natës, mbi të 
do të ketë një ruajtës nga Allahu, dhe nuk i afrohet 
asnjë shejtan deri në mëngjes." 

Prej këtyre sureve dhe lutjeve mbrojtëse është 
edhe leximi i: 

حَدٌ ﴿
َ
ُ أ  ﴾ 1قلُۡ هُوَ ٱللََّّ

 "Kul Huvallahu ehad..." 

ِ ٱلفَۡلَقِ ﴿ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾ 1قلُۡ أ

 "Kul eudhu birabbil felek..." 

اسِ ﴿ ِ ٱلنَّ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾ 1قلُۡ أ

 "Kul eudhu birabbin nas..." (En Nas) Pas çdo 
namazi farz dhe leximi i këtyre tri sureve nga tri 
herë në fillim të ditës pas namazit të sabahut dhe në 
fillim të natës pas namazit të akshamit. 

Gjithashtu: leximi i dy ajeteve të fundit të sures 
el Bekare në fillim të natës. Këto dy ajete janë si 
vijon: 

وَمَلََٰٓئكَِتهِۦِ  ﴿  ِ ب هِۦِ وَٱلمُۡؤۡمِنُونََۚ كُلٌّ ءَامَنَ بٱِللََّّ نزِلَ إلِيَۡهِ مِن رَّ
ُ
ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بمَِآ أ

ۖۡ غُفۡرَانكََ رَبَّنَا  طَعۡنَا
َ
وَأ سَمِعۡنَا  ِن رُّسُلهَِِۦۚ وَقَالوُاْ  حَدٖ م 

َ
ِقُ بَينَۡ أ وَكُتُبهِۦِ وَرسُُلهِۦِ لاَ نُفَر 

 ۡ  ﴾ 285مَصِيرُ وَإِليَۡكَ ٱل

 "I Dërguari beson në atë (Kuranin) që i është 
shpallur nga Zoti i tij e po ashtu dhe besimtarët: të 
gjithë besojnë në Allahun, engjëjt e Tij, librat e Tij 



 

164 

dhe të dërguarit e Tij (duke thënë): 'Ne nuk bëjmë 
dallim mes asnjërit prej të dërguarve të Tij'. Ata 
thonë: 'Ne dëgjojmë dhe bindemi. Faljen Tënde 
kërkojmë, o Zoti Ynë dhe te Ti do të kthehemi!'" 
Deri në fund të sures El Bekare. 

Pasi është transmetuar  në mënyrë të saktë nga 
Pejgamberi صلى الله عليه وسلم se ka thënë: 

 الآيَتيَْنِ مِنْ آخِرِ سُورَةِ 
َ
 الَبقَرَةِ فِِ لَيلَْة  كَفَتَاهُ«. »مَنْ قرََأ

 "Atij që i lexon dy ajetet e fundit të sures el 
Bekare gjatë natës, do t'i mjaftojnë." Kuptimi i fjalës 
"do t'i mjaftojnë" është se ato do t'i mjaftojnë për ta 
mbrojtur nga çdo e keqe (Allahu është më i 
Dijshmi). Gjithashtu shtimi i kërkimit të mbrojtjes 
me: "Eudhu bi kelimatil-lahi tammati min sherri ma 
halek" (Kërkoj mbrojtje nëpërmjet fjalëve të 
përsosura të Allahut nga e keqja që ka krijuar), 
natën dhe ditën, si dhe kur zbret për të pushuar apo 
bujtur në çfarëdo vendi, qoftë në ndërtesë apo në 
shkretëtirë, ose në ajër apo në det, bazuar në 
thënien e Profetit صلى الله عليه وسلم: 

هُ  اتِ مِن شََِّ ما خَلَقَ، لمَْ يضََُُّ عُوذُ بكَِلِمَاتِ الِله التَّامَّ
َ
لًَ فقَالَ: أ »مَن نزََلَ مَنِْْ

لَِِ ذَلكَِ«.  لَ مِن مَنِْْ  شََءٌ حتََّّ يرَْتََِ

 "Ai që zbret për të pushuar apo bujtur në një 
vend dhe thotë: 'Eudhu bi kelimatil-lahi tammati 
min sherri ma halek' (Kërkoj mbrojtje nëpërmjet 
fjalëve të përsosura të Allahut nga e keqja që ka 



 

165 

krijuar)!, nuk do të dëmtohet nga asgjë derisa të 
largohet nga ai vend." 

Gjithashtu të thuhet në fillim të ditës dhe në 
fillim të natës, tri herë: 

مِيعُ  مَاءِ، وَهُوَ السَّ رضِْ وَلََ فِِ السَّ
َ
ِي لََ يضَُُُّ مَعَ اسْمِهِ شََءٌ فِِ الأ »بِسْمِ الِله الََّّ

 العَلِيمُ«. 

 "Bismil-lãhil-ledhĩ lã jeḍurr-rru me’asmihi 
shej’un fil-erḍi ue lã fis-semãi ue huves-Semĩ’ul 
‘Alĩm"  

(Me emrin e Allahut, me emrin e të Cilit nuk 
mund të bëjë dëm asgjë në Tokë e as në qiell. Ai 
është Gjithëdëgjuesi, i Gjithëdijshmi.) 

Këto duhet t'i themi sepse rekomandimi për t'i 
thënë këto lutje përcillet në mënyrë të saktë nga 
Profeti صلى الله عليه وسلم, dhe sepse këto lutje janë shkak për ruajtje 
nga çdo e keqe. 

Së dyti: Mënyrat e trajtimit të sihrit (magjisë) pas 
ndodhjes së saj. Trajtimi ka disa mënyra të cilat 
janë: 

E para: Lutja dhe përgjërimi i shpeshtë ndaj 
Allahut të Madhëruar që të të ndihmojë në largimin 
e të keqes dhe eliminimin e dëmit. 

E dyta: Bërja e përpjekjeve për të zbuluar 
vendndodhjen e magjisë, qoftë në tokë, në mal apo 
gjetiu. Nëse zbulohet dhe nxirret e asgjësohet, 
magjia prishet. Kjo është prej trajtimeve më të 
dobishme të magjisë. 



 

166 

E treta: Rukja me dhikër dhe lutje të ligjëruara në 
sheriat. Ato janë të shumta por këtu veçojmë: 

Lutjet e sakta të thëna nga i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم: 

شِفَاؤُكَ،  إلََِّ  شِفَاءَ  لََ  افِِ،  الشَّ نتَْ 
َ
أ وَاشْفِ  سَ، 

ْ
الْبَأ ذْهِبِ 

َ
أ النَّاسِ،  ربََّ  »اللَّهُمَّ 

 . شِفَاءً لََ يُغَادِرُ سَقَمًا«

 "All-llãhumme Rabben-nãs, edhhib el-be’s, 
veshfi, ente esh-Shâfi, lâ shifâ’e illâ shifâ’uke, 
shifâ’en lâ jugâdiru sekama!" (O Allah, Zoti i 
njerëzve! Largoje të keqen dhe shëroje,Ti je 
Shëruesi; nuk ka shërim përveç shërimit Tënd, 
shërim që nuk lë asnjë sëmundje.) Kjo thuhet tri 
herë. 

Gjithashtu rukja që ia bëri Xhibrili Pejgamberit 
 :e cila është ,صلى الله عليه وسلم

 ُ ، اللََّّ وْ عَيْنِ حَاسِد 
َ
ء  يؤُذِْيكَ، وَمِنْ شََِّ كُُِّ نَفْس  أ رْقِيكَ، مِنْ كُُِّ شََْ

َ
ِ أ »بِسْمِ اللََّّ

رْقِيكَ«
َ
ِ أ  . يشَْفِيكَ، بِسْمِ اللََّّ

 "Me emrin e Allahut të bëj rukje, nga çdo gjë që 
të dëmton, dhe nga e keqja e çdo shpirti apo syri 
ziliqar. Allahu të shëroftë! Me emrin e Allahut të bëj 
rukje." Dhe kjo përsëritet tri herë. 

Gjithashtu – ky është një trajtim i dobishëm për 
burrin kur i bëhet magji që të mos bëjë dot 
marrëdhënie intime me bashkëshorten e tij –: të 
marrë shtatë gjethe të siderit të gjelbër, t’i shtypë 
me një gur ose diçka të ngjashme, t’i vendosë në një 
enë, të hedhë mbi to aq ujë sa i mjafton për gusël 



 

167 

dhe të lexojë mbi të: 
Ajeti Kursinë, dhe 

هَا ٱلۡكََٰفرُِونَ ﴿ يُّ
َ
 ﴾ 1قلُۡ يََٰٓأ

 "Kul ja ejjuhel kafirun" (El-Kafirun), dhe 

حَدٌ ﴿
َ
ُ أ  ﴾ 1قلُۡ هُوَ ٱللََّّ

 "Kul huvallahu ehad" (El-Ihlas), dhe 

ِ ٱلفَۡلَقِ ﴿ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾ 1قلُۡ أ

 "Kul eudhu birabbil felek" (el-Felek), dhe 

اسِ ﴿ ِ ٱلنَّ عُوذُ برَِب 
َ
 ﴾ 1قلُۡ أ

 "Kul eudhu birabbin nas" (en-Nas) 

Si dhe ajetet e magjisë që janë në suren el Araf, të 
cilat janë: 

فكُِونَ ﴿
ۡ
لۡقِ عَصَاكَۖۡ فَإذَِا هِيَ تلَقَۡفُ مَا يأَ

َ
نۡ أ
َ
وحَۡيۡنَآ إلِيََٰ مُوسَيَٰٓ أ

َ
فَوَقَعَ ٱلحَۡقُّ   117وَأ

 ﴾119فَغُلبُِواْ هُنَالكَِ وَٱنقَلبَُواْ صََٰغرِيِنَ   118وَبَطَلَ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 

 "Atëherë Ne i kumtuam Musait: 'Hidhe shkopin 
tënd!' dhe ai filloi të gëlltiste gjithçka që trilluan ata. 

 Në këtë mënyrë, doli në shesh e vërteta dhe 
dështoi ajo që kishin bërë ata. 

 Kështu, Faraoni dhe njerëzit e tij u mundën dhe 
u kthyen të poshtëruar." (El Araf, 117-119) 

Gjithashtu ajetet në Suren Junus, të cilat janë: 

ِ سََٰحِر  عَليِمٖ ﴿
وسَيَٰٓ   79وَقَالَ فرِعَۡوۡنُ ٱئۡتُونيِ بكِلُ  قَالَ لهَُم مُّ حَرَةُ  ا جَاءَٓ ٱلسَّ فلََمَّ

لقُۡونَ  نتُم مُّ
َ
لقُۡواْ مَآ أ

َ
ٓۥ  80أ َ سَيبُۡطِلهُُ ۖۡ إنَِّ ٱللََّّ حۡرُ ِ لقَۡوۡاْ قَالَ مُوسَيَٰ مَا جِئۡتُم بهِِ ٱلس 

َ
آ أ فلََمَّ



 

168 

ٱلمُۡفۡسِدِينَ  عَمَلَ  يصُۡلحُِ  لاَ   َ ٱللََّّ كَرهَِ   81إنَِّ  وَلوَۡ  بكِلَمََِٰتهِۦِ  ٱلحۡقََّ   ُ ٱللََّّ وَيحُِقُّ 
 ﴾ 82ٱلمُۡجۡرمُِونَ 

 "Faraoni tha: 'M’i sillni të gjithë magjistarët e 
shkathët!' 

 Pasi erdhën magjistarët, Musai u tha: 'Hidhni 
ç’keni për të hedhur'! 

 Kur ata i hodhën, Musai tha: 'Kjo që keni sjellë 
ju, është magji dhe vërtet, Allahu do ta shkatërrojë 
atë. Allahu, me siguri që do ta prishë punën e 
ngatërrestarëve. 

 Allahu, me fjalën e Tij e forcon të Vërtetën, edhe 
sikur ta urrejnë keqbërësit këtë!'" (Junus, 79-82) 

Dhe ajetet që janë në Suren Taha: 

لقَۡىَٰ ﴿
َ
لَ مَنۡ أ وَّ

َ
ن نَّكُونَ أ

َ
آ أ ن تلُقِۡىَ وَإِمَّ

َ
آ أ ْۖۡ فَإذَِا   65قَالوُاْ يََٰمُوسَيَٰٓ إمَِّ لقُۡوا

َ
قَالَ بلَۡ أ

تسَۡعَىَٰ  نَّهَا 
َ
أ مِن سِحۡرهِمِۡ  إلِيَۡهِ  يُخيََّلُ  فيِ نَفۡسِهۦِ خِيفَةٗ   66حِبَالهُُمۡ وعَِصِيُّهُمۡ  وجَۡسَ 

َ
فأَ

وسَيَٰ  علۡىََٰ قلُنَۡا لاَ    67مُّ
َ
نتَ ٱلأۡ

َ
ْۖۡ إنَِّمَا   68تَخَفۡ إنَِّكَ أ لۡقِ مَا فيِ يمَِينكَِ تلَقَۡفۡ مَا صَنَعُوٓا

َ
وَأ

تيََٰ 
َ
احِرُ حَيۡثُ أ  ﴾ 69صَنَعُواْ كَيۡدُ سََٰحِرٖٖۖ وَلاَ يُفۡلحُِ ٱلسَّ

 "Ata thanë: 'O Musa, ose hidh ti, ose të hedhim 
ne të parët'. 

 Ai tha: 'Jo, hidhni ju!' Dhe ja tek i dukeshin atij 
litarët dhe shkopinjtë e tyre se po rendnin vërtet, 
për shkak të magjisë së tyre. 

 Atëherë Musai ndjeu frikë në vetvete. 
 Ne i thamë: 'Mos u frikëso, se, në të vërtetë, ti do 

të fitosh!' 



 

169 

 Hidhe atë që mban në dorën e djathtë: do të 
gëlltisë gjithçka që kanë bërë ata, sepse ajo që kanë 
bërë ata, është vetëm një mashtrim i magjistarëve; 
e, magjistari nuk do të ketë sukses kudo që të 
gjendet." (Taha, 65-69) 

Pas leximit mbi ujë të pjesëve që përmendëm më 
sipër, pin prej ujit tri gllënjka dhe me pjesën e 
mbetur lahet. Dhe me këtë largohet sëmundja, në 
dashtë Allahu. E nëse paraqitet nevoja që të 
përdoret dy herë a më shumë, mund ta bëjë derisa 
të largohet sëmundja. 

Prandaj këto dhikre (përmendje të Allahut), lutje 
të mbrojtjes dhe këto mënyra janë prej shkaqeve 
më të mëdha për t’u ruajtur nga e keqja e magjisë 
dhe nga të këqijat e tjera. Po ashtu ato janë arma më 
e fuqishme për largimin e magjisë pasi të ketë 
ndodhur, për atë që u përmbahet atyre me 
sinqeritet dhe besim, me bindje tek Allahu, me 
mbështetje tek Ai dhe me zemër të ngushëlluar nga 
përmbajtja e këtyre lutjeve dhe ajeteve. 

Kjo ishte ajo që pata mundësi të sqaroj në lidhje 
me çështjet me të cilat njeriu mbrohet nga magjia 
dhe trajtohet nga ajo. Allahu është Zotëruesi i 
suksesit. 

Këtu parashtrohet një çështje e rëndësishme që 
është trajtimi i magjisë me anë të veprave të 
magjistarëve, që bëhet duke iu afruar xhinëve me 
therje kurbani ose me ndonjë afrim tjetër, gjë e cila 



 

170 

nuk lejohet, sepse është punë e shejtanit, madje 
është prej shirkut të madh. Po ashtu, nuk lejohet 
shërimi i tij duke pyetur falltarët, fatthënësit dhe 
sharlatanët, dhe duke përdorur metodat që thonë, 
sepse ata nuk besojnë dhe janë gënjeshtarë të 
shthurur që pretendojnë njohjen e së fshehtës dhe i 
mashtrojnë njerëzit. Profeti صلى الله عليه وسلم ka paralajmëruar 
nga shkuarja tek ata, interesimi tek ata dhe besimi 
në ta, siç është sqaruar më herët në fillim të kësaj 
broshure. Prandaj është obligim të kihet kujdes nga 
kjo, dhe është vërtetuar në mënyrë të saktë nga i 
Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم se është pyetur për prishjen e 
magjisë (ar. nushrah), e në atë rast ka thënë: 

يطَْانِ«  . »هَِِ مِنْ عَمَلِ الشَّ

 «Ajo është prej punëve të shejtanit» Shënon 
Imam Ahmedi dhe Ebu Davudi me zinxhir të mirë. 

Prishja e magjisë (ar. nushrah) është zgjidhja e 
magjisë nga ai të cilit i është bërë magji. Qëllimi i tij 
 me këtë fjalë është: prishja e magjisë sipas صلى الله عليه وسلم
mënyrës që e praktikonin njerëzit e periudhës 
paraislame të cilët i  kërkonin magjistarit ta prishë 
magjinë, ose prishja e saj me një magji të ngjashme 
nga një magjistar tjetër. 

Sa i përket zgjidhjes - prishjes së magjisë me 
rukje dhe me lutjet mbrojtëse sheriatike, si edhe me 
ilaçe të lejuara, nuk ka asgjë të keqe në këtë, siç u 
përmend më parë. Këtë e kanë pohuar qartë: Imam 



 

171 

Ibn Kajimi dhe shejh Abdurrahman ibn Hasen, në 
Fet'hu-l-Mexhid (Allahu i mëshiroftë të dy!), dhe 
këtë e kanë pohuar gjithashtu edhe të tjerë prej 
dijetarëve. 

Allahut i lutemi t’u japë muslimanëve 
mbarëvajtje, mbarësi e mbrojtje nga çdo e keqe, t’ua 
ruajë fenë e tyre, t’u japë atyre kuptim të saktë në 
fe, si dhe shpëtim nga çdo gjë që bie ndesh me 
Sheriatin e Tij. 

Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 
Dërguarin e Tij, Muhamedin, familjen dhe shokët e 
tij! 

 

 

*** 

  



 

172 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
Broshura e dhjetë: Paralajmërimi nga 

ndërtimi i xhamive mbi varre. 
Me emrin e Allahut! Çdo lavdërim i takon 

Allahut, ndërsa salavatet dhe selamet ia dërgojmë 
të Dërguarit të Allahut. 

Duke lexuar botimin e numrit të tretë të revistës 
së Lidhjes së Shkencave Islame, në rubrikën 
(Lajmet e botës islame përgjatë një muaji), mësova 
se Lidhja e Shkencave Islame në Mbretërinë 
Hashimite të Jordanisë synon të ndërtojë një xhami 
mbi shpellën që është zbuluar rishtazi në fshatin er-
Ruhejb, për të cilën thuhet se është shpella ku fjetën 
djelmoshat, të cilët përmenden në Kur’anin 
Famëlartë. 

Duke qenë se këshillimi për Allahun dhe për 
robërit e Tij është obligim, e pashë të udhës që 
përmes vetë revistës t’i drejtoj një fjalë Lidhjes së 
Shkencave Islame në Mbretërinë Hashimite të 
Jordanisë, e cila përmban një këshillë për "Lidhjen" 
lidhur me zbatimin e asaj që e ka synuar, ndërtimin 
e një xhamie mbi shpellën e përmendur. E pashë të 
udhës ta bëj këtë sepse ndërtimi i xhamive mbi 
varret e profetëve dhe të njerëzve të mirë dhe mbi 
gjurmët e tyre është prej gjërave që sheriati i 
përsosur islam e ndalon dhe paralajmëron prej saj. 
Si dhe e ka mallkuar këdo që e bën këtë, ngase kjo 



 

173 

është nga mjetet që të çojnë në shirk (idhujtari), 
dhe teprim në raport me profetët dhe njerëzit e 
mirë. Realiteti dëshmon për vërtetësinë e asaj që ka 
sjellë ky sheriat dhe dëshmon se ai është prej 
Allahut të Lartësuar dhe se është një provë e qartë 
dhe një argument i prerë për vërtetësinë e të 
Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم në atë që e solli nga Allahu 
dhe ua përcolli umetit. Kushdo që vështron 
gjendjen e botës islame dhe atë që ka ndodhur në të 
prej shirkut (idhujtarisë) dhe teprimit, për shkak të 
ndërtimit të xhamive mbi varre, madhërimit të tyre, 
shtrimit me qilima dhe zbukurimit të tyre, si dhe 
caktimit të shërbestarëve në to, e di me siguri se 
këto janë prej shkaqeve që çojnë në shirk, dhe se 
prej vlerave të Sheriatit Islam është se ai ndalon 
këto gjëra dhe paralajmëron nga stolisja e tyre. . 

Prej haditheve që janë transmetuar lidhur me 
këtë është ai i Buhariut dhe Muslimit (Allahu i 
mëshiroftë të dy!), nga Aishja (Allahu qoftë i 
kënaqur me të!) e cila tregon se i Dërguari i Allahut 
 :ka thënë صلى الله عليه وسلم

رُ  نبِْيَائهِِمْ مَسَاجِدَ، قالتَْ عََئشَِةُ: يََُذِّ
َ
َذُوا قُبُورَ أ ُ الْيهَُودَ وَالنَّصَارىَ، اتََّ »لعََنَ اللََّّ

نْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا«.مَا صَنَعُوا، قالتَْ: وَلوَْلََ ذَلكَِ 
َ
نَّهُ خُشَِِ أ

َ
برِْزَ قَبْْهُُ، غَيَْْ أ

ُ
 لَأ

 "Allahu i mallkoftë hebrenjtë dhe të krishterët të 
cilët varret e të dërguarve i shndërruan në faltore!" 
Aishja (Allahu qoftë i kënaqur me të!) tha: 
'Pejgamberi (paqja qoftë mbi të) tërhiqte vërejtjen 



 

174 

kundër veprimeve të tyre.' Dhe tha: 'Po të mos ishte 
kjo, varri i tij do të ekspozohej, megjithatë ai kishte 
frikë mos (varri i tij) shndërrohej në faltore.'" Në dy 
sahihët gjithashtu transmetohet se Umu Seleme 
dhe Umu Habibe (Allahu qoftë i kënaqur me to të 
dyja!) i përmendën të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم një 
kishë që e kishin parë në Abisini dhe pikturat (e 
frymorëve) që i kishin parë në to. Atëherë i 
Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم tha: 

رُوا فِيهِ تلِكَْ  الِحُ؛ بَنَوْا عََلَ قَبْْهِِ مَسْجِدًا، وصََوَّ ولََِكَ إِذَا مَاتَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّ
ُ
»أ

 .» ِ ارُ الْخلَقِْ عِندَْ اللََّّ ولََِكَ شََِ
ُ
وَرَ، أ  الصُّ

 "Ata, kur u vdes ndonjë burrë i devotshëm, mbi 
varrin e tij ndërtojnë faltore dhe vizatojnë brenda 
saj piktura të atilla. Ata janë krijesat më të këqija tek 
Allahu." 

Në koleksionin e haditheve të vërteta të Muslimit 
shënohet nga Xhundub ibn Abdullahu (Allahu qoftë 
i kënaqur me të!) se ka thënë: "Pesë ditë para se të 
vdiste, e kam dëgjuar të Dërguarin e Allahut صلى الله عليه وسلم të 
thotë: 

َذَنِِّ خَلِيلًَّ، كَمَا   َ قَدِ اتََّ نْ يكَُونَ لِِ مِنكُْمْ خَلِيلٌ، فَإِنَّ اللََّّ
َ
ِ أ  إلََِ اللََّّ

ُ
برَْأ

َ
»إِنِِّّ أ

باَ بكَْر  خَلِيلًَّ، 
َ
َذْتُ أ تِِ خَلِيلًَّ، لََتََّ مَّ

ُ
َذَ إبِرَْاهِيمَ خَلِيلًَّ، وَلوَْ كُنتُْ مُتَّخِذًا مِنْ أ اتََّ

لََ وَإِنَّ مَنْ كََنَ 
َ
لََ فلَََّ   أ

َ
نبِْيَائهِِمْ وصََالِحِيهِمْ مَسَاجِدَ، أ

َ
قَبلْكَُمْ كََنوُا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أ

نْهَاكُمْ عَنْ ذَلكَِ«. 
َ
 تَتَّخِذُوا القُْبُورَ مَسَاجِدَ، فَإِنِِّّ أ

 'Unë i deklaroj Allahut se nuk kam mik të afërt 
nga mesi juaj, sepse Allahu më ka zgjedhur mik të 



 

175 

afërt, ashtu siç e ka zgjedhur Ibrahimin. Sikur të 
doja të kisha ndonjë mik të afërt nga umeti im, do të 
zgjidhja Ebu Bekrin. Dijeni se popujt para jush 
varret e profetëve të vet dhe të njerëzve të 
devotshëm i shndërronin në faltore. Prandaj, mos i 
shndërroni varret në faltore. Unë po ju ndaloj nga 
një vepër e tillë.'" Hadithet në lidhje me këtë 
kapitull janë të shumta. 

Imamët prej dijetarëve të muslimanëve, nga të 
katër medhhebet dhe të tjerë, e kanë shprehur 
qartë ndalimin e ndërtimit të faltoreve mbi varre 
dhe kanë paralajmëruar nga kjo, duke vepruar 
sipas Sunnetit të të Dërguarit صلى الله عليه وسلم, si këshillë për 
umetin dhe për ta paralajmëruar atë që të mos 
bjerë në atë ku ranë ata që jetuan më herët, nga 
ekstremistët e çifutëve dhe të krishterëve, si edhe 
të ngjashmit e tyre nga të humburit e këtij umeti. 

Është obligim për Lidhjen e Shkencave Islame në 
Jordani dhe për muslimanët e tjerë të kapen fort pas 
traditës profetike (sunetit), të ndjekin 
metodologjinë e imamëve dhe të kenë kujdes nga 
ato për të cilat kanë paralajmëruar Allahu dhe i 
Dërguari i Tij, sepse në këtë qëndron përmirësimi i 
gjendjes së robërve, lumturia dhe shpëtimi i tyre në 
këtë botë dhe në botën tjetër. Disa njerëz, në këtë 
çështje, janë mbështetur te fjala e të 
Lartmadhëruarit në rrëfimin e banorëve të 
Shpellës: 



 

176 

سۡجِدٗا﴿... مۡرهِمِۡ لنََتَّخِذَنَّ عَليَۡهِم مَّ
َ
َّذِينَ غَلبَُواْ علَىََٰٓ أ  ﴾قَالَ ٱل

 "Ata që ishin më të shumtë thanë: 'Ne do të 
ndërtojmë një faltore mbi ta!"' (El Kehf, 21) 

Në përgjigje të kësaj themi: Allahu i Lartësuar na 
njofton për prijësit dhe zotëruesit e pushtetit të asaj 
kohë se ata i thanë këto fjalë, dhe kjo nuk është në 
shenjë kënaqësie dhe miratimi për atë që thanë ata, 
por në formë qortimi, fajësimi dhe për t’i larguar 
njerëzit nga sjellja e tyre. Dhe për këtë dëshmon se 
Profeti صلى الله عليه وسلم, të cilit iu zbrit ky ajet dhe i cili është më i 
dituri ndër njerëz për shpjegimin e tij, e ka ndaluar 
umetin e tij nga ndërtimi i xhamive mbi varre, i ka 
paralajmëruar për këtë, dhe i ka mallkuar e i ka 
qortuar ata që e kanë bërë. 

Sikur kjo gjë të ishte e lejuar, Profeti صلى الله عليه وسلم nuk do të 
kishte folur ashpër në lidhje me këtë çështje, madje 
ai e çoi deri aty ashpërsinë sa e mallkoi atë që e bën 
dhe lajmëroi se ai është prej krijesave më të këqija 
tek Allahu i Lartësuar. Kaq mjafton për atë që 
kërkon të vërtetën. Edhe sikur të supozonim se 
ndërtimi i faltoreve mbi varre ka qenë i lejuar për 
ata që ishin para nesh, ne nuk do ta ksihim të lejuar 
të merrnim shembull prej tyre në këtë çështje, 
sepse sheriati ynë i ka shfuqizuar sheriatet e 
mëparshëm, dhe i Dërguari ynë صلى الله عليه وسلم është vula e të 
dërguarve, ndërsa sheriati i tij është i plotë dhe i 
përgjithshëm. Ai na e ka ndaluar ndërtimin e 
faltoreve mbi varre, prandaj nuk na lejohet ta 



 

177 

kundërshtojmë, por e kemi për detyrë ta pasojmë, 
t'i përmbahemi fort asaj që ai solli dhe të lëmë 
mënjanë çdo gjë që bie ndesh me këtë, qoftë nga 
sheriatet e vjetra, qoftë nga zakonet e pëlqyera tek 
ata që i kryejnë, ngase nuk ka më të përsosur se 
sheriati i Allahut dhe as udhëzim më të mirë se 
udhëzimi i të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم. 

Allahut i lutemi të na japë sukses neve dhe të 
gjithë muslimanëve, të jemi të qëndrueshëm në 
fenë e Tij, dhe të mbahemi fort pas Sheriatit të 
Pejgamberit të Tij, Muhamedit – paqja dhe bekimet 
e Allahut qofshin mbi të – në fjalë e në vepra, në të 
jashtmen e në të brendshmen, dhe në të gjitha 
çështjet derisa ta takojmë Allahun e Madhëruar. 
Padyshim Ai është Dëgjues dhe i Afërt. 

Salavatet dhe selamet qofshin për robin dhe të 
Dërguarin e Tij, Muhamedin, familjen e tij, shokët e 
tij dhe ata që u udhëzuan me udhëzimin e tij deri në 
ditën e gjykimit! 

 
 
*** 

  



 

178 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
Broshura e njëmbëdhjetë: Varrimi i të 

vdekurve në xhami 
Me emrin e Allahut! Lavdërimi i takon Allahut! 

Salavatet dhe selamet qofshin mbi të Dërguarin e 
Allahut, mbi familjen e tij dhe mbi ata që ecin sipas 
udhëzimit të tij. E më tej: 

Lexova gazetën «El-Hartum» të datës: 
17/4/1415 h.; dhe pashë se në të ishte botuar një 
njoftim për varrosjen e Sejjid Muhamed el-Hasan 
el-Idrisit pranë babait të tij, në xhaminë e tyre në 
qytetin Um Durman...  

Nisur nga detyra e këshillimit të muslimanëve 
dhe kritikimit të së keqes që Allahu na e ka 
ngarkuar, e pashë të arsyeshme të tërheq 
vëmendjen se varrosja në xhami është çështje e 
palejuar, madje është prej rrugëve që shpien në 
shirk (idhujtari), dhe prej veprave të hebrenjve dhe 
të krishterëve, për të cilat Allahu i ka qortuar dhe i 
Dërguari i Zotit, -sal-lallahu alejhi ue sel-lem- i ka 
mallkuar, siç ceket në sahihun e Buhariut dhe të 
Muslimit, nga Aisheja, -radijallahu anha!-, se 
Profeti, sal-lallahu alejhi ue sel-lem!, ka thënë: 

نبِْيَائهِِمْ مَسَاجِدَ«
َ
َذُوا قُبُورَ أ ُ الْيهَُودَ وَالنَّصَارىَ، اتََّ  . »لعََنَ اللََّّ

 "Allahu i mallkoftë hebrenjtë dhe të krishterët, 
ata i shndërruan varret e të dërguarve në faltore!" 



 

179 

Në “Sahihun” e Muslimit shënohet se Xhundub ibn 
Abdullahu (Allahu qoftë i kënaqur me të!) përcjell 
se Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

لََ وَإِنَّ مَنْ كََنَ قَبلْكَُمْ كََنوُا  
َ
لََ »أ

َ
نبِْيَائهِِمْ وصََالِحِيهِمْ مَسَاجِدَ، أ

َ
يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أ

نْهَاكُمْ عَنْ ذَلكَِ«. 
َ
 فلَََّ تَتَّخِذُوا القُْبُورَ مَسَاجِدَ؛ فَإِنِِّّ أ

 "Vërtet, ata që kanë qenë para jush i shndërruan 
varret e profetëve dhe të devotshmëve të tyre në 
faltore, mos i shndërroni varret në faltore, sepse 
unë ju ndaloj nga kjo!" Hadithet që kanë këtë 
kuptim janë të shumta. 

Është obligim për muslimanët në çdo vend – si 
qeveritë ashtu edhe popujt –: ta kenë frikë Allahun, 
të ruhen prej asaj që Ai e ka ndaluar, dhe t’i varrosin 
të vdekurit e tyre jashtë xhamive, ashtu siç bënin 
Profeti صلى الله عليه وسلم dhe shokët e tij, -Allahu qoftë i kënaqur 
me ta!-, duke i varrosur të vdekurit jashtë xhamive, 
dhe kështu veproi edhe brezi i mirë pas tyre. 

Sa i përket ekzistencës së varrit të Profetit صلى الله عليه وسلم dhe 
të dy shokëve të tij, Ebu Bekrit dhe Umerit, – Allahu 
qoftë i kënaqur me ta! –, në xhaminë e tij صلى الله عليه وسلم, kjo nuk 
merret si argument për varrosjen e të vdekurve në 
xhami, sepse ai صلى الله عليه وسلم u varros në shtëpinë e tij – në 
shtëpinë e Aishes, – Allahu qoftë i kënaqur me të! –
, pastaj u varrosën pranë tij dy shokët e tij. Kur 
Uelidi ibn Abdul-Melik e zgjeroi xhaminë, e futi 
dhomën brenda saj. Kjo ndodhi në krye të shekullit 
të parë të Hixhretit. Dijetarët e kundërshtuan një 



 

180 

gjë të tillë, por ai e mendoi se kjo nuk duhej ta 
pengonte zgjerimin dhe se çështja ishte e qartë e 
nuk kishte arsye për keqkuptim. 

Me këtë bëhet e qartë për çdo mysliman, se 
Profeti صلى الله عليه وسلم dhe dy shokët e tij, nuk u varrosën në 
xhami, dhe futja e tyre në të për shkak të zgjerimit 
nuk është argument për lejimin e varrimit në 
xhami, sepse ata nuk janë në xhami, por janë në 
shtëpinë e tij صلى الله عليه وسلم, dhe se vepra e El-Uelidit nuk është 
argument i vlefshëm për askënd në këtë çështje. 
Argumenti është në Librin e Allahut dhe dhe 
Sunnetin e Pejgamberit, dhe në konsensusin e 
brezit të parë të umetit –Allahu qoftë i kënaqur me 
ta–, dhe na bëftë prej pasuesve të tyre me punë të 
mira. 

E shkrova këtë artikull si këshillë dhe lirim nga 
përgjegjësia, më datë: 14/5/1415 h. 

Vetëm Allahu e jep suksesin. Salavatet dhe 
selamet qofshin për Profetin tonë Muhamedin, 
familjen, shokët e tij dhe ata që i ndoqën ata në 
mirësi! 

 

*** 

  



 

181 

َنِ الرَّحِيمِ  ِ الرَّحْم  بِسْمِ اللََّّ
Broshura e dymbëdhjetë: Sqarim mbi 

kufrin dhe devijimin e atij që pretendon se 

dalja nga sheriati i Muhamedit (paqja qoftë 

mbi të) është i lejuar për këdo. 
Falënderimet i takojnë Allahut, Zotit të botëve, 

paqja e bekimet qofshin mbi Vulën e pejgamberëve 
dhe e të dërguarve, profetin tonë, Muhamedin, mbi 
familjen dhe mbi të gjithë shokët e tij! 

Jam njohur me artikullin e botuar në gazetën 
“Esh-Sharkul-Evsat”, në numrin e saj nr. (5824), me 
datë 5/6/1415 hixhri, shkruar nga një person i 
prezantuar me emrin: Abdulfettah el-Hajik, nën 
titullin: (Koncepti i Gabuar). 

Mesazhi i përmbledhur i këtij artikulli është: 
mohimi i një çështjeje të fesë islame që është e 
bazuar mbi dije kategorike,tekst konkret dhe 
konsensus të botës islame. Kjo çështje është 
universaliteti i mesazhit të Muhamedit صلى الله عليه وسلم dhe 
përfshirja e tij mbarë njerëzimin. Autori i këtij 
artikulli pretendon se kush nuk e pason 
Muhamedin صلى الله عليه وسلم e as nuk i bindet atij, por mbetet 
hebre apo i krishterë, është në fe të drejtë! Ai 
gjithashtu i ka tejkaluar normat e etikës në raport 
me Zotin e gjithësisë lidhur me urtësinë e Tij në 
ndëshkimin e mosbesimtarëve dhe mëkatarëve, 



 

182 

duke thënë se një gjë e tillë është absurde! 
Ai i ka shtrembëruar tekstet sheriatike, i ka 

vendosur jashtë kontekstit të tyre të duhur dhe i ka 
interpretuar ashtu siç ia dikton epshi i tij duke i 
shmangur argumentet sheriatike dhe tekstet e 
qarta që dëshmojnë për universalitetin e mesazhit 
të Muhamedit صلى الله عليه وسلم, për mosbesimin e atij që ka 
dëgjuar për të e nuk e ka pasuar, dhe se Allahu nuk 
pranon fe tjetër pos Islamit, si dhe shumë tekste të 
tjera të qarta, të cilat i ka anashkaluar me qëllim që 
të mashtrojë të paditurit. Ky veprim i tij është kufër 
i qartë (dalje prej fesë), dalje nga Islami, dhe 
përgënjeshtrim ndaj Allahut të Lartësuar dhe të 
Dërguarit të Tij صلى الله عليه وسلم, siç e di këtë kushdo nga njerëzit 
e dijes dhe të besimit që e ka lexuar artikullin. 

Është detyrë mbi prijësin musliman ta dorëzojë 
këtë njeri në gjykatë ku t'i kërkohet të pendohet nga 
këto mendime dhe të gjykohet sipas ligjeve të 
sheriatit të pastër. 

Allahu i Madhërishëm e ka sqaruar 
universalitetin e mesazhit të Muhamedit صلى الله عليه وسلم dhe 
detyrimin e pasimit të tij nga të dyja palët: njerëzit 
dhe xhindët, gjë e cila njihet nga çdo musliman që 
ka qoftë edhe sado pak dije. 

Allahu i Lartësuar thotë: 

مََٰوََٰتِ ﴿ ٱلسَّ مُلۡكُ  لهَُۥ  َّذِي  ٱل جَميِعًا  إلِيَۡكُمۡ   ِ ٱللََّّ رسَُولُ  إنِ يِ  ٱلنَّاسُ  هَا  يُّ
َ
يََٰٓأ قلُۡ 

َّذِي يُ  ِ ٱل م يِ 
ُ
بِي ِ ٱلأۡ ِ وَرسَُولهِِ ٱلنَّ َّا هُوَ يحُۡيِۦ وَيُمِيتُۖۡ فَـ َامِنُواْ بٱِللََّّ رۡضِٖۖ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
ؤۡمِنُ  وَٱلأۡ



 

183 

ِ وكََلمََِٰتهِۦِ وَٱتَّبعُِوهُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ   ﴾ 158بٱِللََّّ

 "Thuaj (o Muhamed): 'O njerëz, unë jam i 
Dërguari i Allahut për të gjithë ju, i Atij që i përket 
sundimi i qiejve dhe i Tokës. Nuk ka zot tjetër të 
vërtetë veç Atij; Ai jep jetë dhe vdekje, prandaj 
besoni në Allahun dhe në të Dërguarin e Tij, 
Profetin që nuk di shkrim e lexim e që beson në 
Allahun dhe Fjalët e Tij! Shkoni pas tij, që të jeni në 
rrugën e drejtë!'" (El Araf, 158) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

نذِرَكُم بهِۦِ وَمَنَۢ بلََغَ ﴿...
ُ
وحِيَ إلِيََّ هََٰذَا ٱلقُۡرۡءَانُ لأِ

ُ
 ﴾...وَأ

 "...Ky Kuran më është shpallur, në mënyrë që 
nëpërmjet tij t’ju tërheq vërejtjen juve dhe kujtdo 
që i arrin.." (El Enam, 19) Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ ُ ُ وَيَغۡفرِۡ لكَُمۡ ذُنوُبكَُمَۡۚ وَٱللََّّ َ فٱَتَّبعُِونيِ يُحبۡبِۡكُمُ ٱللََّّ قلُۡ إنِ كُنتُمۡ تُحبُِّونَ ٱللََّّ
 ﴾ 31غَفُورٞ رَّحِيمٞ 

 "Thuaju (o Muhamed): 'Nëse ju e doni Allahun, 
atëherë më ndiqni mua, që Allahu t’ju dojë dhe t’jua 
falë gjynahet! Allahu është Falës i Madh dhe 
Mëshirëplotë.'" (Al Imran, 31) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

مِنَ ﴿ ٱلۡأٓخِرَةِ  فيِ  وَهُوَ  مِنۡهُ  يُقۡبَلَ  فلََن  دِينٗا  ٱلإۡسِۡلََٰمِ  غَيرَۡ  يبَتَۡغِ  وَمَن 
 ﴾ 85ٱلخََٰۡسِرِينَ 

 "Kush kërkon tjetër fe përveç Islamit, nuk do t’i 
pranohet dhe ai në botën tjetër do të jetë i humbur." 



 

184 

(Al Imran, 85) Allahu i Lartësuar thotë: 

َّا كَافَّٓةٗ ل لِنَّاسِ بشَِيرٗا وَنذَِيرٗا﴿ رۡسَلۡنََٰكَ إلِ
َ
 ﴾ ...وَمَآ أ

 "Ne të kemi dërguar ty (o Muhamed) vetëm si 
sjellës të lajmit të mirë dhe paralajmërues për të 
gjithë njerëzimin..." (Sebe, 28) Allahu i Lartësuar 
thotë: 

َّا رَحۡمةَٗ ل لِعََٰۡلَمِينَ ﴿ رۡسَلۡنََٰكَ إلِ
َ
 ﴾ 107وَمَآ أ

 "Dhe Ne nuk të kemi dërguar ty (o Muhamed), 
veçse si mëshirë për botët." (El Enbija, 107) Allahu 
i Lartësuar thotë: 

إِن ﴿... ْۖۡ وَّ سۡلَمُواْ فَقَدِ ٱهۡتَدَوا
َ
سۡلَمۡتُمَۡۚ فَإنِۡ أ

َ
ِي ـِنَۧ ءَأ م 

ُ
وتوُاْ ٱلۡكِتََٰبَ وَٱلأۡ

ُ
َّذِينَ أ وَقلُ ل لِ

َۢ بٱِلۡعبَِادِ ُ بصَِيرُ َّوۡاْ فَإنَِّمَا عَليَۡكَ ٱلبَۡلََٰغَُۗ وَٱللََّّ  ﴾ توََل

 "Dhe thuaju atyre që u është dhënë Libri si dhe 
analfabetëve: 'A i përuleni Allahut?' Nëse e 
pranojnë Islamin, atëherë kanë gjetur udhën e 
drejtë. Por, nëse refuzojnë, detyra jote është vetëm 
që t’ua përcjellësh dijen. Allahu i vrojton robërit e 
Vet." (Al Imran, 20) Po ashtu Allahu i Lartësuar 
thotë: 

لَ ٱلفُۡرۡقَانَ علَىََٰ عَبۡدِهۦِ ليَِكُونَ للِعََٰۡلَمِينَ نذَِيرًا ﴿ َّذِي نزََّ  ﴾ 1تَبَارَكَ ٱل

 "I lartësuar qoftë Ai që i ka zbritur Librin dallues 
robit të Vet, që të jetë paralajmërues për botët" (El 
Furkan, 1) 

Buhariu dhe Muslimi e shënojnë hadithin që e 
përcjell Xhabiri (Allahu qoftë i kënaqur me të!), se 



 

185 

Profeti صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

، وجَُعِلتَْ لَِِ  حَدٌ قَبلِِْ: نصُِِْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيَْةَ شَهْر 
َ
عْطِيتُ خََسًْا لمَْ يُعْطَهُنَّ أ

ُ
»أ

حِلَّتْ لَِِ  
ُ
لََّةُ، فلَيُْصَلّ، وَأ دْرَكَتهُْ الصَّ

َ
تِِ أ مَّ

ُ
مَا رجَُل  مِنْ أ يُّ

َ
رضُْ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فأَ

َ
الْأ

 
َ
ةً،  المَْغَانمُِ، وَلمَْ تَُلََّ لِأ فَاعَةَ، وَكََنَ النَّبُِِّ يُبعَْثُ إلََِ قَوْمِهِ خَاصَّ عْطِيتُ الشَّ

ُ
حَد  قَبلِِْ، وَأ

ةً«.   وَبُعِثتُْ إلََِ النَّاسِ عََمَّ

 "Më janë dhënë pesë gjëra që nuk i janë dhënë 
askujt (prej pejgamberëve) para meje: jam 
ndihmuar me panikun (që i zë armiqtë e mi) në 
largësinë e një muaji rrugëtim, toka më është bërë 
vendfalje dhe mjet pastrimi, andaj këdo prej umetit 
tim që namazi e zë, le të falet aty ku të jetë (duke 
marrë tejemum me dhé të pastër). Më është lejuar 
plaçka e luftës, gjë që nuk i është lejuar askujt para 
meje. Më është dhënë e drejta për ndërmjetësim 
(shefat). Të dërguarit para meje janë dërguar te një 
popull i caktuar, kurse unë jam dërguar te të gjithë 
njerëzit." 

Kjo është një deklaratë e qartë për 
universalitetin dhe  gjithëpërfshirjen e mesazhit të 
Profetit tonë, Muhamedit صلى الله عليه وسلم, për mbarë njerëzimin 
dhe se sheriati i tij i ka shfuqizuar të gjitha sheriatet 
e mëparshme dhe se kush nuk e pason Muhamedin 
 ,dhe nuk i bindet atij, është jobesimtar e mëkatar صلى الله عليه وسلم
meriton dënimin e Allahut. Allahu i Lartësuar thotë: 

ارُ مَوعِۡدُهُۥ﴿... حۡزَابِ فٱَلنَّ
َ
 ﴾ ...وَمَن يكَۡفُرۡ بهِۦِ مِنَ ٱلأۡ

 "Dhe për cilindo nga grupet (sektet) që e 



 

186 

mohojnë atë, zjarri do të jetë vendi i premtuar." 
(Hud, 17) Allahu i Lartësuar thotë: 

عَذَابٌ ﴿... يصُِيبَهُمۡ  وۡ 
َ
أ فتِۡنَةٌ  تصُِيبَهُمۡ  ن 

َ
أ ٓۦ  ِ مۡرهِ

َ
أ عَنۡ  يُخَالفُِونَ  َّذِينَ  ٱل فلَيَۡحۡذَرِ 

ليِمٌ 
َ
 ﴾ أ

 "Le të frikësohen ata që kundërshtojnë urdhrin 
e tij, që të mos i kapë ndonjë sprovë ose që të mos i 
godasë një dënim i dhembshëm." (En Nur, 63) 
Allahu i Lartësuar thotë: 

َ وَرسَُولهَُۥ وَيتََعَدَّ حُدُودَهُۥ يدُۡخِلهُۡ ناَرًا خََٰلدِٗا فيِهَا وَلهَُۥ عَذَابٞ ﴿ وَمَن يَعۡصِ ٱللََّّ
هِينٞ   ﴾ 14مُّ

 "Ndërsa atë që nuk i bindet Allahut dhe të 
Dërguarit të Tij dhe shkel kufijtë e vënë prej Tij, 
Allahu e shpie në zjarr, ku do të qëndrojë përherë 
dhe për të ka ndëshkim poshtërues." (En Nisa, 14) 
Allahu i Lartësuar thotë: 

بيِلِ ﴿... لِ ٱلكُۡفۡرَ بٱِلإِۡيمََٰنِ فَقَدۡ ضَلَّ سَوَاءَٓ ٱلسَّ  ﴾ وَمَن يتَبََدَّ

 "Cilido që e ndërron besimin me mohim, pa 
dyshim që e ka humbur rrugën e drejtë." (El Bekare, 
108) Ajetet që kanë këtë kuptim janë të shumta. 

Allahu i Madhëruar e ka bashkëlidhur bindjen 
ndaj të Dërguarit صلى الله عليه وسلم me bindjen ndaj Tij, dhe ka 
sqaruar se kushdo që përqafon fe tjetër veç Islamit 
është i humbur; atij nuk do t’i pranohet as shpagim 
e as kompensim. Allahu i Lartësuar thotë: 

مِنَ ﴿ الآْخِرَةِ  فيِ  وَهُوَ  مِنهُْ  يُقْبَلَ  فَلنَْ  دِينًا  الإْسِْلاَمِ  غَيرَْ  يبَتَْغِ  وَمَنْ 



 

187 

 ﴾ 85الخْاَسِرِينَ 

 "Kush kërkon tjetër fe përveç Islamit, nuk do t’i 
pranohet dhe ai në botën tjetër do të jetë i humbur." 
(Al Imran, 85) Allahu i Lartësuar thotë: 

﴿ َ طَاعَ اللََّّ
َ
 ﴾ ...مَنْ يطُِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أ

 "Kush i bindet të Dërguarit, i është bindur 
Allahut." (En Nisa, 80) Allahu i Lartësuar thotë: 

مَا حُم لَِ وعََليَكُْمْ مَا ﴿ فَإنَِّمَا عَليَهِْ  َّواْ  طِيعُوا الرَّسُولَ فَإنِْ توََل
َ
َ وَأ طِيعُوا اللََّّ

َ
قلُْ أ

 ﴾...حُم لِتُْمْ وَإِنْ تطُِيعُوهُ تَهْتَدُوا 

 "Thuaj: 'Bindjuni Allahut dhe bindjuni të 
Dërguarit!' Nëse shmangeni, (ta dini se) ai është 
përgjegjës për detyrën e tij, ndërsa ju për atë që jeni 
ngarkuar. E, nëse i bindeni atij, do të jeni në rrugën 
e drejtë." (En Nur, 54) Allahu i Lartësuar thotë: 

جَهَنَّمَ خَالدِِينَ فيِهَا ﴿ فيِ ناَرِ  وَالمُْشْرِكيِنَ  هْلِ الكِْتَابِ 
َ
أ َّذِينَ كَفَرُوا مِنْ  ال إنَِّ 

ولئَكَِ هُمْ شَرُّ البْرَِيَّةِ
ُ
 ﴾ 6 أ

 "Në të vërtetë, ata që nuk besojnë prej ithtarëve 
të Librit dhe idhujtarëve, do të hyjnë në zjarrin e 
Xhehenemit, në të cilin do të mbeten përgjithmonë. 
Ata janë krijesat më të këqija." (El Bejineh, 6) 

Transmeton Muslimi në Sahihun e tij se i 
Dërguari i Allahut, Muhamedi صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

، ثمَُّ  انٌِِّّ ةِ، يَهُودِيٌّ وَلََ نصََِْ مَّ
ُ
حَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأ

َ
ِي نَفْسِِ بيَِدِهِ؛ لََ يسَْمَعُ بِِ أ »وَالََّّ

هْلِ النَّارِ«.
َ
رسِْلتُْ بِهِ؛ إِلََّ كََنَ مِنْ أ

ُ
ِي أ  يَمُوتُ وَلمَْ يؤُْمِنْ بِالََّّ



 

188 

 "Betohem në Atë, në Dorën e të Cilit është shpirti 
im, se nuk ka njeri nga ky umet, qoftë hebre apo i 
krishterë, që dëgjon për mua, e pastaj vdes pa 
besuar shpalljen me të cilën jam dërguar, vetëm se 
do të jetë banor i Zjarrit." 

Profeti صلى الله عليه وسلم, me veprimet dhe fjalët e tij, e ka bërë 
të qartë pavlefshmërinë e fesë së atyre që nuk kanë 
hyrë në fenë islame; ai luftoi hebrenjtë dhe të 
krishterët, ashtu siç luftoi edhe të tjerët prej 
jobesimtarëve, dhe mori xhizjen prej tyre që 
pranuan t'ia japin, në mënyrë që të mos pengonin 
arritjen e thirrjes islame te pjesa tjetër e njerëzve, 
dhe që të hyjë në Islam kushdo që dëshiron prej 
tyre, pa ia pasur frikën popullit të tij se mos e 
pengon ose ta vrasë. 

Buhariu dhe Muslimi kanë transmetuar nga Ebu 
Hurejra (Allahu qoftë i kënaqur me të!) se ka thënë: 
"Teksa ne ishim në xhami, doli i Dërguari i Allahut 
 :dhe tha صلى الله عليه وسلم

النَّبُِِّ صلى الله عليه وسلم،  فَقَامَ  المِْدْرَاسِ،  بَيتَْ  جِئنَْا  مَعَهُ حَتََّّ  فخََرجَْنَا  يَهُودَ،  إلََِ  »انْطَلِقُوا 
باَ القَْاسِمِ، فَقَالَ  

َ
سْلِمُوا تسَْلَمُوا، فَقَالوُا: قَدْ بلََّغْتَ ياَ أ

َ
فَنَادَاهُمْ فَقَالَ :ياَ مَعْشََْ يَهُودَ، أ

ِ صلى الله عليه وسلم: ذَ  باَ القَْاسِمِ، فَقَالَ  لهَُمْ رسَُولُ اللََّّ
َ
سْلِمُوا تسَْلَمُوا، فَقَالوُا: قَدْ بلََّغْتَ ياَ أ

َ
رِيدُ، أ

ُ
لكَِ أ

رِيدُ، ثُمَّ قَالهََا الثَّالِثةََ...«. 
ُ
ِ صلى الله عليه وسلم: ذَلكَِ أ  لهَُمْ رسَُولُ اللََّّ

 "Le të shkojmë te hebrenjtë. U nisëm me të 
derisa arritëm te Bejtul-Midras. Profeti صلى الله عليه وسلم qëndroi 
në këmbë dhe i thirri e u tha: 'O bashkësi e 



 

189 

hebrenjve, pranojeni Islamin që të shpëtoni.' Ata 
thanë: 'E ke përcjellë mesazhin, o Ebu’l-Kasim.' I 
Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم u tha: 'Pikërisht këtë dua. 
Pranojeni Islamin që të shpëtoni.' Ata thanë: 'E ke 
përcjellë mesazhin, o Ebu’l-Kasim.' I Dërguari i 
Allahut صلى الله عليه وسلم u tha: 'Pikërisht këtë dua.' Pastaj e tha 
edhe për të tretën herë..." ...deri në fund të hadithit. 

Qëllimi i kësaj është se Profeti صلى الله عليه وسلم shkoi te njerëzit 
e fesë prej hebrenjve, në vatrën e tyre të studimit, i 
thirri në Islam dhe u tha atyre: "Pranoni Islamin që 
të shpëtoni", dhe ua përsëriti këtë disa herë. 

Po ashtu, ai i dërgoi Herakliut letrën e tij duke e 
ftuar në Islam dhe e njoftoi se, nëse ai zmbrapset 
dhe refuzon, atëherë mbi të do të rëndojë mëkati i 
atyre që u zmbrapsën nga Islami për shkak të 
refuzimit të tij. Buhariu dhe Muslimi kanë 
transmetuar në dy Sahihët e tyre se Herakliu kërkoi 
t’i sillnin letrën e të Dërguarit të Allahut صلى الله عليه وسلم, e lexoi, 
e në të thuhej: 

ومِ، سَلََّمٌ عََلَ  ِ إلََِ هِرَقلَْ عَظِيمِ الرُّ د  رسَُولِ اللََّّ ِ الرَّحَِْنِ الرَّحِيمِ، مِنْ مُُمََّ »بِسْمِ اللََّّ
سْلِمْ يؤُْتِكَ 

َ
سْلِمْ تسَْلمَْ، وَأ

َ
سْلََّمِ، أ دْعُوكَ بِدِعََيةَِ الْإِ

َ
ا بَعْدُ: فَإِنِِّّ أ مَّ

َ
مَنِ اتَّبعََ الهُْدَى، أ

جْرَكَ 
َ
ُ أ رِيسِيِّيَن وَ اللََّّ

َ
تَْ، فَإِنَّ عَليَكَْ إثِمَْ الْأ

، فَإِنْ توََليَّ تيَْنِ   مَرَّ

 "Me emrin e Allahut, të Mëshirshmit, 
Mëshiruesit! Nga Muhamedi, i Dërguari i Zotit, për 
perandorin e Bizantit, Herakliun. Paqja qoftë për 
atë që e ndjek udhëzimin! Unë të thërras në Islam. 
Bëhu musliman, do të shpëtosh, ashtu si edhe do të 



 

190 

shpërblehesh dyfish nga Zoti. Po nëse zmbrapsesh 
dhe refuzon, atëherë mbi ty bie mëkati i arianëve 
(ithtarëve të Ariusit, pra mëkati i atyre që i ke nën 
pushtet)" dhe 

وَلاَ ﴿  َ َّا ٱللََّّ إلِ نَعۡبُدَ  َّا  ل
َ
أ وَبيَۡنَكُمۡ  بيَنَۡنَا   ِۭ سَوَاءٓ كَلمَِةٖ  إلِيََٰ  تَعَالوَۡاْ  هۡلَ ٱلۡكِتََٰبِ 

َ
أ يََٰٓ

َّوۡاْ فَقُولوُاْ ٱشۡهَدُ  َِۚ فَإنِ توََل ِن دُونِ ٱللََّّ رۡبَابٗا م 
َ
ا وَلاَ يَتَّخِذَ بَعۡضُنَا بَعۡضًا أ واْ نشُۡركَِ بهِۦِ شَيۡـ ٗ

نَّ 
َ
 ﴾ 64ا مُسۡلمُِونَ بأِ

 "O ithtarët e Librit, ejani të biem dakord në një 
fjalë të përbashkët mes nesh dhe jush: se do të 
adhurojmë vetëm Allahun, se nuk do t’i shoqërojmë 
Atij asgjë (në adhurim) dhe se nuk do ta mbajmë 
për zot njëri-tjetrin, në vend të Allahut! Nëse ata 
nuk pranojnë, atëherë thuaju: 'Dëshmoni se ne i 
jemi nënshtruar Allahut!'" (Al Imran, 64) 

Pastaj, kur nuk pranuan dhe refuzuan të hyjnë në 
Islam, Profeti صلى الله عليه وسلم dhe shokët e tij — Allahu qoftë i 
kënaqur me ta — i luftuan, dhe i detyruan të 
paguajnë xhizjen. 

Për ta theksuar humbjen e tyre dhe se ata janë në 
një fe të kotë e shfuqizuar nga feja e Muhamedit صلى الله عليه وسلم, 
Allahu e ka urdhëruar muslimanin që, çdo ditë, në 
çdo namaz e në çdo rek’at, t’i kërkojë Allahut ta 
udhëzojë në rrugën e drejtë, të saktë e të pranuar, e 
cila është: Islami. Dhe ta largojë nga rruga e atyre 
që janë nën hidhërimin e Allahut; hebrenjtë dhe të 
ngjashmit me ta, të cilët e dinë se janë në të 
pavërtetën dhe këmbëngulin në të. Dhe ta ruajë nga 



 

191 

rruga e të devijuarve, të cilët adhurojnë pa dituri, 
duke pretenduar se janë në rrugë të drejtë, 
ndërkohë janë në rrugë të devijuar; të krishterët, si 
edhe kush u ngjan atyre nga kombet e tjera që 
adhurojnë Zotin përmes devijimit dhe padijes. Dhe 
e gjitha kjo për faktin që muslimani ta dijë me 
bindje të plotë se çdo fe tjetër përveç Islamit është 
e kotë dhe se kushdo që i drejton adhurim Zotit 
jashtë Islamit është i humbur, e kush nuk e beson 
këtë, nuk është prej muslimanëve. Argumentet e 
Kuranit dhe Sunetit në këtë kontekst  janë të 
shumta. 

Prandaj, është obligim për autorin e artikullit në 
fjalë— Abdul-Fettahun — të shpejtojë të pendohet 
me një pendim të sinqertë, dhe të shkruajë një 
artikull të dytë ku të shpallë pendimin e tij. E kush 
pendohet tek Allahu me një pendim të sinqertë, 
Allahu ia pranon pendimin; sepse Allahu i 
Madhërishëm thotë: 

يُّهَ ٱلمُۡؤۡمِنُونَ لعََلَّكُمۡ تُفۡلحُِونَ ﴿...
َ
ِ جَميِعًا أ  ﴾وَتوُبُوٓاْ إلِيَ ٱللََّّ

 "Të gjithë ju, o besimtarë, kthehuni tek Allahu të 
penduar, që të arrini shpëtimin!" (En Nur, 31), 
Gjithashtu fjala e Allahut të Lartësuar: 

َّا ﴿ ُ إلِ مَ ٱللََّّ فۡسَ ٱلَّتيِ حَرَّ ِ إلََِٰهًا ءَاخَرَ وَلاَ يَقۡتُلُونَ ٱلنَّ َّذِينَ لاَ يدَۡعُونَ مَعَ ٱللََّّ وَٱل
ثاَمٗا 

َ
أ يلَۡقَ  َٰلكَِ  ذَ يَفۡعَلۡ  وَمَن  يزَۡنوُنََۚ  وَلاَ   ِ ٱلقِۡيََٰمَةِ    68بٱِلحۡقَ  يوَۡمَ  ٱلۡعَذَابُ  لهَُ  يضََُٰعَفۡ 

ُ   69اوَيخَۡلدُۡ فيِهۦِ مُهَانً  لُ ٱللََّّ ِ وْلََٰٓئكَِ يُبَد 
ُ
َّا مَن تاَبَ وءََامَنَ وعََمِلَ عَمَلاٗ صََٰلحِٗا فأَ إلِ



 

192 

ُ غَفُورٗا رَّحِيمٗا   ﴾ 70سَي ـِ َاتهِِمۡ حَسَنََٰتٰٖۗ وكََانَ ٱللََّّ

 "Dhe ata që, pos Allahut, nuk adhurojnë zot 
tjetër, nuk vrasin njeri, gjë që Allahu e ka ndaluar, 
përveçse me të drejtë dhe që nuk bëjnë kurvëri. E 
kush i bën këto, do të marrë gjynahe. 

 Ndëshkimi do t’i dyfishohet në Ditën e Kiametit 
dhe ai do të qëndrojë përherë në këtë fatkeqësi i 
poshtëruar." 

 Përjashtim bën ai që pendohet, beson dhe 
punon vepra të mira. Një njeriu të tillë Allahu ia 
ndërron veprat e këqija në të mira. Allahu është 
Falës e Mëshirëplotë." (El Furkan, 68-70) 
Pejgamberi صلى الله عليه وسلم ka thënë: 

 »الِإسْلََّمُ يَهْدِمُ مَا كََنَ قَبلَْهُ، وَالتَّوبَةُ تَهْدِمُ مَا كََنَ قَبلْهََا«. 

 "Islami i shkatërron gjynahet që janë bërë më 
parë, dhe pendimi i fshin gjynahet e kaluara." Si dhe 
hadithi i Profetit (paqja qoftë mbi të!): 

نبَْ كَمَنْ لََ ذَنبَْ لََُ«.   »التَّائبُِ مِنَ الََّّ

 "Ai që pendohet nga mëkati është si ai që nuk ka 
asnjë mëkat." 

Ajetet dhe hadithet që kanë këtë kuptim janë të 
shumta. 

I lutem Allahut të Madhëruar e të Lartësuar të na 
e tregojë të vërtetën si të vërtetë dhe të na e bëjë të 
mundur pasimin e saj, të na e tregojë të pavërtetën 
si të pavërtetë dhe të na e bëjë të mundur 



 

193 

shmangien e saj, të na e bëjë të mundur neve dhe 
autorit të artikullit Abdul-Fettahut dhe të gjithë 
muslimanëve, pendimin e sinqertë. Të na ruajë të 
gjithëve nga sprovat mashtruese dhe nga 
nënshtrimi ndaj epshit dhe shejtanit. Padyshim 
Allahu është i Plotfuqishëm ta bëjë të mundur një 
gjë të tillë. 

Salavatet dhe selamet qofshin për profetin tonë 
Muhamed, familjen dhe shokët e tij, dhe për të 
gjithë ata që i ndjekin ata me vepra të mira deri në 
ditën e gjykimit! 

 
 

***



 

194 

Përmbajtja 

 
Broshura e parë ................................................................................... 2 

Besimi i saktë dhe çfarë bie ndesh me të .................................. 2 

Baza e parë: besimi në Allahun e Lartësuar. ........................... 6 

Baza e dytë: besimi në melekët, ................................................. 20 

Baza e tretë: Besimi në librat. Në këtë bazë përfshihen dy 
çështje: ......................................................................................................... 21 

Baza e katërt: Besimi në të dërguarit. ..................................... 23 

Baza e pestë: besimi në Ditën e Fundit ................................... 25 

Baza e gjashtë: Besimi në kaderin. ........................................... 25 

Besimet që bien ndesh me besimin e vërtetë. ..................... 31 

Broshura e dytë: Rreth gjykimit të kërkimit të ndihmës nga 
Pejgamberi 40 .............................................................................................صلى الله عليه وسلم 

Broshura e tretë. ............................................................................... 58 

Rreth gjykimit të kërkimit të ndihmës prej xhinëve dhe 
djajve dhe zotimit për ta. ..................................................................... 58 

Broshura e katërt: ............................................................................ 80 

Në lidhje me gjykimin mbi euradet (programet e 
përditshme të adhurimit vullnetar) me përmbajtje heretike 
dhe pagane. ................................................................................................ 80 

Broshura e pestë: .......................................................................... 106 

Gjykimi mbi festimin e datëlindjes së Profetit صلى الله عليه وسلم dhe i 
datëlindjeve të tjera. ........................................................................... 106 

Broshura e gjashtë: ....................................................................... 117 

Dispozita e festimit të Natës së Israsë dhe Miraxhit...... 117 

Broshura e shtatë: ......................................................................... 124 

Gjykimi mbi festimin e Natës së mesit të muajit të 
Shabanit. ................................................................................................... 124 

Broshura e tetë: .............................................................................. 139 



 

195 

Paralajmërim i rëndësishëm lidhur me gënjeshtrën e 
testamentit që i atribuohet  ............................................................. 139 

Shejh Ahmedit, shërbëtorit të Haremit të Nderuar Profetik.
 ...................................................................................................................... 139 

Broshura e nëntë: Gjykimi mbi magjinë dhe fallin dhe mbi 
gjithçka që ka lidhje me to................................................................ 155 

Broshura e dhjetë: Paralajmërimi nga ndërtimi i xhamive 
mbi varre.................................................................................................. 172 

Broshura e njëmbëdhjetë: Varrimi i të vdekurve në xhami
 ...................................................................................................................... 178 

Broshura e dymbëdhjetë: Sqarim mbi kufrin dhe devijimin 
e atij që pretendon se dalja nga sheriati i Muhamedit (paqja 
qoftë mbi të) është i lejuar për këdo. .......................................... 181 

 

 

*** 

 




