
روسي )
نِ
ا يمَ  الإِ

لِ
و حُ أُصُ رْ يَّة )شَ

مِ
لَا سْ

 الإِ
ةِ
 يدَ

قِ
 ي العَ

فِ
ةٌ  Русскийنُبذَ

 Автор: почтенный шейх
 Мухаммад ибн Салих аль-Усаймин

 да простит Аллах ему, его родителям и мусульманам!

 КРАТКОЕ ИЗЛОЖЕНИЕ
ИСЛАМСКИХ УБЕЖДЕНИЙ





 

 

 الإسِْلََمِيَّةٌٌٌالعَقِيدَةٌٌٌِفٌٌٌِنبُذَة ٌ
صُولٌِالِإيمَانٌِ(

ُ
حٌُأ  )شََْ

 

КРАТКОЕ ИЗЛОЖЕНИЕ 

ИСЛАМСКИХ УБЕЖДЕНИЙ  

 

َّامَة لعَل يخ ا  بقَِلمَ فَضِيلَة الشَّ

دِ بنِْ صَالحٍِ العُثَيمِين   مُحَمَّ

يهِْ وَللِمُْسْلمِِين ُ لهَُ وَلوَِالدَِ  غَفَرَ اللََّّ

 

Автор: почтенный шейх  

Мухаммад ибн Салих аль-Усаймин  

да простит Аллах ему, его родителям и мусульманам! 

 



2 

ٌالرَّحَْْنٌِالرَّحِيمٌ ِ  بِسْمٌِاللََّّ

С именем Аллаха Милостивого, Милую-

щего! 

Предисловие 

Поистине, хвала надлежит Аллаху, Его мы 

восхваляем, у Него испрашиваем помощи и 

прощения, и приносим Ему покаяние. И мы 

ищем у Аллаха защиты от зла наших душ и 

наших скверных деяний. Кого Аллах ведёт пря-

мым путём, того никто не введёт в заблужде-

ние. А кого  Он оставляет в заблуждении, того 

никто не выведет на прямой путь. И я свиде-

тельствую, что нет бога, кроме одного лишь 

Аллаха, у Которого нет сотоварищей. И я сви-

детельствую, что Мухаммад — Его раб и по-

сланник. Мир и благословения Аллаха ему са-

мому, его семейству, сподвижникам и всем его 

последователям в благом! 

И далее…  

Поистине, наука о единобожии — самая по-

чётная из наук, самая достойная, в наибольшей 

степени заслуживающая изучения, потому что 



3 

это наука о Всевышнем Аллахе, Его именах, ка-

чествах и Его правах в отношении Его рабов, а 

также потому, что это ключ, открывающий 

путь к Всевышнему Аллаху и основа Его за-

кона. 

Поэтому все Божьи посланники призывали 

к единобожию. Всевышний Аллах сказал:  

﴿ ۠ ناَ
َ

َّآ أ َٰهَ إلِ َّهُۥ لآَ إلَِ ن
َ

أ َّا نوُحِيٓ إلِيَۡهِ  سُولٍ إلِ رۡسَلۡنَا مِن قَبۡلكَِ مِن رَّ
َ
وَمَآ أ

دُونِ   ﴾ 25فٱَعۡبُ

 «Мы не посылали до тебя ни одного послан-

ника, которому не было внушено: “Нет бога, 

кроме Меня. Поклоняйтесь же Мне!”» (21:25). 

И Он засвидетельствовал Свою единствен-

ность, и её засвидетельствовали Его ангелы, а 

также обладающие знанием. Всевышний Аллах 

сказал: 

َۢا ﴿ قاَئٓمَِ ٱلۡعِلمِۡ  وْلوُاْ 
ُ
وَأ ئكَِةُ  وَٱلمَۡلََٰٓ وَ  هُ َّا  إلِ َٰهَ  إلَِ لآَ  َّهُۥ  ن

َ
أ  ُ للََّّ ٱ شَهِدَ 

لحۡكَِيمُ  َّا هُوَ ٱلۡعَزيِزُ ٱ َٰهَ إلِ سۡطِِۚ لآَ إلَِ  ﴾ 18بٱِلقِۡ

 «Аллах засвидетельствовал, что нет бога, 

кроме Него, а также ангелы и обладающие зна-

нием. Он поддерживает справедливость. Нет 



4 

бога, кроме Него, Могущественного, Мудрого» 

(3:18). 

Учитывая значимость единобожия, каждый 

мусульманин обязан уделять ему внимание, 

обучаясь ему, обучая других, размышляя о нём 

и имея соответствующие убеждения, дабы его 

религия строилась на правильном фундаменте, 

на спокойствии и покорности, и дабы получае-

мые результаты и плоды осчастливили его. 

А Аллах — Тот, Кто дарует успех!  

Автор  

*** 

  



5 

Исламская религия  

Ислам — это религия, с которой Аллах по-

слал Мухаммада (мир ему и благословение Ал-

лаха), запечатав религии его пророческой мис-

сией и завершив их таким образом для Своих 

рабов, доведя до конца Свою милость к ним и 

одобрив для них ислам в качестве религии, и 

Он ни от кого не примет иной религии. 

Всевышний Аллах сказал:  

مَ ﴿ وخََاتَ  ِ للََّّ ٱ سُولَ  رَّ ن  َٰكِ وَلَ لكُِمۡ  ر جَِا ن  ِ م  حَدٖ 
َ
أ آَ  ب

َ
أ دٌ  مُحمََّ كَانَ  ا  مَّ

يِمٗا ِ شَيۡءٍ عَل
ُ بكُِل  َۗ وكََانَ ٱللََّّ ـِنَۧ بيِ   ﴾ 40ٱلنَّ

 «Мухаммад не является отцом кого-либо из 

ваших мужей, но он — посланник Аллаха и по-

следний из пророков. Аллах же знает о всякой 

вещи» (33:40). 

И Всевышний Аллах сказал:  

نعِۡمَتيِ ﴿... عَلَيۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ

وَأ كُمۡ  ديِنَ كَُمۡ  ل كۡمَلتُۡ 
َ
أ ٱليَۡوۡمَ 

َٰمَ ديِنٗا     ﴾...وَرَضِيتُ لكَُمُ ٱلإۡسِۡلَ

 «Сегодня Я завершил для вас вашу религию, 

довёл до конца Мою милость к вам и одобрил 



6 

для вас ислам как религию» (5:3). 

А ещё Всевышний Аллах сказал:  

َٰمُ ﴿ ِ ٱلإۡسِۡلَ دَ ٱللََّّ ينَ عِن ِ د  ﴾ ...إنَِّ ٱل  

 «Поистине, религия пред Аллахом — ис-

лам» (3:19). 

И Всевышний Аллах сказал:  

مِنَ ﴿ ٱلۡأٓخِرَةِ  فيِ  وَهُوَ  مِنۡهُ  يُقۡبَلَ  ن  فَلَ ديِنٗا  َٰمِ  ٱلإۡسِۡلَ غَيۡرَ  يبَۡتَغِ  وَمَن 
رِينَ  َٰسِ   ﴾85ٱلخَۡ

 «От того, кто ищет иную религию помимо 

ислама, это никогда не будет принято, и в По-

следней жизни он окажется среди потерпев-

ших урон» (3:85). 

Всевышний Аллах обязал всех людей испо-

ведовать именно эту религию. Он сказал, обра-

щаясь к Своему Посланнику (мир ему и благо-

словение Аллаха): 

مُلۡكُ ﴿ لهَُۥ  َّذِي  ٱل جَمِيعًا  إلِيَۡكُمۡ   ِ ٱللََّّ رسَُولُ  إنِ يِ  سُ  ا ٱلنَّ ا  هَ يُّ
َ

أ يََٰٓ قُلۡ 
  ِ رسَُولهِ وَ  ِ بٱِللََّّ امِنُواْ  فـَ َ وَيمُِيتُُۖ  يحُۡيِۦ  وَ  هُ َّا  إلِ َٰهَ  إلَِ لآَ  رۡضِِۖ 

َ
وَٱلأۡ َٰتِ  َٰوَ مَ ٱلسَّ

 َٰ مَِ ِ وكََل للََّّ يؤُۡمِنُ بٱِ َّذِي  ِ ٱل يِ  م 
ُ
ِ ٱلأۡ بِي  َّبعُِوهُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ ٱلنَّ   ﴾158تهِۦِ وَٱت



7 

«Скажи: “О люди! Я — Посланник Аллаха ко 

всем вам. Ему принадлежит власть над небе-

сами и землёй. Нет бога, кроме Него. Он вос-

крешает и умерщвляет. Уверуйте же в Аллаха и 

в Его Посланника, не умеющего читать и пи-

сать Пророка, который уверовал в Аллаха и Его 

Слова. Последуйте за ним, дабы вы последо-

вали прямым путём”» (7:158). 

А в «Сахихе» Муслима Абу Хурайра (да бу-

дет доволен им Аллах) передаёт, что Послан-

ник Аллаха (мир ему и благословение Аллаха) 

сказал: 

دٍ  نَفْسُ  »وَالَّذِي   يَهُودِيٌّ لََ  بيَِدِهِ  مُحَمَّ ةِ  الْْمَُّ هَذِهِ  منِْ  أَحَدٌ  بيِ  يَسْمَعُ 

منِْ   كَانَ  إلََِّ  بهِِ  أُرْسِلْتُ  باِلَّذِي  يُؤْمنِْ  وَلَمْ  يَمُوتُ  ثُمَّ   ، نَصْرَانيٌِّ وَلََ 

   .أَصْحَابِ النَّارِ«

 «Клянусь Тем, в Чьей руке душа моя, любой 

иудей или христианин, который услышал обо 

мне, а потом умер, не уверовав в то, с чем я по-

слан, непременно окажется одним из обитате-

лей Огня». 

А верить в него — значит верить в то, что он 

принёс, принимая и подчиняясь, а не просто 



8 

считать это правдой. Поэтому Абу Талиб не 

был верующим в Посланника (мир ему и благо-

словение Аллаха), хотя и считал правдой то, 

что он принёс, и засвидетельствовал, что при-

несённое им — лучшая из религий. 

Ислам вобрал в себя всё благо, которое со-

держали в себе предыдущие религии, и отлича-

ется от них тем, что он пригоден для любого 

времени, любого места и любого народа. 

Всевышний Аллах сказал, обращаясь к Своему 

Посланнику:  

َٰبِ ﴿ لكِۡتَ ٱ مِنَ  دََيهِۡ  ي بَينَۡ  ل مَِا  ا  قٗ ِ صَد  مُ  ِ لحۡقَ  بٱِ َٰبَ  لكِۡتَ ٱ إلِيَۡكَ  آ  نزَلنَۡ
َ
وَأ

 ِ   ﴾...وَمُهَيۡمِنًا عَلَيۡه

 «Мы ниспослали тебе Писание с истиной в 

подтверждение прежних Писаний и для того, 

чтобы оно свидетельствовало о них [или воз-

высилось над ними]» (5:48). 

То, что он пригоден для любого времени, 

любого места и любого народа, означает, что 

исповедание ислама не противоречит интере-

сам ни одного народа ни в одну эпоху, ни в од-

ном месте. Наоборот, это исповедание им 



9 

только во благо. Однако это не означает, что 

ислам должен «подделываться» под каждую 

эпоху, место или народ, как желают того неко-

торые люди. 

Ислам — это религия истины, исповедую-

щим которую Всевышний Аллах гарантировал 

Свою помощь, а также возвышение их над 

остальными. Всевышний Аллах сказал:  

ينِ ﴿ ِ د  ٱل علَىَ  ليُِظۡهِرَهۥُ   ِ ٱلحۡقَ  وَديِنِ  ىَٰ  دَ بٱِلهُۡ رسَُولهَُۥ  رسَۡلَ 
َ
أ َّذِيٓ  ٱل هُوَ 

   ﴾9كُل هِۦِ وَلوَۡ كَرهَِ ٱلمُۡشۡرِكُونَ 

 «Он — Тот, Кто отправил Своего Послан-

ника с верным руководством и религией ис-

тины, чтобы превознести её над всеми осталь-

ными религиями, даже если это ненавистно 

многобожникам» (61:9). 

И Всевышний Аллах сказал:  

مۡ ﴿ هُ سۡتَخۡلفَِنَّ ليََ َٰتِ  َٰلحَِ ٱلصَّ وعََمِلُواْ  مِنكُمۡ  ءَامَنُواْ  نَ  َّذِي ل ٱ  ُ ٱللََّّ وعََدَ 
َّذِي   ٱل ديِنَهُمُ  لهَُمۡ  ننََّ  ِ وَليَُمَك  قَبۡلهِِمۡ  مِن  نَ  َّذِي ٱل ٱسۡتَخۡلفََ  كَمَا  رۡضِ 

َ
ٱلأۡ فيِ 

مۡ 
َ
أ خَوۡفهِِمۡ  دِ  بَعۡ نَۢ  ِ م  هُم  لنََّ ِ د  وَليَُبَ لهَُمۡ  بيِ  ٱرۡتضََيَٰ  شُۡرِكُونَ  ي لاَ  يَعۡبُدُوننَيِ  نٗا  

َٰسِقُونَ  ئكَِ هُمُ ٱلۡفَ لََٰٓ وْ
ُ
َٰلكَِ فَأ بَعۡدَ ذَ ا  وَمَن كَفَرَ    ﴾55شَيۡـ ٗ



10 

 «Аллах обещал тем из вас, которые уверо-

вали и совершали праведные деяния, что Он 

непременно сделает их наместниками на земле, 

подобно тому, как Он сделал наместниками 

тех, кто был до них. Он непременно одарит их 

возможностью исповедовать их религию, ко-

торую Он одобрил для них, и сменит их страх 

на безопасность. Они поклоняются Мне и не 

приобщают сотоварищей ко Мне. Те же, кото-

рые после этого откажутся уверовать, явля-

ются нечестивцами» (24:55). 

Ислам — это убеждения и закон, и он совер-

шенен как в том, что касается убеждений, так и 

в том, что касается законов: 

1. Он повелевает единобожие и воспрещает 

придавание Аллаху сотоварищей (ширк).  

2. Он повелевает правдивость и воспрещает 

ложь. 

3. Он повелевает справедливость и воспре-

щает несправедливость. Справедливость — это 

уравнивание равных и разделение различных, 

а не абсолютное уравнивание, как думают не-



11 

которые люди, когда говорят: «Ислам — рели-

гия равенства», — без каких -либо оговорок, 

потому что уравнивание различных есть не-

справедливость, а в исламе несправедливости 

нет и совершающий её не подлежит поощре-

нию. 

4. Он повелевает честность и воспрещает ве-

роломство. 

5. Он повелевает верность и воспрещает пре-

дательство. 

6. Он повелевает почтение к родителям и 

воспрещает неуважение к ним. 

7. Он повелевает поддерживать родствен-

ные связи и воспрещает разрыв их. 

8. Он повелевает добрососедство и воспре-

щает скверное отношение к соседям. 

Если говорить в общем, то ислам повелевает 

всякое достоинство и воспрещает всякую без-

нравственность, и он повелевает всякое благое 

деяние и воспрещает всякое дурное дело. 

Всевышний Аллах сказал:  



12 

نِ ﴿ عَ وَيَنۡهَيَٰ  يََٰ  ٱلقُۡرۡب ذيِ  وَإِيتَايِٕٓ  نِ  وَٱلإۡحِۡسََٰ دۡلِ  بٱِلۡعَ مُرُ 
ۡ
يأَ  َ ٱللََّّ إنَِّ 

رُونَ   ذََكَّ ت كُمۡ  لعََلَّ ظُكُمۡ  يعَِ وَٱلبَۡغۡيِِۚ  وَٱلمُۡنكَرِ  شَاءِٓ     ﴾90ٱلفَۡحۡ

«Поистине, Аллах повелевает блюсти 

справедливость, делать добро и одаривать 

родственников. Он запрещает мерзости, 

предосудительные деяния и бесчинства. Он 

увещевает вас, — быть может, вы помянете 

назидание» (16:90). 

*** 

  



13 

Столпы ислама  

Столпы ислама — это основы, на которых он 

зиждется. Их пять.  

Они упомянуты в хадисе от Ибн ‘Умара (да 

будет доволен Аллах им и его отцом), в кото-

ром Пророк (мир ему и благословение Аллаха) 

сказал: «Ислам основывается на пяти [стол-

пах]: признании единственности Аллаха [или: 

свидетельстве о том, что нет бога, кроме Ал-

лаха], выстаивании молитвы, выплате закята, 

соблюдении поста в рамадане и хадже». Какой-

то человек переспросил: «На хадже и соблюде-

нии поста в рамадане?» Ибн ‘Умар сказал: «Нет, 

на соблюдении поста в рамадане и хадже, так я 

слышал это от Посланника Аллаха (мир ему и 

благословение Аллаха)». 

1. Свидетельство о том, что нет бога, кроме 

Аллаха, и что Мухаммад — Его раб и послан-

ник, — это твёрдая убеждённость, выражаемая 

произнесением языком этого свидетельства, то 

есть человек твёрдо верит в это и свидетель-

ствует об этом своими словами. Это свидетель-

ство сделано одним столпом, хотя, по сути, это 



14 

два свидетельства в одном, по следующим при-

чинам: либо потому, что Посланник (мир ему и 

благословение Аллаха) доносил послание Все-

вышнего Аллаха и свидетельство о том, что он 

— Его раб и посланник, дополняет свидетель-

ство о том, что нет бога, кроме Аллаха; либо по-

тому, что эти два свидетельства — основа в 

действительности и принятии деяний, ведь 

дела не будут действительными и не принима-

ются Всевышним без искренности [намерения 

и исповедания единобожия] и следования 

[Сунне] Посланника (мир ему и благословен ие 

Аллаха). 

Искренность в отношении Аллаха является 

претворением в жизнь свидетельства о том, что 

нет бога, кроме Аллаха, а следование Сунне По-

сланника Аллаха (мир ему и благословение Ал-

лаха) — претворением в жизнь свидетельства о 

том, что Мухаммад — Его раб и посланник. 

К плодам этого великого свидетельства от-

носится освобождение сердца и души от раб-

ской подчинённости творениям и следования 

за кем-то, кроме Божьих посланников.  



15 

2. Выстаивание молитвы — это поклонение 

Всевышнему Аллаху посредством совершения 

данного действия правильным и полноценным 

образом — это касается как времени, так и спо-

соба совершения молитвы. 

К его плодам относятся: ощущение простора 

в груди, радость, удержание от мерзости и 

предосудительного. 

3. Выплата закята — это поклонение Все-

вышнему Аллаху посредством выплаты опре-

делённой обязательной части имущества, с ко-

торого выплачивается закят.  

К его плодам относятся: очищение души от 

скверны скупости и покрытие нужд ислама и 

мусульман. 

4. Пост в рамадане — это поклонение Все-

вышнему Аллаху посредством воздержания от 

всего, что нарушает пост, днём в рамадан. 

К его плодам относятся: укрощение души 

путём лишения её того, что ей нравится, ради 

обретения довольства Всемогущего и Великого 

Аллаха. 



16 

5. Хадж — это поклонение Всевышнему Ал-

лаху посредством посещения Заповедного 

Дома для выполнения обрядов хаджа. 

К его плодам относятся: приучение себя к 

материальному расходованию и приложению 

физических усилий в покорности Всевышнему 

Аллаху. Поэтому хадж — это разновидность 

борьбы на пути Всевышнего Аллаха (джихад).  

Упомянутые плоды названных основ вкупе с 

неупомянутыми делают мусульманскую об-

щину чистой, исповедующей истинную рели-

гию Аллаха и относящейся к творениям Аллаха 

со справедливостью и правдивостью. Потому 

что остальные предписания ислама будут ис-

правны, толь ко если будут исправны назван-

ные основы, и у общины будет всё благопо-

лучно до тех пор, пока она исповедует религию 

должным образом, а упущения в соблюдении 

религии пропорционально уменьшают её бла-

гополучие. 

Кто хочет лучше понять это, пусть прочтёт 

Слова Всевышнего: 



17 

نَ ﴿ ِ م  َٰتٖ  برَكََ عَلَيۡهِم  لفََتَحۡنَا  قَوۡاْ  وَٱتَّ ءَامَنُواْ  قُرَىَٰٓ  ٱلۡ هۡلَ 
َ
أ نَّ 

َ
أ وَلوَۡ 

يكَۡسِبُونَ   كَانوُاْ  مَِا  ب َٰهُم  خَذۡنَ
َ
فَأ  ْ بوُا كَذَّ َٰكِن  وَلَ رۡضِ 

َ
وَٱلأۡ مَاءِٓ    96ٱلسَّ

 َ ن وَهُمۡ  َٰتٗا  بيََ سُنَا 
ۡ
بأَ تيَِهُم 

ۡ
يأَ ن 

َ
أ ٱلقُۡرَىَٰٓ  هۡلُ 

َ
أ مِنَ 

َ
فَأ

َ
هۡلُ   97ائٓمُِونَ  أ

َ
أ مِنَ 

َ
وَأ

َ
أ

يلَۡعَبُونَ   وَهُمۡ  ضُحٗي  سُنَا 
ۡ
بأَ تيَِهُم 

ۡ
يأَ ن 

َ
أ ىَٰٓ  فَلاَ   98ٱلقُۡرَ   ِ ٱللََّّ مَكۡرَ  مِنُواْ 

َ
فَأ

َ
أ

رُونَ  َٰسِ خَ َّا ٱلقَۡوۡمُ ٱلۡ ِ إلِ مَنُ مَكۡرَ ٱللََّّ
ۡ
   ﴾99 يأَ

 «Если бы жители селений уверовали и стали 
богобоязненны, Мы раскрыли бы перед ними 
благодать с неба и земли. Но они сочли это ло-
жью, и Мы схватили их за то, что они приобре-
тали. Неужели жители селений не опасались 
того, что Наше наказание постигнет их ночь ю, 
когда они спят? Неужели жители селений не 
опасались того, что Наше наказание постигнет 
их утром, когда они забавляются? Неужели они 
не опасались [ответной] хитрости Аллаха? [От-
ветной] хитрости Аллаха не опасаются только 
люди, терпящие убыток!» (7:96–99). 

Стоит также посмотреть назад в историю, 
ибо история — назидание для обладающих ра-
зумом и просвещение для тех, на чьём сердце 
нет завесы, а Аллах — Тот, Кого просят о по-
мощи. 

*** 
  



18 

Основы исламских убеждений (‘акыды) 

Ислам, как мы уже поясняли выше, — это 

убеждения и закон. Мы упомянули некоторые 

из его законов, назвав столпы, которые счита-

ются основой его законов. 

Что же касается убеждения (исламской 

‘акыды), то его основами является вера в Ал-

лаха, в Его ангелов, в Его Писания, в Его по-

сланников, в Последний день и в предопреде-

ление всего хорошего и плохого. 

На эти основы указывает Книга Аллаха и 

Сунна Его Посланника (мир ему и благослове-

ние Аллаха). 

В Своей Книге Всевышний Аллах сказал:  

َٰكِنَّ ٱلبۡرَِّ ﴿ ُّواْ وجُُوهَكُمۡ قبَِلَ ٱلمَۡشۡرِقِ وَٱلمَۡغۡربِِ وَلَ ن توَُل
َ
لَّيۡسَ ٱلبۡرَِّ أ

ـِنَۧ  بيِ  َٰبِ وَٱلنَّ ئكَِةِ وَٱلكِۡتَ ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَٱلمَۡلََٰٓ    ﴾...مَنۡ ءَامَنَ بٱِللََّّ

«Благочестие состоит не в том, чтобы вы об-

ращали ваши лица на восток и запад. Но благо-

честив тот, кто уверовал в Аллаха, в Последний 

день, в ангелов, в Писание, в пророков» (2:177).  

И Он сказал о предопределении: 



19 

دَرٖ  ﴿ بقَِ َٰهُ  خَلقَۡنَ شَيۡءٍ  كُلَّ  َّا  حِۭ   49إنِ كَلمَۡ ةٞ  َٰحِدَ وَ َّا  إلِ مۡرُنآَ 
َ
أ وَمَآ 

 ﴾ 50بٱِلبَۡصَرِ 

 «Поистине, Мы сотворили каждую вещь со-

гласно предопределению. Мы повелеваем 

только один раз, и повеление исполняется в 

мгновение ока» (54:49–50). 

А в Сунне Посланник Аллаха (мир ему и бла-

гословение Аллаха) сказал, отвечая Джибрилю, 

когда тот спросил его о вере:  «Вера означает, 

что ты должен верить в Аллаха, в Его ангелов, 

в Его Писания, в Его посланников, в Послед-

ний день и верить в предопределение всего 

хорошего и плохого». 

*** 

  



20 

Вера в Аллаха Всевышнего  

Вера в Аллаха предполагает четыре вещи: 

Первая: вера в существование Всевышнего 

Аллаха. 

Его существование подтверждается нашей 

изначальной естественной природой (фитра), 

разумом, шариатом и нашими чувствами. 

1. Что касается указания нашей изначальной 

естественной природы (фитра) на существова-

ние Всеблагого и Всевышнего Аллаха, то вся-

кое творение наделено врождённой, инстинк-

тивной (а не как результат размышлений или 

обучения) верой в своего Творца, и эта вера не 

покидает человека если, только что-то не заглу-

шает эту изначальную естественную природу. 

Пророк (мир ему и благословение Аллаха) 

сказал: «Всякий младенец рождается с врож-

дённой склонностью [к вере в Аллаха], и 

лишь потом [в некоторых случаях] родители 

делают из него иудея, христианина или огне-

поклонника». 

2. Что касается указания нашего разума на 



21 

существование Всевышнего Аллаха, то ведь 

очевидно, что у всех этих творений, которые 

были, есть и будут, должен быть творец, со-

здавший их, поскольку они не могли появиться 

сами по себе и их появление не могло быть ре-

зультатом случайности.  

Они не могли создать сами себя, потому что 

нечто не может создать себя, поскольку до по-

явления оно не существует, так как оно может 

что-то создать?! 

И оно не может появиться случайно, потому 

что у каждого следствия есть причина. Кроме 

того, существование всего сущего в такой изу-

мительной упорядоченности, в такой удиви-

тельной гармонии, а также тесная взаимосвязь 

между причинами и следствиями и между са-

мыми разными творениями полностью исклю-

чает версию о случайности их появления, по-

тому что результату случайности чужда какая -

либо упорядоченность изначально, так как эта 

упорядоченность может сохраняться и даже 

совершенствоваться? 

А если творения не могли создать себя сами 



22 

или появиться в результате случайности, то это 

означает, что кто -то их создал, и это Всевыш-

ний Аллах, Господь миров.  

Всевышний Аллах упомянул этот рацио-

нальный довод и неоспоримое доказательство 

в суре «Гора», сказав: 

َٰلقُِونَ ﴿ ٱلخَۡ مۡ هُمُ 
َ
مۡ خُلقُِواْ مِنۡ غَيۡرِ شَيۡءٍ أ

َ
﴾ 35أ  

 «Неужели они появились сами по себе? Или 

же они сами являются творцами?»  (52:35). То 

есть они не появились без творца и не сотво-

рили себя сами, а значит, их сотворил Всебла-

гой и Всевышний Аллах. Поэтому, когда Джу-

байр ибн Мутъим (да будет доволен им Аллах) 

услышал, как Посланник Аллаха (мир ему и 

благословение Аллаха) читает эту суру и когда 

он дошёл до аятов: 

َٰلقُِونَ  ﴿ ٱلخَۡ هُمُ  مۡ 
َ
أ شَيۡءٍ  غَيۡرِ  مِنۡ  خُلقُِواْ  مۡ 

َ
َٰتِ   35أ َٰوَ مَ ٱلسَّ خَلقَُواْ  مۡ 

َ
أ

يوُقنُِونَ   َّا  ل بلَ  رۡضَ  
َ
هُمُ    36وَٱلأۡ مۡ 

َ
أ كَِ  رَب  خَزَائٓنُِ  عِندَهُمۡ  مۡ 

َ
أ

َۜيۡطِرُونَ   ﴾ 37ٱلمُۡص

 «Неужели они появились сами по себе? Или 

же они сами являются творцами? Или же это 



23 

они сотворили небеса и землю? О нет! Просто 

они лишены убеждённости. Неужели у них со-

кровищницы твоего Господа? Или же они сами 

являются владыками?»  (52:35–37), — а Джу-

байр тогда был язычником, — согласно его рас-

сказу: «Моё сердце готово было полететь, и то-

гда в него впервые проникла вера». 

Приведём поясняющий пример: если бы не-

кий человек рассказал тебе о прекрасном 

дворце, окружённом садами, среди которых те-

кут реки, а сам дворец прекрасно обставлен и 

каких только удобств и украшений в нём нет, и 

сказал тебе тебе: «Этот дворец со всей этой кра-

сотой появился сам по себе» или: «Он появился 

случайно, его никто не создавал», — то ты сразу 

отверг бы сказанное им, счёл его слова ложью 

и решил бы, что он несёт околесицу. Так 

неужели после этого возможно, чтобы вся эта 

огромная вселенная с её землёй, небесами, га-

лактиками, происходящими в ней процессами 

и удивительным порядком, царящим в ней, по-

явилась сама по себе или появилась в резуль-

тате случайности, без Создателя?! 



24 

3. Что касается указания шариата на суще-

ствование Всевышнего Аллаха, то ведь все 

небесные Писания говорят об этом, и содержа-

щиеся в них справедливые законы, учитываю-

щие интересы людей, доказывают, что они — 

от Мудрого Господа, знающего о том, в чём 

благо для Его творений. И содержащиеся в них 

сообщения о происходящем во вселенной, под-

тверждаемые объективной реальностью, дока-

зывают, что они — от Господа, способного со-

здать то, о чём сообщает. 

4. Что касается указания наших чувств на су-

ществование Всевышнего Аллаха, то тут есть 

два аспекта. 

Во-первых, мы слышим и видим, как прихо-

дит ответ на мольбу к тем, кто обращается к 

Аллаху с мольбами, и помощь и избавление — 

к попавшим в беду, что неопровержимо дока-

зывает существование Всевышнего. 

Всевышний Аллах сказал:  

بۡنَا لهَُۥ﴿ ﴾ ...وَنوُحًا إذِۡ ناَدَىَٰ مِن قَبۡلُ فٱَسۡتَجَ  

 «Помяни также Нуха, который воззвал ещё 



25 

раньше. Мы ответили на его мольбу» (21:76).  

И Всевышний Аллах сказал:  

«Вот вы попросили своего Господа об избав-

лении, и Он ответил вам» (8:9). 

В «Сахихе» аль-Бухари Анас (да будет дово-

лен им Аллах) передаёт, что «как -то раз, когда 

Пророк (мир ему и благословение Аллаха) про-

износил пятничную проповедь, вошёл один бе-

дуин и сказал: “О Посланник Аллаха! Наше 

имущество пропало, а семьи голодают, так об-

ратись же к Аллаху с мольбой за нас!” Тогда 

Пророк (мир ему и благословение Аллаха) воз-

дел руки к небу и обратился к Аллаху с моль-

бой, и собрались тучи, подобные горам, и не 

успел ещё он сойти с минбара, как я увидел 

капли дождя, катившиеся по его бороде. 

А когда настала следующая пятница, со сво-

его места поднялся тот же бедуин или другой 

человек и сказал: “О Посланник Аллаха! Наши 

дома разрушились, а имущество оказалось под 

водой, так обратись же к Аллаху с мольбой за 

нас!” И тогда Пророк (мир ему и благословение 



26 

Аллаха) воздел руки к небу и сказал: “О Аллах, 

вокруг нас, а не на нас!” И после этого, куда бы 

он ни указал своей рукой, тучи там расходи-

лись». 

Мы и сегодня видим, как приходит ответ на 

мольбу искренне взывающих к Всевышнему 

Аллаху, если соблюдаются непременные усло-

вия. 

Во-вторых, явленные Божьими пророками 

чудеса, которые видело и о которых слышало 

множество людей, — неопровержимое доказа-

тельство существования Того, Кто послал их, 

то есть Всевышнего Аллаха, потому что это 

сверхъестественные явления, лежащие за пре-

делами человеческих возможностей и явлен-

ные Всевышним Аллахом в качестве под-

держки и помощи Его посланника.  

1) Чудо Мусы (мир ему), когда Всевышний 

Аллах повелел ему ударить по морю своим по-

сохом, и он ударил, и оно расступилось, обра-

зовав 12 сухопутных проходов, между кото-

рыми вода стояла, подобно горам. Всевышний 

Аллах сказал: 



27 

لُّ ﴿ كُ فَكَانَ  فَلقََ  فٱَن  ُۖ حۡرَ ٱلبَۡ كَ  عَِصَا ب  ٱضۡربِ  نِ 
َ
أ مُوسَيَٰٓ  إلِيََٰ  وحَۡيۡنَآ 

َ
فَأ

لۡعَظِيمِ  وۡدِ ٱ لطَّ    ﴾63فرِۡقٖ كَٱ

 «Тогда Мы внушили Мусе: “Ударь своим 

посохом по морю”. Оно разверзлось, и каждая 

часть его стала подобна огромной горе» (26:63). 

2) Чудо ‘Исы (мир ему), который оживлял 

мёртвых и выводил их из могил с позволения 

Аллаха. Всевышний Аллах сказал:  

...﴿ ِ إِذِۡنِ ٱللََّّ يِ ٱلمَۡوۡتيََٰ ب حۡ
ُ
 ﴾ ...وَأ

 «и оживлю мёртвых с позволения Аллаха»  

(3:49).  

И Всевышний Аллах сказал:  

يِ﴿...  ﴾ ...وَإِذۡ تُخۡرجُِ ٱلمَۡوۡتيََٰ بإِذِۡن

 «по Моему соизволению ты выводил покой-

ников [живыми из могил]»  (5:110). 

3) Чудо Мухаммада (мир ему и благослове-

ние Аллаха), когда курайшиты потребовали от 

него показать им знамение, и он указал на луну, 

которая разделилась надвое так, что люди уви-

дели это. Об этом Всевышний Аллах сказал:  



28 

لقَۡمَرُ  ﴿ اعَةُ وَٱنشَقَّ ٱ بتَِ ٱلسَّ يةَٗ يُعۡرضُِواْ وَيقَُولوُاْ   1ٱقۡتَرَ وَإِن يرََوۡاْ ءَا
 ٞ سۡتَمِر   ﴾ 2سِحۡرٞ مُّ

 «Приблизился Час, и раскололась луна. Ко-

гда они видят знамение, то отворачиваются и 

говорят: “Устойчивое колдовство!”» (54:1–2). 

Эти осязаемые знамения, явленные Всевыш-

ним Аллахом в качестве поддержки и помощи 

Его посланникам, являются неопровержимым 

доказательством Его существования. 

Вторая [вещь, предполагаемая верой в Ал-

лаха]: вера в Его Господство, то есть в то, что 

лишь Он — Господь, и у Него нет ни сотовари-

щей, ни помощников. 

Господь — Тот, Кто творит, владеет и пове-

левает, и нет творца, кроме Аллаха, и нет вла-

стелина, кроме Него, и повелевает только Он. 

Всевышний Аллах сказал:  

مۡرُ ﴿...
َ
اَ لهَُ ٱلخۡلَقُۡ وَٱلأۡ ل

َ
 ﴾ ...أ

 «Он творит и повелевает» (7:54). И Всевыш-

ний Аллах сказал: 



29 

مَا ﴿... دُونهِۦِ  مِن  عُونَ  تدَۡ َّذِينَ  وَٱل ٱلمُۡلۡكُ   لهَُ  كُمۡ  رَبُّ  ُ ٱللََّّ كُِمُ  َٰل ذَ
مِيرٍ   ﴾ يَمۡلكُِونَ مِن قطِۡ

 «Таков Аллах, ваш Господь. Ему принадле-

жит власть, а те, к кому вы взываете помимо 

Него, не владеют даже плевой на финиковой 

косточке» (35:13). 

Если кто -то из творений и отрицает Господ-

ство Всевышнего Аллаха, то только из гор-

дыни, высокомерного отказа принимать ис-

тину, на словах, не веря в то, что говорит, как 

это было с Фараоном, когда он сказал своим со-

племенникам: «Я — господь ваш высочай-

ший!» (79:24).  

И он сказал: «О знать! Я не знаю для вас 

иного божества, кроме меня» (28:38) . Но эти 

слова не соответствовали его истинным убеж-

дениям.  

Всевышний Аллах сказал: «Они отвергли их 

несправедливо и надменно, хотя в душе они 

были убеждены в их правдивости. Посмотри 

же, каким был конец распространяющих нече-

стие!» (27:14).  



30 

И в Коране упоминается, что Муса (мир ему) 

сказал Фараону: «Ты уже знаешь, что не кто 

иной, а только Господь небес и земли ниспо-

слал их в качестве наглядных знамений. О Фа-

раон! Я полагаю, что тебя ожидает погибель» 

(17:102). Поэтому многобожники признавали 

Господство Всевышнего Аллаха, придавая Ему 

при этом сотоварищей в Божественности. 

Всевышний Аллах сказал:  

تَعۡلمَُونَ  ﴿ كُنتُمۡ  إنِ  فيِهَآ  وَمَن  رۡضُ 
َ
ٱلأۡ ل مَِنِ  قُلۡ   84قُل    ِ لِلََّّ سَيَقُولوُنَ 

رُونَ   ذََكَّ فَلاَ ت
َ
ظِيمِ   85أ بۡعِ وَرَبُّ ٱلۡعَرۡشِ ٱلۡعَ َٰتِ ٱلسَّ َٰوَ مَ بُّ ٱلسَّ   86قُلۡ مَن رَّ

قُونَ   تَتَّ فَلاَ 
َ
أ قُلۡ    ِ لِلََّّ بيَِدِهۦِمَ   87سَيَقُولوُنَ  مَنَۢ  وَهُوَ  قُلۡ  شَيۡءٖ   ِ

كُل  لكَُوتُ 
تَعۡلمَُونَ   كُنتُمۡ  إنِ  عَلَيۡهِ  يُجاَرُ  وَلاَ  َّيَٰ    88يُجِيرُ  ن

َ
فأَ قُلۡ    ِ لِلََّّ سَيَقُولوُنَ 

  ﴾89تسُۡحَرُونَ 

 «Скажи: “Кому принадлежит земля и те, кто 

на ней, если только вы знаете?” Они скажут: 

“Аллаху”. Скажи: “Неужели вы не помянете 

назидание?” Скажи: “Кто Господь семи небес и 

Господь великого Трона?” Они скажут: “Ал-

лах”. Скажи: “Неужели вы не устрашитесь?” 

Ск ажи: “В чьей руке власть над всякой вещью? 

Кто защищает и от Кого нет защиты, если 



31 

только вы знаете?” Они скажут: “Аллах”. 

Скажи: “До чего же вы обмануты!”» (23:84–89). 

И Всевышний Аллах сказал:  

يزُ  ﴿ رۡضَ ليََقُولنَُّ خَلقََهُنَّ ٱلۡعَزِ
َ
َٰتِ وَٱلأۡ َٰوَ مَ نۡ خَلقََ ٱلسَّ لتَۡهُم مَّ

َ
وَلئَنِ سَأ

  ﴾9ٱلۡعَليِمُ 

 «Если ты спросишь их: “Кто сотворил не-

беса и землю?” — они непременно скажут: “Их 

сотворил Могущественный, Знающий”»  (43:9). 

И Всевышний Аллах сказал:  

َّيَٰ يؤُۡفكَُونَ ﴿ ن
َ

ُۖ فأَ ُ ُنَّ ٱللََّّ ل نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُو م مَّ لتَۡهُ
َ

   ﴾87وَلئَنِ سَأ

«Если ты спросишь у них, кто сотворил их, 

они непременно скажут: “Аллах”. До чего же 

они отвращены от истины!»  (43:87). 

Распоряжение Всевышнего охватывает и Его 

предопределение, и Его законы (религиозные 

предписания). Он управляет вселенной и пред-

определяет в ней то, что желает, в соответствии 

со Своей мудростью, и Он также распоряжа-

ется во вселенной, устанавливая обряды по-

клонения и нормы, регулирующие человече-

ские взаимоотношения, в соответствии со 



32 

Своей мудростью. И кто берёт себе наряду с 

Аллахом иного устанавливающего обряды по-

клонения либо нормы, регулирующие челове-

ческие взаимоотношения, тот придаёт Аллаху 

сотоварищей и не имеет истинной веры. 

Третья [вещь, предполагаемая верой в Ал-

лаха]: вера в Его Божественность, то есть в то, 

что лишь Он — истинный Бог, и у Него нет со-

товарищей. Бог — в смысле «объект поклоне-

ния, обожествляемый с любовью и возвеличи-

ванием». 

Всевышний Аллах сказал:  

«Ваш Бог — Бог Единственный. Нет бога, 

кроме Него, Милостивого, Милующего» 

(2:163). 

َۢا ﴿ قاَئٓمَِ ٱلۡعِلمِۡ  وْلوُاْ 
ُ
وَأ ئكَِةُ  وَٱلمَۡلََٰٓ وَ  هُ َّا  إلِ َٰهَ  إلَِ لآَ  َّهُۥ  ن

َ
أ  ُ للََّّ ٱ شَهِدَ 

لحۡكَِيمُ  َّا هُوَ ٱلۡعَزيِزُ ٱ َٰهَ إلِ سۡطِِۚ لآَ إلَِ    ﴾18بٱِلقِۡ
 И Всевышний Аллах сказал:  

«Аллах засвидетельствовал, что нет бога, 

кроме Него, а также ангелы и обладающие зна-

нием. Он поддерживает справедливость. Нет 



33 

бога, кроме Него, Могущественного, Мудрого» 

(3:18).  

Все объекты поклонения помимо Аллаха — 

ложные. Всевышний Аллах сказал:  

نَّ ﴿
َ
َٰطِلُ وَأ لۡبَ نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱ

َ
لحۡقَُّ وَأ َ هُوَ ٱ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ ذَ

يِرُ  َ هُوَ ٱلۡعَليُِّ ٱلكَۡب    ﴾62ٱللََّّ
 «Это — потому, что Аллах есть Истина, а то, 

чему они поклоняются помимо Него, есть 

ложь, а также потому, что Аллах — Возвышен-

ный, Великий» (22:62).  

То, что их именуют божествами, не даёт им 

права на обладание качествами Божественно-

сти. Всевышний Аллах сказал об [идолах] аль -

Лят, аль-Узза и аль-Манат: 

ن ﴿ مِ بهَِا   ُ ٱللََّّ نزَلَ 
َ
أ آ  مَّ وَءَاباَؤٓكُُم  مۡ  نتُ

َ
أ يۡتُمُوهَآ  سَمَّ مَاءٓٞ  سۡ

َ
أ َّآ  إلِ هِيَ  إنِۡ 

َٰنٍ     ﴾...سُلۡطَ

 «Они — всего лишь имена, которыми 

нарекли их вы и ваши отцы и относительно ко-

торых Аллах не ниспослал никакого доказа-

тельства» (53:23). 



34 

И Всевышний сообщил, что Худ (мир ему) 

сказал своим соплеменникам: 

...﴿ ُ للََّّ ٱ لَ  نزََّ ا  مَّ وَءَاباَؤٓكُُم  نتُمۡ 
َ
أ مُوهَآ  يۡتُ سَمَّ مَاءٖٓ  سۡ

َ
أ يِٓ  ف َٰدِلوُننَيِ  تجَُ

َ
أ

َٰنٖ    ﴾...بهَِا مِن سُلۡطَ

 «Неужели вы станете пререкаться со мной 

относительно имён, которые придумали вы и 

ваши отцы? Аллах не ниспосылал о них ника-

кого доказательства”» (7:71). 

И Всевышний сообщил, что Юсуф (мир ему) 

сказал своим товарищам по темнице: 

ارُ ﴿ قَهَّ َٰحِدُ ٱلۡ ُ ٱلوَۡ مِ ٱللََّّ
َ
قُونَ خَيۡرٌ أ ِ تَفَر  ابٞ مُّ رۡبَ

َ
جۡنِ ءَأ ِ َٰحِبَيِ ٱلس  َٰصَ  39يَ

نزَلَ  
َ
أ  ٓ ا مَّ وَءَاباَؤٓكُُم  نتُمۡ 

َ
أ يۡتُمُوهَآ  سَمَّ ءٓٗ  مَا سۡ

َ
أ َّآ  إلِ ٓۦ  ِ دُونهِ مِن  تَعۡبُدُونَ  مَا 

َٰنٍ  ُ بهَِا مِن سُلۡطَ    ﴾...ٱللََّّ

 «О мои товарищи по темнице! Множество 

различных богов лучше или же Аллах, Един-

ственный, Могущественный? Помимо Него вы 

поклоняетесь лишь именам, которые приду-

мали вы и ваши отцы. Аллах не ниспослал о 

них никакого доказательства» (12:39–40). 



35 

Поэтому посланники (мир им всем) гово-

рили своим соплеменникам: 

َٰهٍ غَيۡرُهُ ﴿... نۡ إلَِ ِ َ مَا لكَُم م  عۡبُدُواْ ٱللََّّ    ﴾...ٱ

«Поклоняйтесь Аллаху, ибо нет у вас другого 

бога, кроме Него» (7:59).  

Однако многобожники не послушались и 

взяли себе помимо Аллаха иных богов, кото-

рым они поклонялись наряду с Всеблагим и 

Всевышним Аллахом и испрашивали у них по-

мощи и избавления. 

Всевышний Аллах привёл два рациональ-

ных довода, демонстрирующих ложность этого 

поклонения иным божествам. 

Первый:  эти божества, которых они себе 

взяли, не обладают никакими божественными 

свойствами. Они сами сотворены, и не спо-

собны ничего сотворить, и не приносят ника-

кой пользы тем, кто поклоняется им, и не из-

бавляют их ни от какого вреда, и не владеют 

для них ни жи знью, ни смертью, и им не под-

властно ничто в небесах, и они ни в чём не яв-

ляются соучастниками для Всевышнего.  



36 

Всевышний Аллах сказал: «Они стали по-

клоняться вместо Него другим божествам, ко-

торые ничего не создают, а сами были сотво-

рены. Они не властны принести вред или 

пользу даже самим себе и не распоряжаются ни 

смертью, ни жизнью, ни воскрешением» (25:3). 

И Всевышний Аллах сказал:  

«Скажи: “Призовите тех, кого вы считали 

богами наряду с Аллахом”. Они не владеют 

даже мельчайшей частицей на небесах и на 

земле и не являются совладельцами чего-либо 

на них, и нет у Него среди них помощников. 

Ничьё заступничество перед Ним не принесёт 

пользы, кроме тех, кому будет дозволено» 

(34:22–23). 

И Всевышний Аллах сказал:  

يُخۡلقَُونَ  ﴿ وَهُمۡ  ا  شَيۡـ ٗ يَخۡلقُُ  لاَ  مَا  رِكُونَ  يشُۡ
َ

لهَُمۡ   191أ يسَۡتَطِيعُونَ  وَلاَ 
سَهُمۡ ينَصُرُونَ  نفُ

َ
   ﴾192نصَۡرٗا وَلآَ أ

«Неужели они приобщают в сотоварищи к 

Аллаху тех, которые ничего не творят, тогда 



37 

как сами были сотворены, которые не спо-

собны оказать им поддержку и не способны по-

мочь даже самим себе?» (7:191–192). 

Если положение этих лжебогов таково, то 

обожествление их и поклонение им — вели-

чайшая глупость и явно ложное действие. 

Второй:  эти многобожники признавали, что 

только Всевышний Аллах является Господом и 

Творцом, в руке Которого власть над всякой 

вещью, и Он защищает, но никто не защитит от 

Него, а ведь это обязывает их признавать Его 

единственность в Божественности подобно 

тому, как они признали Его единственность в 

Господстве. 

Как сказал Всевышний:  

ينَ مِن قَبۡلكُِمۡ ﴿ َّذِ َّذِي خَلقََكُمۡ وَٱل كُمُ ٱل عۡبُدُواْ رَبَّ اسُ ٱ هَا ٱلنَّ يُّ
َ

أ يََٰٓ
قُونَ   نزَلَ   21لعََلَّكُمۡ تَتَّ

َ
ءَٓ بنَِاءٓٗ وَأ مَا َٰشٗا وَٱلسَّ رۡضَ فرَِ

َ
كَُمُ ٱلأۡ َّذِي جَعَلَ ل ٱل

رزِۡقٗا َٰتِ  مَرَ ٱلثَّ مِنَ  بهِۦِ  جَ  خۡرَ
َ
فَأ مَاءٓٗ  مَاءِٓ  ٱلسَّ ِ   مِنَ  لِلََّّ لُواْ  تَجۡعَ فَلاَ  لَّكُمُۡۖ 

نتُمۡ تَعۡلمَُونَ 
َ
ندَادٗا وَأ

َ
  ﴾22أ

«О люди! Поклоняйтесь вашему Господу, 

Который сотворил вас и тех, кто был до вас, — 



38 

быть может, вы устрашитесь. Он сделал для вас 

землю ложем, а небо — кровлей, низвёл с неба 

воду и взрастил ею плоды для вашего пропита-

ния. Посему никого не приравнивайте к Ал-

лаху, ведь вы знаете [что лишь Он творит и да-

рует пропитание и лишь Ему надлежит п окло-

няться]» (2:21–22). 

И Всевышний Аллах сказал:  

«Если ты спросишь у них, кто сотворил их, 

они непременно скажут: “Аллах”. До чего же 

они отвращены от истины [в своём поклоне-

нии не Ему]!» (43:87). 

И Всевышний Аллах сказал:  

«Скажи: “Кто одаряет вас уделом с неба и 

земли? Кто властен над слухом и зрением? Кто 

мёртвое превращает в живое, а живое превра-

щает в мёртвое? Кто управляет делами?” Они 

скажут: “Аллах”. Скажи: “Неужели вы не устра-

шитесь?” Таков Аллах, ваш Истинный Господ ь! 

Что может быть за истиной, кроме заблужде-

ния? До чего же вы отвращены от истины!» 

(10:31–32). 



39 

Четвёртая [вещь, предполагаемая верой в 

Аллаха]: вера в Его имена и качества. 

То есть утверждение того, что Сам Всевыш-

ний утвердил в отношении Себя в Своей Книге 

либо в Сунне Его Посланника (мир ему и бла-

гословение Аллаха) из имён и качеств, таким 

образом, как это приличествует Ему, без иска-

жения, отрицания, попыток проникнуть в их 

истинную сущность и уподобления их именам 

и качествам творений. Всевышний Аллах ска-

зал:  

«У Аллаха — самые прекрасные имена. По-

сему взывайте к Нему посредством их и 

оставьте тех, которые отрицают Его имена. 

Они непременно получат воздаяние за то, что 

совершали» (7:180). 

И Всевышний Аллах сказал:  

يمُ ﴿... رۡضِِۚ وهَُوَ ٱلۡعَزيِزُ ٱلحۡكَِ
َ
َٰتِ وَٱلأۡ َٰوَ مَ سَّ علۡىََٰ فيِ ٱل

َ
لأۡ  ﴾وَلهَُ ٱلمَۡثَلُ ٱ

«Ему принадлежат наивысшие качества на 

небесах и на земле. Он — Могущественный, 

Мудрый» (30:27). 

 А ещё Всевышний Аллах сказал:  



40 

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... :وقال تعالي ُۖ وهَُوَ ٱلسَّ ٞ  ﴾ليَۡسَ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡء

«Нет никого подобного Ему, и Он — Слыша-

щий, Видящий» (42:11). 

Две группы людей впали в заблуждение в 

этом вопросе. 

Первая группа: муаттылиты — отрицающие 

имена и качества Аллаха полностью либо ча-

стично и утверждающие, что признать их — 

значит уподобить Всевышнего Аллаха Его тво-

рениям. Это ложное утверждение в силу следу-

ющих причин:  

1) Оно предполагает ложные выводы, 

например, наличие противоречий в Словах 

Всевышнего, ведь Аллах утвердил наличие у 

Него имён и качеств, и при этом сообщил, что 

не имеет равных и подобных. Если бы утвер-

ждение имён и качеств предполагало уподоб-

ление Аллаха творениям, то получилось бы, 

что Слова Аллаха противоречат друг другу и 

опровергают друг друга. 

2) Сходство имён и качеств не предполагает 

идентичности двух объектов. Мы видим двух 



41 

человек, которые схожи тем, что оба являются 

людьми, оба слышат, видят и разговаривают; 

однако из этого вовсе не следует, что в своей 

человеческой природе и способности слышать, 

видеть и говорить они одинаковы. 

И мы видим животных, имеющих конечно-

сти и глаза, однако это не означает, что их ко-

нечности и глаза одинаковы. 

Если даже среди творений одинаковые 

названия и качества не исключают различий, 

то уж различия между Творцом и творениями 

тем более явны и несоизмеримы. 

Вторая группа: мушаббихиты — утверждаю-

щие имена и качества Всевышнего Аллаха, од-

нако при этом уподобляющие Его творениям и 

настаивающие на том, что на это указывают 

тексты Корана и Сунны, ведь Аллах обраща-

ется к Своим рабам в понятной для них форме, 

используя близкие им понятия. Это ложное 

утверждение в силу следующих причин: 

1) И разум, и шариат настаивают на ложно-

сти уподобления Творца творениям, и тексты 

Корана и Сунны не могут содержать в себе 



42 

ложное. 

2) Всевышний Аллах действительно обраща-

ется к Своим рабам в понятной для них форме, 

используя близкие им понятия, однако это ка-

сается основы смысла, что же касается истин-

ной, сокровенной сути этих понятий, то она из-

вестна только Всевышнему, когда речь идёт  о 

Его Сущности и Его качествах.  

Аллах утвердил в отношении Себя то, что 

Он слышащий , и слух известен нам в смысле 

основы значения этого понятия: это восприя-

тие звуков. Однако истинная сущность того, 

как именно слышит Всевышний Аллах, нам не-

известна, поскольку даже у творений слух со-

вершенно разный, а уж различия между Твор-

цом и творениями тем более явны и несоизме-

римы. 

И если Всевышний Аллах сообщил о Себе, 

что Он вознёсся над Троном, то вознесение в 

смысле основы значения этого понятия нам 

известно, однако истинная сущность этого воз-

несения — вознесения Аллаха над Троном — 



43 

нам неизвестна, поскольку эти понятия раз-

нятся даже у творений. Например, если сесть 

на неподвижно стоящий стул, это будет не то 

же самое, что сидеть на норовистом, беспокой-

ном верблюде. А если в отношении творений 

это понятие вариативно, то уж различия между 

Творцом и творениями тем более явны и несо-

измеримы. 

Вера в Аллаха в том виде, как мы описали её, 

приносит верующим следующие прекрасные 

плоды: 

1) Исповедание единобожия должным обра-

зом: человек не связывает ни с кем, кроме Него, 

свои надежды и страхи, и не поклоняется ни-

кому, кроме Него. 

2) Полнота любви к Аллаху и возвеличива-

ние Его в соответствии с тем, что предполагают 

Его прекрасные имена и возвышенные каче-

ства. 

3) Поклонение Всевышнему посредством 

исполнения Его велений и соблюдения Его за-

претов. 

*** 
  



44 

Вера в ангелов 

Ангелы — скрытый мир. Это творения, по-

клоняющиеся Всевышнему Аллаху и не облада-

ющие ничем из качеств Господства и Боже-

ственности. Аллах сотворил их из света и сде-

лал их абсолютно покорными Его велениям и 

при этом способными эти веления исполнять. 

Всевышний  Аллах сказал:  

 ۥ  وَمَنۡ ...﴿ سِرُونَ    وَلاَ  عِبَادَتهِۦِ  عَنۡ   يسَۡتَكۡبرُِونَ   لاَ  عِندَهُ  19يسَۡتَحۡ
هَارَ لاَ يَفۡتُرُونَ  لَ وَٱلنَّ َّيۡ حُِونَ ٱل  ﴾20  يسَُب 

«А те, кто находится при Нём, не превозно-

сятся над поклонением Ему и не устают. Они 

славят Его днём и ночью без устали» (21:19–20). 

Их множество, и их точное число знает лишь 

Всевышний Аллах. В «Сахихах» аль -Бухари и 

Муслима в хадисе Анаса (да будет доволен им 

Аллах) о вознесении на небеса (мирадж) гово-

рится, что Пророку (мир ему и благословение 

Аллаха) был показан Дом, посещаемый в небе-

сах, где ежедневно молятся семьдесят тысяч 

ангелов, ни один из которых никогда больше 

туда не возвращается. 



45 

Вера в ангелов предполагает четыре вещи. 

Первая:  вера в их существование. 

Вторая:  вера в тех, чьи имена мы знаем, вме-

сте с этими именами (как в случае с Джибри-

лем), и вера в остальных в общем. 

Третья:  вера в те их качества, которые нам 

известны, как в случае с Джибрилем . Пророк 

(мир ему и благословение Аллаха) сообщил о 

том, что он видел его в его истинном облике, и 

у него было шесть сотен крыльев, и он закры-

вал собой горизонт. 

Иногда ангелы по воле Аллаха принимают 

человеческий облик. 

Так было с Джибрилем, когда тот явился по 

велению Всевышнего к Марьям в облике бла-

гообразного человека. И он приходил к Про-

року (мир ему и благословение Аллаха), сидев-

шему в окружении сподвижников, в образе не-

знакомого им человека, на котором, тем не ме-

нее, не было следов пребывания в пути, в бело-

снежной одежде, с иссиня-чёрными волосами: 

он сел, касаясь коленями коленей  Пророка 



46 

(мир ему и благословение Аллаха), и возложил 

руки на его бёдра, и он спрашивал Пророка 

(мир ему и благословение Аллаха) об исламе, 

вере и совершенстве в поклонении (ихсан), 

Часе и признаках его приближения, и Пророк 

(мир ему и благословение Аллаха) отвечал ему, 

после чего тот ушёл, а потом Пророк (мир ему 

и благословение Аллаха) сказал: «Это Джи-

бриль пришёл к вам, чтобы научить вас вашей 

религии». 

Ангелы, которых Всевышний Аллах послал 

к Ибрахиму и Люту (мир им обоим), также яви-

лись к ним в облике мужчин. 

Четвёртая вещь, предполагаемая верой в ан-

гелов: вера в известные нам действия ангелов, 

которые они совершают по велению Всевыш-

него Аллаха, например, восхваление Его и не 

вызывающее у них скуки и неустанное покло-

нение Ему денно и нощно. 

А у некоторых есть особые занятия.  

Например, Джибрилю поручено передавать 

Откровение Всевышнего, с которым Аллах по-

сылает его к пророкам и посланникам. 



47 

Микаиль ведает дождями и растениями. 

Исрафилю поручено подуть в Рог, когда 

наступит Судный день и когда будут воскре-

шены творения. 

Ангел смерти забирает души умерших. 

Малик — страж Ада, ему поручен Ад. 

Есть ещё ангелы, которые ведают плодами в 

материнских утробах. Когда человек проводит 

четыре месяца в утробе своей матери, Аллах 

посылает к нему ангела с велением записать его 

удел, жизненный срок, деяния и то, счастли-

вым он будет или злосчастным. 

Есть и ангелы, которым поручено учитывать 

и записывать деяния потомков Адама. К каж-

дому человеку приставлены два таких ангела: 

один справа и один слева. 

Есть и другие, которым поручено задавать 

умершему вопросы в могиле после погребения: 

к нему являются два ангела, которые спраши-

вают его о его Господе, его религии и его про-

роке. 



48 

Вера в ангелов приносит следующие пре-

красные плоды: 

1. Знание о величии Всевышнего Аллаха, Его 

силе и власти, ведь, поистине, величие творе-

ния свидетельствует о величии Творца. 

2. Благодарность Всевышнему за Его заботу 

о потомках Адама, ведь Он поручил некото-

рым из этих ангелов оберегать людей, записы-

вать их деяния и заботиться о них иным обра-

зом. 

3. Любовь к ангелам за их совершенное по-

клонение Всевышнему Аллаху. 

Некоторые люди, отклонившиеся от истин-

ного пути, отказались признавать, что ангелы 

представляют собой тела. Они сказали, что ан-

гелы — это скрытая сила добра в творениях. 

Это опровержение Книги Всевышнего Аллаха, 

Сунны Его Посланника (мир ему и благослове-

ние Аллаха) и согласного мнения мусульман. 

Всевышний Аллах сказал:  

ِ   ٱلحۡمَۡدُ ﴿ اطِرِ   لِلََّّ َٰتِ   فَ َٰوَ مَ سَّ رۡضِ   ٱل
َ
ئكَِةِ  جَاعِلِ   وَٱلأۡ يِٓ   رسُُلاً  ٱلمَۡلََٰٓ وْل

ُ
 أ



49 

جۡنحَِةٖ 
َ
ثۡنَيَٰ  أ َٰثَ  مَّ َٰعَ   وَثلَُ  ﴾ ...وَرُبَ

«Хвала Аллаху, Творцу небес и земли, сде-

лавшему посланцами ангелов с двумя, тремя и 

четырьмя крыльями» (35:1). 

И Всевышний Аллах сказал:  

َّي  إذِۡ   ترََىَٰٓ   وَلوَۡ ﴿ َّذِينَ   يَتَوَف ْ   ٱل ئكَِةُ   كَفَرُوا  وجُُوهَهُمۡ   يضَۡرِبُونَ   ٱلمَۡلََٰٓ
َٰرَهُم دۡبَ

َ
 ﴾ ...وَأ

«Если бы ты видел, как ангелы умерщвляют 

неверующих. Они бьют их по лицам и по спи-

нам» (8:50). 

Всевышний Аллах также сказал:  

ِ  ترََىَٰٓ   وَلوَۡ ...﴿ َٰلمُِونَ   إذِ ظَّ َٰتِ   فيِ  ٱل ئكَِةُ   ٱلمَۡوۡتِ   غَمَرَ ْ   وَٱلمَۡلََٰٓ طُوٓا اَسِ  ب
يهِمۡ  يدِۡ

َ
ْ  أ خۡرجُِوٓا

َ
كُمُُۖ  أ نفُسَ

َ
 ﴾ ...أ

«Если бы ты видел несправедливых, когда 

они оказываются в предсмертной агонии, и ан-

гелы простирают к ним свои руки: “Отдайте 

свои души!”» (6:93). 

И Всевышний Аллах сказал:  

يَٰٓ ...﴿ ا  حَتَّ ِعَ   إذَِ ْ  قُلُوبهِِمۡ   عَن  فزُ  وُا كُمُۡۖ   قاَلَ   مَاذَا  قاَل ْ   رَبُّ الوُا ُۖ   قَ   وَهُوَ   ٱلحۡقََّ
كَبيِرُ  ٱلۡعَليُِّ   ﴾ ٱلۡ



50 

«Когда же страх покинет их [ангелов] 

сердца, они скажут: “Что сказал ваш Господь?” 

Они скажут: “Истину, ведь Он — Возвышен-

ный, Великий”» (34:23). 

И Он сказал об обитателях Рая:  

ئكَِةُ ...﴿ خُلُونَ   وَٱلمَۡلََٰٓ ن  عَلَيۡهِم  يدَۡ ِ ِ   م  َٰمٌ   باَبٖ   كُل   بمَِا  عَلَيۡكُم  سَلَ
ِ  عُقۡبَي  فَنعِۡمَ  صَبَرۡتُمۡ   ار  ﴾ ٱلدَّ

«Ангелы будут входить к ним через любые 

врата. Мир вам за то, что вы проявили терпе-

ние! Как же прекрасна Последняя обитель!» 

(13:23–24). 

В «Сахихе» аль -Бухари Абу Хурайра (да бу-

дет доволен им Аллах) передаёт, что Пророк 

(мир ему и благословение Аллаха) сказал: «По-

истине, если Аллах любит Своего раба, Он об-

ращается к Джибрилю: “Поистине, Аллах лю-

бит такого -то, полюби же его и ты”. И Джи-

бриль начинает любить его, а потом обраща-

ется к обитателям небес со словами: “Поис-

тине, Аллах любит такого -то, полюбите же 

его и вы!” И обитатели небес начинают лю-

бить его, а потом ему начинают оказывать хо-

роший приём и на земле». 



51 

Там же приводится хадис Абу Хурайры, в 

котором Пророк (мир ему и благословение Ал-

лаха) сказал:  «В пятницу ангелы встают у 

двери мечети и записывают каждого входя-

щего, начиная с первого. А когда имам выхо-

дит, они сворачивают свои свитки и слушают 

напоминание». 

Из этих текстов явно следует, что ангелы 

представляют собой тела, а не бестелесные 

силы, как утверждают отклонившиеся от пра-

вильного пути, и мусульмане согласны в отно-

шении сказанного в этих текстах.  

*** 

  



52 

Вера в Писания  

Писание — по-арабски «китаб» в значении 

«нечто написанное». 

Под ними подразумеваются Писания, кото-

рые Всевышний Аллах ниспослал Своим по-

сланникам в качестве милости к людям и вер-

ного руководства для них, дабы они помогли 

им обрести счастье в этом мире и в мире веч-

ном. 

Вера в Писания предполагает четыре вещи: 

Первая: вера в то, что они действительно 

ниспосланы Всевышним.  

Вторая: вера в те Писания, названия кото-

рых нам известны, вместе с этими названиями, 

например, Коран, ниспосланный Мухаммаду 

(мир ему и благословение Аллаха), Тору 

(Таурат), ниспосланную Мусе (мир ему), Еван-

гелие (Инджиль), ниспосланное ‘Исе (мир 

ему), и Псалтирь (Забур), ниспосланный Дауду 

(мир ему), а в те, названия которых мы не 

знаем, мы обязаны верить в общем. 

Третья: вера в достоверное из этих Писаний, 



53 

в частности, вера в сказанное в Коране, а также 

вера в то, что не подверглось искажению в дру-

гих Писаниях [то есть подтверждённое Кора-

ном или достоверной Сунной].  

Четвёртая: исполнение содержащихся в Пи-

саниях и не отменённых предписаний, доволь-

ство ими и подчинение им, вне зависимости от 

того, понимаем мы их смысл или нет. Все 

предыдущие Писания отменены Великим 

Кораном. 

Всевышний Аллах сказал:  

لحۡقَ ِ ﴿ بٱِ َٰبَ  لكِۡتَ ٱ إلِيَۡكَ  آ  نزَلنَۡ
َ
َٰبِ   وَأ لكِۡتَ ٱ مِنَ  دََيهِۡ  ي بَينَۡ  ل مَِا  ا  قٗ ِ صَد  مُ

 ِ   ﴾...وَمُهَيۡمِنًا عَلَيۡه

«Мы ниспослали тебе Писание с истиной в 

подтверждение прежних Писаний, и для того, 

чтобы оно свидетельствовало о них [или воз-

высилось над ними]» (5:48). 

Отсюда следует, что нельзя обращаться за 

религиозными постановлениями ни к одному 

из предыдущих Писаний, за исключением до-



54 

стоверно известных, подтверждённых и остав-

ленных в силе Кораном. 

Вера в Писания приносит следующие пре-

красные плоды: 

1) Знание о заботе Всевышнего Аллаха о 

Своих рабах. Ведь Он ниспослал каждой об-

щине Писание, указывающее ей верный путь. 

2) Знание о мудрости Всевышнего Аллаха в 

устанавливаемых Им законах, ведь Он устано-

вил для каждой общины подходящие ей за-

коны. 

Как сказал Всевышний Аллах:  

ٖ جَعَلۡنَا مِنكُمۡ شِرۡعَةٗ وَمِنۡهَاجٗا﴿...
﴾ ...لكُِل   

«Каждому из вас Мы установили закон и 

путь» (5:48). 

3) Благодарность Аллаху за эту Его милость.  

*** 

  



55 

Вера в посланников  

Посланник — по-арабски «расуль» в значе-

нии «посланный для донесения каких-то сведе-

ний». 

В данном случае под ними подразумеваются 

люди, которым Аллах даровал закон и повелел 

донести его [до других людей]. 

Первым посланником был Нух (мир ему), а 

последним — Мухаммад (мир ему и благосло-

вение Аллаха). 

Всевышний Аллах сказал: «Поистине, Мы 

внушили тебе откровение, подобно тому, как 

внушили его Нуху и пророкам после него» 

(4:163). 

В «Сахихе» аль -Бухари Анас ибн Малик (да 

будет доволен им Аллах) передаёт в хадисе о за-

ступничестве, что Пророк (мир ему и благосло-

вение Аллаха) упомянул о том, что люди при-

дут к Адаму, чтобы он заступился за них, од-

нако он извинится перед ними и скажет: 

«Идите к Нуху, первому посланнику, кото-

рого Аллах отправил к людям» . И он передал 



56 

хадис полностью. 

И Всевышний Аллах сказал о Мухаммаде 

(мир ему и благословение Аллаха): 

مَ ﴿ وخََاتَ  ِ للََّّ ٱ سُولَ  رَّ ن  َٰكِ وَلَ لكُِمۡ  ر جَِا ن  ِ م  حَدٖ 
َ
أ آَ  ب

َ
أ دٌ  مُحمََّ كَانَ  ا  مَّ

ـِنَۧ  بيِ     ﴾...ٱلنَّ

 «Мухаммад не является отцом кого-либо из 

ваших мужей, но он — посланник Аллаха и по-

следний из пророков» (33:40). 

В каждой общине был посланник, которого 

Всевышний Аллах направлял к его соплемен-

никам с отдельным законом, либо пророк, ко-

торому внушался уже ниспосланный ранее за-

кон, дабы он оживил его. Всевышний Аллах 

сказал: 

وَٱجۡتَنبُِواْ  ﴿  َ ٱللََّّ دُواْ  ٱعۡبُ نِ 
َ
أ سُولاً  رَّ ةٖ  مَّ

ُ
أ  ِ

كُل  فيِ  بَعَثۡنَا  دۡ  وَلقََ
َٰغُوتَ    ﴾...ٱلطَّ

 «Мы отправили к каждой общине послан-

ника [с велением]: “Поклоняйтесь Аллаху и из-

бегайте тагута!”» (16:36). 

И Всевышний Аллах сказал:  



57 

«И нет ни одного народа, к которому не при-

ходил бы предостерегающий увещеватель» 

(35:24). 

И Всевышний Аллах сказал:  

«Мы ниспослали Тору, в которой содер-

жится верное руководство и свет. Покоривши-

еся пророки выносили по ней решения для ис-

поведующих иудаизм» (5:44). 

Посланники были людьми, в них не было 

ничего из качеств Господства и Божественно-

сти. Всевышний Аллах сказал Своему Пророку 

Мухаммаду, который был господином послан-

ников и самым достойным из них пред Алла-

хом: 

عۡلمَُ ﴿
َ
ُ  وَلوَۡ كُنتُ أ َّا مَا شَاءَٓ ٱللََّّ ا إلِ ا وَلاَ ضَرًّ مۡلكُِ لنَِفۡسِي نَفۡعٗ

َ
َّآ أ قُل ل

بشَِيرٞ   وَ نذَِيرٞ  َّا  إلِ ناَ۠ 
َ

أ إنِۡ  وءُٓ   ٱلسُّ نيَِ  مَسَّ وَمَا  ٱلخۡيَۡرِ  مِنَ  ثَرۡتُ  لٱَسۡتَكۡ ٱلۡغَيۡبَ 
   ﴾188ل قَِوۡمٖ يؤُۡمِنُونَ 

 «Скажи: “Я не властен принести себе пользу 

или причинить себе вред, если того не поже-

лает Аллах. Если бы я знал сокровенное, то 

приумножил бы для себя добро, и зло не кос-



58 

нулось бы меня. Однако я — всего лишь предо-

стерегающий увещеватель и добрый вестник 

для верующих людей”» (7:188). 

И Всевышний Аллах сказал:  

«Скажи: “Не в моей власти навредить вам 

или наставить вас на прямой путь”. Скажи: 

“Никто не защитит меня от Аллаха, и мне не 

найти убежища, кроме как у Него”» (71:21-22). 

Им свойственно то же, что и остальным лю-

дям: они болеют, умирают, нуждаются в пище 

и питье и так далее. Всевышний Аллах сооб-

щил, что Ибрахим (мир ему) так описал своего 

Всевышнего Господа: 

قيِنِ  ﴿ وَيسَۡ يُطۡعمُِنيِ  هُوَ  َّذِي  ينِ    79وَٱل يشَۡفِ فَهُوَ  مَرضِۡتُ   80وَإِذَا 
َّذِي يمُِيتُنيِ ثُمَّ يُحۡييِنِ    ﴾81وَٱل

 «Который кормит меня и поит, Который ис-

целяет меня, когда я заболеваю, Который 

умертвит меня, а потом воскресит» (26:79–81). 

И Пророк (мир ему и благословение Аллаха) 

сказал: «Поистине, я — человек, подобный 

вам, и я забываю, как забываете вы, и если я 



59 

забуду, то напомните мне». 

Всевышний Аллах сообщил о них, что они 

являются Его истинными рабами, хваля их та-

ким образом. Так, Всевышний Аллах сказал о 

Нухе (мир ему):  

«Поистине, он был благодарным рабом» 

(17:3).  

И Он сказал относительно Мухаммада (мир 

ему и благословение Аллаха):  

«Благословен Тот, Кто ниспослал Своему 

рабу Различение [Коран], чтобы он стал предо-

стерегающим увещевателем для миров» (25:1). 

И Он сказал об Ибрахиме, Исхаке и Я‘кубе 

(мир им всем):  

«Помяни Наших рабов Ибрахима, Исхака и 

Я‘куба, обладающих силой [в поклонении Все-

вышнему] и прозорливых. Мы избрали их за 

то, что они искренне поминали Последнюю 

обитель. Поистине, они у Нас — в числе из-

бранных, лучших» (38:45–47). 

И Он сказал об ‘Исе, сыне Марьям (мир ему):  



60 

«Он — всего лишь раб, которого Мы облаго-

детельствовали и сделали примером для сынов 

Исраиля» (43:59). 

Вера в посланников предполагает четыре 

вещи: 

Первая: вера в то, что их посланническая 

миссия — истина от Всевышнего Аллаха, и кто 

не верует в посланничество одного из них, тот 

является неверующим во всех посланников. 

Как сказал Всевышний Аллах:  

«Соплеменники Нуха сочли лжецами по-

сланников» (26:105).  

О них сказано, что они сочли лжецами всех 

посланников притом, что до Нуха не было по-

сланников. Таким образом, христиане, кото-

рые обвинили во лжи Мухаммада (мир ему и 

благословение Аллаха) и не последовали за 

ним, в действительности обвиняют во лжи и 

‘Ису, сына Марьям, и не являются его последо-

вателями, особенно учитывая тот факт, что он 

предсказывал пришествие Мухаммада (мир 

ему и благословение Аллаха), а единственный 



61 

смысл этого предсказания — донести до них, 

что он будет послан к ним, дабы спасти их от 

заблуждения и вывести их на путь истинный.  

Вторая: вера в тех из них, чьи имена мы 

знаем, например, Мухаммада, Ибрахима, Мусу, 

‘Ису, Нуха (мир им всем). Эти пятеро — твёр-

дые духом из числа посланников. Аллах упоми-

нает их в двух местах в Коране. Это Его Слова:  

َٰهيِمَ وَمُوسَيَٰ ﴿ ُّوحٖ وَإِبرَۡ َٰقَهُمۡ وَمِنكَ وَمِن ن ـِنَۧ مِيثَ بيِ  اَ مِنَ ٱلنَّ خَذۡن
َ
وَإِذۡ أ

َٰقًا غَليِظٗا  يثَ ِ م  خَذۡناَ مِنۡهُم 
َ
   ﴾7وعَِيسَي ٱبنِۡ مَرۡيمََُۖ وَأ

«Вот Мы заключили завет с пророками, с то-

бой, Нухом, Ибрахимом, Мусой и ‘Исой, сыном 

Марьям. Мы заключили с ними суровый завет» 

(33:7). 

 И Его Слова:  

يَٰ بهِۦِ﴿ ينِ مَا وَصَّ ِ نَ ٱلد  ِ م م  وحَۡيۡنَآ إلِيَۡكَ وَمَا  شَرَعَ لكَُ
َ
َّذِيٓ أ نوُحٗا وَٱل

  ِِۚ فيِه واْ  قُ تَتَفَرَّ وَلاَ  نَ  ي ِ ٱلد  قيِمُواْ 
َ
أ نۡ 

َ
أ  ُۖ وعَِيسَيَٰٓ وَمُوسَيَٰ  َٰهيِمَ  إبِرَۡ ٓۦ  ِ بهِ يۡنَا  وَصَّ

هۡدِ  وَيَ يشََاءُٓ  مَن  إلِيَۡهِ  يَجۡتَبِيٓ   ُ ٱللََّّ  ِِۚ إلِيَۡه تدَۡعُوهُمۡ  مَا  ٱلمُۡشۡرِكيِنَ  علَىَ  يٓ كَبُرَ 
   ﴾13إلِيَۡهِ مَن ينُيِبُ 



62 

«Он узаконил для вас в религии то, что запо-

ведал Нуху, и то, что Мы внушили тебе в откро-

вении, и то, что Мы заповедали Ибрахиму, 

Мусе и ‘Исе: “Исповедуйте религию и не расхо-

дитесь во мнениях относительно неё”. Тяжко 

для многобожников то, к чему ты их призы ва-

ешь. Аллах избирает для Себя того, кого поже-

лает, и направляет к Себе того, кто обращается 

к Нему» (42:13). 

А в тех, имена которых мы не знаем, мы ве-

рим в общем. Всевышний Аллах сказал:  

ن ﴿ ا عَلَيۡكَ وَمِنۡهُم مَّ ن قصََصۡنَ ن قَبۡلكَِ مِنۡهُم مَّ ِ رسَۡلۡنَا رسُُلاٗ م 
َ
دۡ أ وَلقََ

َّمۡ نَقۡصُصۡ عَلَيۡكَ    ﴾...ل

 «Мы уже отправляли посланников до тебя. 

Среди них есть такие, о которых Мы расска-

зали тебе, и такие, о которых Мы не рассказы-

вали тебе» (40:78). 

Третья: вера в то, что передаётся от них до-

стоверным путём. 

Четвёртая: обязанность поступать в соответ-

ствии с шариатом посланника, который был 



63 

направлен к нам. Это заключительный послан-

ник Мухаммад (мир ему и благословение Ал-

лаха), посланный ко всему человечеству. 

Всевышний Аллах сказал:  

واْ  ﴿ مُوكَ فيِمَا شَجَرَ بيَۡنَهُمۡ ثُمَّ لاَ يَجِدُ ِ يَٰ يُحكَ  كَِ لاَ يؤُۡمِنُونَ حَتَّ فَلاَ وَرَب 
سَل مُِواْ تسَۡليِمٗا  ضَيۡتَ وَيُ ا قَ مَّ ِ سِهِمۡ حَرجَٗا م  نفُ

َ
 ﴾ 65فيِٓ أ

 «Но нет — клянусь твоим Господом! — они 

не уверуют, пока не изберут тебя судьёй во всём 

том, что запутано между ними, не перестанут 

испытывать в душе стеснение от твоего реше-

ния и не подчинятся полностью» (4:65).  

Вера в посланников приносит следующие 

прекрасные плоды: 

1. Знание о милости Всевышнего Аллаха и 

Его заботе о Своих рабах, ведь Он отправил к 

ним посланников, дабы они указывали им путь 

Всевышнего Аллаха и разъясняли им, как по-

клоняться Аллаху, потому что человеческий 

разум не способен узнать об этом самостоя-

тельно. 

2. Благодарность Всевышнему Аллаху за эту 

великую милость. 



64 

3. Любовь и почтение к посланникам, а 

также похвала их приличествующим им обра-

зом, потому что они — посланники Всевыш-

него Аллаха и они поклонялись Ему, доносили 

Его послание и чистосердечно относились к 

Его рабам. 

Некоторые упорно отвергающие истину об-

винили посланников во лжи, заявив, что Бо-

жьи посланники не могут быть людьми. Все-

вышний Аллах упомянул это утверждение и 

опроверг его, сказав: 

ثَ ﴿ بَعَ
َ

أ الوُٓاْ  قَ ن 
َ
أ َّآ  إلِ ٱلهُۡدَىَٰٓ  جَاءَٓهُمُ  إذِۡ  يؤُۡمِنُوٓاْ  ن 

َ
أ اسَ  ٱلنَّ مَنَعَ  وَمَا 

سُولاٗ   رَّ ا  بشََرٗ  ُ يِنَ   94ٱللََّّ ئنِ  مُطۡمَ يَمۡشُونَ  ئكَِةٞ  مَلََٰٓ رۡضِ 
َ
ٱلأۡ فيِ  كَانَ  َّوۡ  ل قُل 

سُولاٗ  مَاءِٓ مَلَكٗا رَّ نَ ٱلسَّ ِ ا عَلَيۡهِم م  لنَۡ   ﴾95لنََزَّ
 «[Этим] людям помешало уверовать после 

того, как к ним явилось верное руководство, 

только то, что они сказали: “Неужели Аллах от-

правил посланником человека?” Скажи: “Если 

бы по земле спокойно ходили ангелы, то Мы 

отправили бы к ним с неба ангела в качестве  

посланника”» (17:94–95). 



65 

Всевышний Аллах опроверг это утвержде-

ние, сказав, что, напротив, Божий посланник 

непременно должен быть человеком, потому 

что он послан к обитателям земли, то есть лю-

дям. Вот если бы они были ангелами, то Аллах 

послал бы к ним с небес ангела в качестве по-

сланника, дабы он был таким же, как они. 

Всевышний Аллах сообщил, что обвинявшие 

посланников во лжи говорили:  

دُ ﴿... يَعۡبُ كَانَ  ا  عَمَّ وناَ  دُّ صَُ ت ن 
َ
أ دُونَ  ترُيِ ثۡلُنَا  ِ م  رٞ  بشََ َّا  إلِ نتُمۡ 

َ
أ إنِۡ 

بيِنٖ  مُّ َٰنٖ  بسُِلۡطَ توُناَ 
ۡ

فأَ بشََرٞ   10  ءَاباَؤُٓناَ  َّا  إلِ حۡنُ  نَّ إنِ  رسُُلُهُمۡ  لهَُمۡ  قاَلتَۡ 
ن  

َ
أ لنََآ  كَانَ  وَمَا  ُِۦۖ  عِبَادهِ مِنۡ  يشََاءُٓ  مَن  علَىََٰ  يَمُنُّ   َ ٱللََّّ َٰكِنَّ  وَلَ ثۡلكُُمۡ  ِ م 

 ِ َّا بإِذِۡنِ ٱللََّّ َٰنٍ إلِ تيَِكُم بسُِلۡطَ
ۡ
َّأ   ﴾...ن

 «“Вы — такие же люди, как и мы. Вы хотите 

увести нас от того, чему поклонялись наши 

отцы. Приведите же нам ясное доказатель-

ство”. Посланники говорили им: “Мы — такие 

же люди, как и вы. Однако Аллах одаряет 

Своей милостью того из Своих рабов, кого по-

желает. Мы не можем явить вам знамение без 

соизволения Аллаха”» (14:10–11). 

*** 

  



66 

Вера в Последний день 

Последний день — это день, в который люди 

будут воскрешены для расчёта и воздаяния. 

Он называется так, потому что после него 

уже никаких дней не будет: обитатели Рая зай-

мут свои места в Раю, а обитатели Ада займут 

свои места в Аду. 

Вера в Последний день предполагает три 

вещи: 

Первая: вера в Воскрешение. Это оживление 

умерших Всевышним Аллахом, когда Исра-

филь подует в Рог во второй раз: тогда люди 

поднимутся из могил, дабы предстать пред Гос-

подом миров — босые, нагие, необрезанные. 

Всевышний Аллах сказал:  

َٰعِليِنَ ﴿... ا فَ َّا كُنَّ ٓ  إنِ  ۥ وعَۡدًا عَلَيۡنَا ُّعِيدُهُ لَ خَلقٖۡ ن وَّ
َ
أ نآَ 

ۡ
دََأ   ﴾كَمَا ب

«Мы воссоздадим творения подобно тому, 

как начали творить их в первый раз. Так было 

обещано Нами. Поистине, Мы сделаем это» 

(21:104). 



67 

Воскрешение — утверждённая истина, под-

тверждаемая Кораном, Сунной и согласным 

мнением мусульман. 

Всевышний Аллах сказал:  

«После этого вы непременно умрёте. А по-

том, в День воскресения, вы непременно будете 

воскрешены» (23:15–16). 

И Пророк (мир ему и благословение Аллаха) 

сказал: «Люди будут собраны в Судный день 

босыми, нагими и необрезанными»  [аль-Бу-

хари; Муслим]. 

Мусульмане единогласно признают его ис-

тинность, ведь оно согласуется с мудростью 

Аллаха, предполагающей, что должно быть 

воскрешение, дабы люди получили воздаяние 

за соблюдение либо несоблюдение законов, ко-

торые Он установил для них и с которыми 

направил к  ним Своих посланников. 

Всевышний Аллах сказал:  

ترُجَۡعُونَ ﴿ َّكُمۡ إلِيَۡنَا لاَ ن
َ

عَبَثٗا وَأ َٰكُمۡ  خَلقَۡنَ مَا  نَّ
َ

حَسِبۡتُمۡ أ فَ
َ
  ﴾115أ

«Неужели вы полагали, что Мы сотворили 



68 

вас просто так и что вы не будете возвращены 

к Нам [для расчёта и воздаяния]?» (23:115).  И 

Он сказал Своему Пророку (мир ему и благо-

словение Аллаха): 

﴿ ِۚ كَ إلِيََٰ مَعَادٖ قُرۡءَانَ لرََادُّٓ َّذِي فرََضَ عَلَيۡكَ ٱلۡ ﴾ ...إنَِّ ٱل  

 «Тот, кто ниспослал тебе Коран и сделал его 

предписания обязательными, непременно вер-

нёт тебя к месту возвращения» (28:85). 

Вторая: вера в расчёт и воздаяние. Раб Аллах 

подвергнется расчёту за свои деяния и ему воз-

дастся за них. На это указывают Коран, Сунна 

и согласное мнение мусульман. 

Всевышний Аллах сказал:  

«К Нам они вернутся, и затем Мы потребуем 

у них отчёта» (88:25–26). 

И Всевышний Аллах сказал:  

َّا ﴿ إلِ يُجزَۡىَٰٓ  فَلاَ  ي ئَِةِ  سَّ بٱِل جَاءَٓ  وَمَن   ُۖ هَِا مۡثَال
َ
أ عَشۡرُ  ۥ  فَلهَُ سََنَةِ  بٱِلحۡ جَاءَٓ  مَن 

  ﴾160مِثۡلَهَا وهَُمۡ لاَ يُظۡلَمُونَ 

«Кто явится с добрым деянием, тот получит 

десятикратное воздаяние. А кто явится со злым 



69 

деянием, тот получит только соответствующее 

воздаяние, и с ними не поступят несправед-

ливо» (6:160). 

 Всевышний Аллах также сказал:  

كَانَ ﴿ وَإِن   ُۖ ا شَيۡـ ٗ نَفۡسٞ  تُظۡلَمُ  فَلاَ  َٰمَةِ  يَ ٱلقِۡ ليَِوۡمِ  ٱلقۡسِۡطَ  َٰزيِنَ  ٱلمَۡوَ وَنضََعُ 
َٰسِبيِنَ  َۗ وَكَفَيَٰ بنَِا حَ ا تيَۡنَا بهَِ

َ
نۡ خَرۡدَلٍ أ ِ ةٖ م  الَ حَبَّ  ﴾47مِثۡقَ

«В День воскресения Мы установим спра-

ведливые Весы, и ни с кем не поступят неспра-

ведливо. Если найдётся нечто весом с горчич-

ное зёрнышко, Мы принесём и его. Довольно 

того, что Мы ведём счёт» (21:47). 

Ибн ‘Умар (да будет доволен Аллах им и его 

отцом) передаёт, что Пророк (мир ему и благо-

словение Аллаха) сказал: «Поистине, Аллах 

приблизит к Себе верующего, и окажет ему 

Свою милость, укрыв его, и станет спраши-

вать: “Признаёшь ли ты, что совершил такой -

то грех? Признаёшь ли ты, что совершил та-

кой-то грех?” — а он будет говорить: “Да, Гос-

поди!” Когда же Аллах застави т его признать 

все его грехи, и верующий решит уже, что по-

гиб, Аллах скажет: “Я покрыл твои грехи в 



70 

земной жизни, и Я прощу их тебе сегодня!” А 

потом ему будет вручена книга с записями его 

добрых дел. Что же касается неверующих и 

лицемеров, то в отношении них будет объяв-

лено во всеуслышанье: “Это те, которые воз-

водили ложь на своего Господа! Поистине, 

проклятие Аллаха лежит на несправедли-

вых!”» Этот хадис приводят аль -Бухари и Му-

слим. 

И от Пророка (мир ему и благословение Ал-

лаха) передаются достоверным путём следую-

щие слова: «Тому, кто решит совершить благое 

дело и совершит его, Аллах запишет у Себя со-

вершение от десяти до семисот и многим более 

благих дел. Тому же, кто решит совершить 

скверное дело и совершит его, Аллах запишет 

одно скверное дело». 

Мусульмане согласны относительно истин-

ности расчёта и воздаяния за деяния, и муд-

рость Аллаха предполагает их. Ведь Всевыш-

ний Аллах ниспослал Писания, направил по-

сланников и обязал Своих рабов принять то, с 

чем они пришли, и применять на практике 



71 

принесённые ими предписания, и Он обязал 

сражаться с выступающими против этого и ли-

шил неприкосновенности их жизни, детей, жён 

и имущество. И не будь расчёта и воздаяния, 

это всё не имело бы смысла, а Мудрый Господь 

превыше бессмысленных и бесполезных дей-

ствий. Сам Всевышний Аллах указал на это в 

Своих Словах:  

ٱلمُۡرۡسَليِنَ  ﴿ لَنَّ  وَلنَسَۡـ َ إلِيَۡهِمۡ  رۡسِلَ 
ُ
أ َّذِينَ  ٱل لَنَّ  نَّ   6فَلَنسَۡـ َ فَلَنَقُصَّ

ا غاَئٓبِيِنَ    ﴾7عَلَيۡهِم بعِِلمِٖۡۖ وَمَا كُنَّ
 «Мы непременно спросим тех, к кому были 

отправлены посланники, и непременно спро-

сим самих посланников. Мы непременно рас-

скажем им об их деяниях на основании знания. 

Мы никогда не отсутствовали» (7:6–7). 

Третья: вера в Рай и Ад, и в то, что они ста-

нут вечной обителью для людей. 

Рай — обитель блаженства, которую Аллах 

приготовил для богобоязненных верующих, 

которые уверовали в то, во что Аллах обязал их 

уверовать, и были покорны Аллаху и Его По-

сланнику, будучи искренними пред Аллахом и 



72 

следуя за Его Посланником. В ней блаженство 

самых разных видов, которого не видело око, о 

котором не слыхало ухо и которое даже не спо-

собен представить себе человек. Всевышний 

Аллах сказал: 

ةِ  ﴿ ئكَِ هُمۡ خَيۡرُ ٱلۡبَرِيَّ وْلََٰٓ
ُ
َٰتِ أ َٰلحَِ َّذِينَ ءَامَنُواْ وعََمِلُواْ ٱلصَّ جَزَاؤٓهُُمۡ    7إنَِّ ٱل

  ُ ضِيَ ٱللََّّ ُۖ رَّ بدَٗا
َ

آ أ َٰلدِِينَ فيِهَ َٰرُ خَ نهَۡ
َ
َٰتُ عَدۡنٖ تَجرِۡي مِن تَحۡتهَِا ٱلأۡ هِِمۡ جَنَّ عِندَ رَب 

َٰلكَِ لمَِ  هُۥ عَنۡهُمۡ وَرَضُواْ عَنۡهُ  ذَ    ﴾8نۡ خَشِيَ رَبَّ
«Поистине, те, которые уверовали и совершали 

праведные деяния, являются наилучшими из 

созданий. Их воздаянием у их Господа будут 

сады Эдема, в которых текут реки. Они пребу-

дут в них вечно. Аллах доволен ими, и они до-

вольны Им. Это — для тех, кто боится своего 

Господа» (98:7–8). 

 И Всевышний Аллах сказал:  

ا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ  ﴿ َۢ بمَِ عۡينُٖ جَزَاءَٓ
َ
ةِ أ ن قرَُّ ِ خۡفِيَ لهَُم م 

ُ
آ أ  ﴾17فَلاَ تَعۡلَمُ نَفۡسٞ مَّ

«Ни один человек не знает, какие услады для 

глаз сокрыты для них в воздаяние за то, что они 

совершали» (32:17). 

А Ад — обитель мучений, которую Аллах 



73 

приготовил для несправедливых неверующих, 

которые не уверовали в Него и ослушались Его 

посланников. В ней столько мук и страданий, 

что и представить нельзя. 

Всевышний Аллах сказал:  

َٰفرِيِنَ ﴿ تۡ للِۡكَ عِدَّ
ُ
ارَ ٱلَّتيِٓ أ قُواْ ٱلنَّ  ﴾131وَٱتَّ

«И опасайтесь Огня, который уготован неве-

рующим» (3:131). 

 И Всевышний Аллах сказал:  

كُِمُۡۖ ﴿ ب  عۡتَدۡناَ   وَقلُِ ٱلحۡقَُّ مِن رَّ
َ
َّآ أ فَمَن شَاءَٓ فَليُۡؤۡمِن وَمَن شَاءَٓ فَلۡيَكۡفُرۡ  إنِ

شَۡويِ  ي كَٱلمُۡهۡلِ  اءٖٓ  بمَِ يُغَاثوُاْ  يسَۡتَغِيثُواْ  وَإِن  ا   سُرَادقُِهَ بهِِمۡ  حَاطَ 
َ
أ َارًا  ن َٰلمِِينَ  للِظَّ

قًا  مُرۡتَفَ رَابُ وَسَاءَٓتۡ     ﴾29ٱلوۡجُُوهَ  بئِۡسَ ٱلشَّ
«И скажи: “Истина — от вашего Господа. 

Кто хочет, пусть верует, а кто не хочет, пусть не 

верует”. Мы приготовили для несправедливых 

Огонь, стены которого будут окружать их со 

всех сторон. Если они станут просить о по-

мощи, то им помогут водой, подобной расплав-

ленному металлу [или осадку масла], которая 

обжигает лицо. Мерзкий напиток и скверная 

обитель!» (18:29). 



74 

 Всевышний Аллах также сказал:  

عَدَّ لهَُمۡ سَعِيرًا  ﴿
َ
َٰفرِيِنَ وَأ َ لعََنَ ٱلۡكَ َّا يَجِدُونَ   64إنَِّ ٱللََّّ ُۖ ل بدَٗا

َ
َٰلدِِينَ فيِهَآ أ خَ

نصَِيرٗا وَلاَ  ا  َ    65وَليِ ٗ ٱللََّّ طَعۡنَا 
َ
أ َٰلَيۡتَنَآ  يَ يَقُولوُنَ  ارِ  ٱلنَّ فيِ  وجُُوهُهُمۡ  تُقَلَّبُ  يوَۡمَ 

سُولاَ۠  طَعۡنَا ٱلرَّ
َ
 ﴾ 66وَأ

«Поистине, Аллах проклял неверующих и 

уготовал им Пламя, в котором они пребудут 

вечно. Они не найдут ни покровителя, ни по-

мощника. В тот день их лица будут поворачи-

ваться [или изменяться] в Огне, и они скажут: 

“Лучше бы мы повиновались Аллаху и повино-

вались Посланнику!”» (33:64–66). 

Вера в Судный день приносит следующие 

прекрасные плоды: 

1. Усердие в покорности Всевышнему Ал-

лаху в надежде обрести награду за неё в этот 

день. 

2. Отдаление от ослушания Аллаха и от 

одобрения этого ослушания из страха перед 

Его карой в этот день.  

3. Утешение верующему: его мирские лише-

ния в земной жизни с лихвой окупятся, когда 



75 

он обретёт блаженство и награду в мире веч-

ном. 

Неверующие отрицали Воскрешение после 

смерти, утверждая, что это невозможно. 

Это ложное утверждение, ложность кото-

рого подтверждается шариатом, нашими чув-

ствами и разумом. 

Если говорить о шариате, то Всевышний Ал-

лах сказал:  

َّذِينَ   زعََمَ ﴿ ْ   ٱل ن  كَفَرُوٓا
َ
ْ    لَّن  أ ؤُنَّ   ثُمَّ   لتَُبۡعَثنَُّ   وَرَب يِ  بلَيََٰ   قلُۡ   يُبۡعَثُوا  بمَِا   لتَُنَبَّ

ِ يسَِيرٞ  عَمِلۡتُمۡ   َٰلكَِ علَىَ ٱللََّّ  ﴾7وَذَ
«Неверующие полагают, что они не будут 

воскрешены. Скажи: “Напротив, клянусь моим 

Господом, вы непременно будете воскрешены, 

а затем вам непременно сообщат о том, что вы 

совершили. Это для Аллаха легко”» (64:7).  

Все Писания согласны относительно истин-

ности Воскрешения.  

Что же до наших чувств, то ведь Аллах пока-

зал Своим рабам оживление мёртвых в этом 



76 

мире. В суре «Корова» приводится пять приме-

ров этого. 

Пример первый:  соплеменники Мусы, ко-

торые сказали ему:  

ُّؤۡمِنَ  لنَ...﴿ يَٰ   لكََ  ن َ  نرََى حَتَّ  ﴾ ... جَهۡرَةٗ  ٱللََّّ
«Мы не поверим тебе, пока не увидим Ал-

лаха явно» (2:55).  

И Всевышний Аллах умертвил их, а потом 

оживил. Всевышний Аллах сказал об этом, об-

ращаясь к бану Исраиль: 

مُ ﴿ خَذَتكُۡ
َ
فَأ جَهۡرَةٗ   َ ٱللََّّ نرََى  يَٰ  حَتَّ لكََ  ُّؤۡمِنَ  ن لنَ  َٰمُوسَيَٰ  يَ قُلۡتُمۡ  وَإِذۡ 

تنَظُرُونَ   نتُمۡ 
َ
وَأ قَةُ  َٰعِ لعََلَّكُمۡ   55ٱلصَّ مَوۡتكُِمۡ  بَعۡدِ  نَۢ  ِ م  َٰكُم  بَعَثۡنَ ثُمَّ 

  ﴾56تشَۡكُرُونَ 
 «Вот вы сказали: “О Myca! Мы не поверим 

тебе, пока не увидим Аллаха явно”. Вас пора-

зила молния [или постигла гибель], когда вы 

наблюдали за этим. Затем Мы воскресили вас 

после смерти, — быть может, вы будете благо-

дарны» (2:55–56). 

Пример второй:  история убитого, из -за ко-



77 

торого поспорили сыны Исраиля, и Всевыш-

ний Аллах повелел им зарезать корову и уда-

рить убитого частью её, дабы он сообщил им, 

кто убил его. Всевышний Аллах сказал об этом: 

ا كُنتُمۡ تكَۡتُمُونَ  ﴿ ُ مُخرۡجِٞ مَّ وَٱللََّّ  ُۖ فيِهَا َٰرَٰءۡتُمۡ  ٱدَّ سٗا فَ  72وَإِذۡ قَتَلۡتُمۡ نَفۡ
َٰتهِۦِ  ايَ ءَ كُمۡ  وَيرُيِ ٱلمَۡوۡتيََٰ   ُ ٱللََّّ يحُۡيِ  َٰلكَِ  كَذَ ا   ببَِعۡضِهَ ٱضۡرِبُوهُ  فَقُلۡنَا 

  ﴾73لعََلَّكُمۡ تَعۡقِلُونَ 

 «Вот вы убили человека и стали препи-

раться по этому поводу. Но Аллах выявляет то, 

что вы скрываете. Мы сказали: “Ударьте его 

[убитого] частью её [коровы]”. Так Аллах вос-

крешает мёртвых и показывает вам Свои зна-

мения, — быть может, вы уразумеете» (2:72 –

73). 

Пример третий:  история людей, которые 

покинули свои дома, желая убежать от смерти, 

— а их были тысячи. Всевышний Аллах умерт-

вил их, а потом оживил. Всевышний Аллах ска-

зал об этом: 

لَ ﴿ قَا لوُفٌ حَذَرَ ٱلمَۡوۡتِ فَ
ُ

َٰرهِمِۡ وَهُمۡ أ نَ خَرجَُواْ مِن ديَِ َّذِي ل لمَۡ ترََ إلِيَ ٱ
َ

أ
كۡثَرَ 

َ
َٰكِنَّ أ سِ وَلَ ا لنَّ َ لذَُو فضَۡلٍ علَىَ ٱ للََّّ َٰهُمۡ  إنَِّ ٱ حۡيَ

َ
ُ مُوتوُاْ ثُمَّ أ لهَُمُ ٱللََّّ



78 

شَۡكُرُونَ  سِ لاَ ي ا   ﴾243ٱلنَّ
 «Разве ты не знаешь о тех, которые поки-

нули свои жилища, опасаясь смерти, хотя их 

были тысячи? Аллах сказал им: “Умрите!” За-

тем Он оживил их. Поистине, Аллах милостив 

к людям, однако большинство людей неблаго-

дарны» (2:243). 

Пример четвёртый:  история человека, ко-

торый проходил мимо селения, в котором уже 

никого не осталось, и счёл невозможным то, 

что Всевышний Аллах когда -нибудь оживит 

людей, которые там жили, и тогда Всевышний 

Аллах умертвил его на сто лет, а потом оживил. 

Всевышний Аллах сказал об этом: 

يِۦ  ﴿ يحُۡ َّيَٰ  ن
َ

أ قاَلَ  عُرُوشِهَا  علَىََٰ  خَاويَِةٌ  وَهِيَ  يَةٖ  قرَۡ علَىََٰ  مَرَّ  َّذِي  كَٱل وۡ 
َ
أ

بَِثۡتَُۖ  ل كَمۡ  الَ  قَ ُۥۖ  بَعَثَهُ ثُمَّ  عاَمٖ  مِائْةََ   ُ ٱللََّّ مَاتهَُ 
َ
فَأ  ُۖ ا مَوۡتهَِ بَعۡدَ   ُ ٱللََّّ َٰذِهِ  هَ

 َّ وۡ بَعۡضَ يوَۡمِٖۖ قاَلَ بلَ ل
َ
امِكَ قاَلَ لبَِثۡتُ يوَۡمًا أ بِثۡتَ مِائْةََ عاَمٖ فٱَنظُرۡ إلِيََٰ طَعَ

سِِۖ وَٱنظُرۡ إلِيَ  ا هُۡۖ وَٱنظُرۡ إلِيََٰ حِماَركَِ وَلنَِجۡعَلَكَ ءَايةَٗ ل لِنَّ وَشَرَابكَِ لمَۡ يتَسََنَّ
نَّ 

َ
أ عۡلمَُ 

َ
أ قاَلَ  لهَُۥ  َّنَ  تبَيَ ا  فَلمََّ لحَمۡٗا   نكَۡسُوهَا  ثُمَّ  ننُشِزُهَا  كَيۡفَ  امِ   ٱلۡعظَِ

قدَِيرٞ  ِ شَيۡءٖ 
َ علَىََٰ كُل   ﴾ 259ٱللََّّ



79 

 «Или над тем, кто проходил мимо селения, 

разрушенного до основания? Он сказал: “Как 

Аллах воскресит это после того, как всё это 

умерло?” Аллах умертвил его на сто лет, а затем 

оживил и сказал: “Сколько ты пробыл здесь?” 

Он сказал: “Я пробыл день или часть дня”. Он 

сказал: “Нет, ты пробыл сто лет. Посмотри на 

свою еду и воду: они даже не изменились. И по-

смотри на своего осла. Мы непременно сделаем 

тебя знамением для людей. Посмотри же, как 

Мы соберём кости, а затем покроем их мясом”. 

Когда это было показано  ему, он сказал: “Я 

знаю, что Аллах способен на всё”» (2:259). 

Пример пятый:  история пророка Ибрахима 

(мир ему), когда он попросил Всевышнего Ал-

лаха показать ему, как Он оживляет мёртвых, и 

Всевышний Аллах повелел ему зарезать четы-

рёх птиц и оставить их части на окружавших 

его горах, а потом позвать их, и тогда разрезан-

ные части соединятся и птицы мигом прилетят 

к Ибрахиму. Всевышний Аллах сказал об этом: 

قاَلَ  ﴿ تؤُۡمِنِۖ  وَلمَۡ 
َ
أ الَ  قَ  ِۖ يََٰ ٱلمَۡوۡت يِ  تحُۡ كَيۡفَ  رنِيِ 

َ
أ  ِ رَب  َٰهـِمُۧ  إبِرَۡ قاَلَ  وَإِذۡ 



80 

كَ ثُمَّ  يۡرِ فَصُرۡهُنَّ إلِيَۡ نَ ٱلطَّ ِ رۡبَعَةٗ م 
َ
خُذۡ أ َٰكِن ل يَِطۡمَئنَِّ قَلۡبِيِۖ قاَلَ فَ بلَيََٰ وَلَ

نَّ  
َ
أ وَٱعۡلمَۡ  ا   سَعۡيٗ تيِنَكَ 

ۡ
يأَ عُهُنَّ  ٱدۡ ثُمَّ  جُزءۡٗا  نۡهُنَّ  ِ م  جَبَلٖ   ِ

كُل  علَىََٰ  ٱجۡعَلۡ 
كِيمٞ  يزٌ حَ َ عَزِ   ﴾260ٱللََّّ

 «Вот Ибрахим сказал: “Господи! Покажи 

мне, как Ты оживляешь покойников”. Он ска-

зал: “Разве ты не веруешь?” Он сказал: “Ко-

нечно [верую]! Но я хочу, чтобы моё сердце 

успокоилось”. Он сказал: “Возьми четырёх 

птиц, зарежь их, прижав к себе, и положи по 

кусочку  на каждом холме. А потом позови их, 

и они стремительно явятся к тебе. И знай, что 

Аллах — Могущественный, Мудрый”» (2:260). 

Это реальные, осязаемые примеры, подтвер-

ждающие, что оживление мёртвых возможно. 

Мы уже упоминали о том, что к чудесам, кото-

рые Всевышний Аллах явил через ‘Ису, сына 

Марьям, относилось и оживление мёртвых и 

выведение их из могил с позволения Всевыш-

него Аллаха. 

Что же касается разума, то тут есть два ас-

пекта. 



81 

Первый: Всевышний Аллах создал небеса и 

землю со всем, что в них есть, изначально, а 

способный создать нечто в первый раз, спосо-

бен и воссоздать его. Всевышний Аллах сказал: 

﴿ ِِۚ هۡوَنُ عَلَيۡه
َ
َّذِي يَبۡدَؤُاْ ٱلخۡلَقَۡ ثُمَّ يعُِيدُهُۥ وهَُوَ أ    ﴾...وهَُوَ ٱل

«Он — Тот, Кто создаёт творения в первый 

раз, а затем воссоздаёт их, и сделать это для 

Него ещё легче» (30:27). 

 И Всевышний Аллах сказал:  

 ۥ ﴿... ُّعِيدُهُ لَ خَلقٖۡ ن وَّ
َ
نآَ أ

ۡ
َٰعِليِنَ  كَمَا بدََأ ا فَ َّا كُنَّ ٓ  إنِ  ﴾ وعَۡدًا عَلَيۡنَا

«Мы воссоздадим творения подобно тому, 

как начали творить их в первый раз. Так было 

обещано Нами. Поистине, Мы сделаем это» 

(21:104).  

И Он сказал, веля ответить тому, кто счёл не-

возможным оживление уже истлевших костей: 

ِ خَلقٍۡ عَليِمٌ ﴿
ةِٖۖ وَهُوَ بكُِل  لَ مَرَّ وَّ

َ
هَآ أ

َ
شَأ ن

َ
َّذِيٓ أ   ﴾79قُلۡ يُحۡييِهَا ٱل

 «Скажи: “Оживит их Тот, Кто создал их в 

первый раз. Он ведает о всяком творении”» 

(36:79). 



82 

Второй: земля бывает мёртвой, безжизнен-

ной, лишённой зелёных растений, а потом про-

ливается дождь, и она приходит в движение и 

оживает, покрываясь зеленью, и вот уже она 

изводит самые разные прекрасные растения. 

Способный оживить мёртвую землю способен 

и оживить умерших людей. Всевышний Аллах 

сказал: 

ٱهۡتَزَّتۡ ﴿ ٱلمَۡاءَٓ  ا  عَلَيۡهَ ا  نزَلنَۡ
َ
أ فَإذَِآ  َٰشِعَةٗ  خَ رۡضَ 

َ
ٱلأۡ ترََى  َّكَ  ن

َ
أ ٓۦ  ِ َٰتهِ ءَايَ وَمِنۡ 

ِ شَيۡءٖ قَدِيرٌ 
َّهُۥ علَىََٰ كُل  حۡيَاهَا لمَُحۡيِ ٱلمَۡوۡتيََٰٓ  إنِ

َ
َّذِيٓ أ    ﴾39وَرَبَتۡ  إنَِّ ٱل

«Среди Его знамений — то, что ты видишь 

землю иссохшей, но когда Мы ниспосылаем на 

неё воду, она приходит в движение и набухает. 

Поистине, Тот, Кто оживил её, непременно 

оживит мертвецов. Он способен на всё» (41:39). 

 И Всевышний Аллах сказал:  

اءٓٗ ﴿ مَ مَاءِٓ  ٱلسَّ مِنَ  لنَۡا  ٱلحۡصَِيدِ  وَنزََّ وحََبَّ  َٰتٖ  جَنَّ بهِۦِ  نۢبَتۡنَا 
َ
فأَ َٰركَٗا  بَ مُّ  9 

َّضِيدٞ   ا طَلعۡٞ ن َّهَ َٰتٖ ل خۡلَ باَسِقَ َٰلكَِ   10وَٱلنَّ يۡتٗا  كَذَ حۡيَيۡنَا بهِۦِ بلَدَۡةٗ مَّ
َ
زِۡقٗا ل لِۡعِبَادِِۖ وَأ ر 

 ﴾ 11ٱلخۡرُُوجُ 

«Мы ниспослали с неба благословенную 

воду и взрастили посредством неё сады и зёрна 



83 

собранного урожая, и высокие пальмы с вися-

щими рядами плодов» (50:9–11). 

Вера в Судный день предполагает также веру 

во всё, что происходит с человеком после 

смерти, например: 

1) Испытание в могиле — это когда умер-

шему после погребения задают вопрос о его 

Господе, его религии и его пророке, и Аллах 

поддерживает тех, кто уверовал, твёрдым сло-

вом, и такой человек отвечает: «Мой Господь 

— Аллах, моя религия — ислам, мой пророк — 

Мухаммад (мир ему и благословение Аллаха)». 

А несправедливых Аллах покинет в заблуж-

дении, и неверующий скажет: «Ах… ах… Я не 

знаю!» И лицемер и сомневавшийся скажет: «Я 

не знаю. Я слышал, как люди говорили что -то, 

и тоже говорил это». 

2) Мучения и блаженство в могиле. Мучения 

ждут лицемеров и неверующих. Всевышний 

Аллах сказал: 

باَسِطُوٓاْ ﴿... ئكَِةُ  وَٱلمَۡلََٰٓ ٱلمَۡوۡتِ  َٰتِ  غَمَرَ فيِ  َٰلمُِونَ  ٱلظَّ إذِِ  ترََىَٰٓ  وَلوَۡ 
ذَابَ ٱلهُۡونِ بمَِا كُنتُمۡ تَقُولوُنَ  نفُسَكُمُُۖ ٱليَۡوۡمَ تُجزَۡوۡنَ عَ

َ
خۡرجُِوٓاْ أ

َ
يهِمۡ أ يدِۡ

َ
أ



84 

برُِونَ  َٰتهِۦِ تسَۡتَكۡ ايَ ِ وَكُنتُمۡ عَنۡ ءَ لحۡقَ  ِ غَيۡرَ ٱ   ﴾علَىَ ٱللََّّ

 «Если бы ты видел несправедливых, когда 

они оказываются в предсмертной агонии, и ан-

гелы простирают к ним свои руки: “Отдайте 

свои души! Сегодня вам воздадут унизитель-

ными мучениями за то, что вы говорили об Ал-

лахе неправду и превозносились над Его знаме-

ниями”» (6:93). 

И Всевышний Аллах сказал о семействе Фа-

раона:  

«Огонь, в который их ввергают утром и по-

сле полудня. А в День наступления Часа под-

вергните семейство Фараона самым жестоким 

мучениям!» (40:46). 

В «Сахихе» Муслима Зейд ибн Сабит (да бу-

дет доволен им Аллах) передаёт: «Пророк (мир 

ему и благословение Аллаха) сказал: “И если бы 

не опасение, что вы перестанете хоронить 

умерших, я попросил бы Аллаха, чтобы Он дал 

вам услышать то, что слышу я из мучений в мо-

гиле”. Затем он повернулся к нам и сказал: 

“Просите у Аллаха защиты от мучений в Огне”. 



85 

Они сказали: “Просим у Аллаха защиты от му-

чений в Огне!” Тогда он сказал: “Просите у Ал-

лаха защиты от мучений в могиле”. Они ска-

зали: “Просим у Аллаха защиты от мучений в 

могиле!” Тогда он сказал: “Просите у Аллаха за-

щиты от искушений тайных и явных”. Они ска-

зали: “Просим у Аллаха защиты от искушений, 

тайных и явных!” Тогда он сказал: “Просите у 

Аллаха защиты от искушений Даджжаля”. Они 

сказали: “Просим у Аллаха защиты от искуше-

ний Даджжаля!”» 

А блаженство в могиле ожидает искренних 

верующих. Всевышний Аллах сказал:  

«Поистине, к тем, которые сказали: “Наш 

Господь — Аллах”, — а потом были стойкими 

[следуя прямым путём], нисходят ангелы: “Не 

бойтесь и не печальтесь, а возрадуйтесь Раю, 

который был обещан вам”» (41:30). 

И Всевышний Аллах сказал:  

«А когда душа подступает к горлу и вы смот-

рите на умирающего, Мы ближе вас к нему, 

хотя вы не видите этого.  Почему же, если вы 



86 

действительно не получите воздаяние, вы не 

вернёте её, если вы говорите правду? Если он 

будет одним из приближённых, то обретёт по-

кой [радость и милость], удел [или базилик] и 

Сад блаженства» (56:83–89). 

Аль -Бара ибн ‘Азиб (да будет доволен им Ал-

лах) передаёт, что Пророк (мир ему и благосло-

вение Аллаха) сообщил о том, что происходит 

после того, как верующий ответит на вопросы 

двух ангелов в своей могиле: «И глашатай с не-

бес провозглашает: “Правду сказал ра б мой! 

Постелите ему из Рая, облачите его в одеяние 

Рая и откройте перед ним врата Рая!” И прихо-

дит к нему благо Рая и его благоухание, и Аллах 

открывает перед ним простор насколько хва-

тает взгляда». Этот длинный хадис приводят 

Ахмад и Абу Дауд. 

Некоторые люди отклонились от пути ис-

тинного и стали отрицать мучения и блажен-

ство в могиле, утверждая, что это невозможно 

и не согласуется с объективной реальностью. 

Они говорят: «Если открыть могилу, то умер-

ший будет в том положении, в каком его туда 



87 

положили, и могила не становится ни простор-

ной, ни тесной». 

Это утверждение ложно, его опровергает и 

шариат, и наши чувства, и наш разум.  

Что касается шариата, то мы уже привели 

тексты Корана и Сунны, подтверждающие ис-

тинность мучений и блаженства в могиле. 

В «Сахихе» аль-Бухари в хадисе Ибн ‘Аббаса 

(да будет доволен Аллах им и его отцом) гово-

рится: «Как -то Пророк (мир ему и благослове-

ние Аллаха) вышел за стены Медины и услы-

шал голоса двух человек, которые подверга-

лись мучениям в своих могилах». И он передал 

хадис, в котором в том числе сказано, что один 

из этих людей не препятствовал попаданию на 

него мочи, а второй распространял сплетни. 

Что же касается чувств, то ведь и спящий по-

рой видит во сне, что находится в просторном 

и прекрасном месте, в котором он наслажда-

ется, или, наоборот, ему снится, что он попал в 

место тесное и страшное, в котором он стра-

дает, так что он даже иногда просыпае тся от 



88 

того, что ему снится. И при этом он находится 

в своей постели в своей комнате, то есть поло-

жение его не меняется. А сон — брат смерти, 

поэтому Всевышний Аллах назвал его упокое-

нием. Всевышний Аллах сказал:  

كُ ﴿ مۡسِ ُۖ فَيُ يِ مَنَامِهَا تۡ ف ا وَٱلَّتيِ لمَۡ تَمُ نفُسَ حِينَ مَوۡتهَِ
َ
َّي ٱلأۡ ُ يَتَوَف ٱللََّّ

ي  سَمًّ جَلٖ مُّ
َ
خۡرَىَٰٓ إلِيََٰٓ أ

ُ
ٱلأۡ ضَيَٰ عَلَيۡهَا ٱلمَۡوۡتَ وَيُرسِۡلُ   ﴾ ...ٱلَّتيِ قَ

  «Аллах упокоевает души в момент их 

смерти, и ту, которая пока не умирает, во время 

сна. Он удерживает ту, которой предопределил 

смерть, а другую отпускает до определённого 

срока» (39:42). 

Что же до разума, то спящий может видеть 

во сне нечто, соответствующее действительно-

сти, и он даже порой видит Пророка (мир ему 

и благословение Аллаха) таким, как его описы-

вают, а кто видит его таким, как он описыва-

ется [в достоверных источниках], тот види т 

именно его, и при этом человек лежит на своей 

постели, далеко от того, что видит. Если это 

возможно в этом мире, то неужели это невоз-

можно в мире вечном?! 



89 

Что же до их утверждения о том, что если от-

крыть могилу, то умерший будет в том положе-

нии, в каком его туда положили, и могила не 

становится ни просторной, ни тесной, то отве-

тить на него можно следующим образом. 

Во-первых, нельзя противопоставлять тому, 

с чем пришёл шариат, подобные несостоятель-

ные утверждения: если бы противопоставляю-

щий их тому, с чем пришёл шариат, осмыслил 

их, он сам бы осознал их несостоятельность. 

Недаром говорят: 

Сколько людей, порицающих правильные 

слова 

Лишь по причине превратного их понима-

ния…  

Во-вторых, происходящее в промежуточном 

мире (барзах) относится к сокровенному, не 

воспринимаемому нашими органами чувств. 

Если бы всё это воспринималось нашими орга-

нами чувств, то исчез бы смысл веры в сокро-

венное, и не было бы тех, кто отвергал бы его, 

ведь у них не осталось бы возможности отри-

цать очевидное. 



90 

В-третьих, муки и блаженство, простор и 

теснота в могиле — всё это ощущает и испыты-

вает на себя только умерший, но не окружаю-

щие, равно как и в том случае, когда спящий 

видит во сне, что находится в тесном и страш-

ном месте либо в просторном и прекрасном, 

тогда как окружающие его не видят этого и ни-

коим образом не чувствуют. Пророк (мир ему 

и благословение Аллаха), находясь в окруже-

нии своих сподвижников, порой получал От-

кровение, и он это Откровение слышал, а его 

сподвижники — нет, и бывало, что ангел яв-

лялся ему в человеческом облике и разговари-

вал с ним, а сподвижники не видели и не слы-

шали ангела. 

В-четвёртых, восприятие людей ограничено 

пределами тех способностей, которыми наде-

лил их Всевышний Аллах, и они не способны 

воспринимать и ощущать абсолютно всё из су-

ществующего. Так, семь небес, земля и те, кто в 

них, и вообще всё сущее восхваляет Аллаха,  и 

это реальное, настоящее восхваление, и Аллах 

даёт иногда услышать это восхваление кому-то 



91 

из людей. И при этом оно сокрыто от нас. 

Всевышний Аллах сказал об этом: 

َّا ﴿ إلِ شَيۡءٍ  ن  ِ م  وَإِن  فيِهِنَّ   وَمَن  رۡضُ 
َ
وَٱلأۡ بۡعُ  ٱلسَّ َٰتُ  َٰوَ مَ ٱلسَّ لهَُ  حُِ  تسَُب 

مۡ  فۡقَهُونَ تسَۡبيِحَهُ َّا تَ َٰكِن ل هۦِ وَلَ حُِ بِحمَۡدِ   ﴾...يسَُب 

 «Его славят семь небес, земля и те, кто на 

них. Нет ничего, что не прославляло бы Его 

хвалой, но вы не понимаете их славословия» 

(17:44).  

Точно также шайтаны и джинны передвига-

ются по земле, — и джинны приходили к По-

сланнику Аллаха (мир ему и благословение Ал-

лаха) и внимательно слушали, как он читал Ко-

ран, а потом вернулись к своим соплеменни-

кам, предостерегая и увещевая их, — и вместе с 

тем они сокрыты от наших взоров. Всевышний 

Аллах сказал об этом: 

ةِ ﴿ نَ ٱلجۡنََّ ِ م م  بوََيۡكُ
َ

جَ أ خۡرَ
َ
َٰنُ كَمَآ أ يۡطَ كُمُ ٱلشَّ فۡتنَِنَّ َٰبَنيِٓ ءَادَمَ لاَ يَ يَ

مِنۡ   وَقَبيِلهُُۥ  هُوَ  َٰكُمۡ  يرََى َّهُۥ  إنِ   ٓ ا وۡءَٰتهِِمَ سَ هُمَا  ليُِرِيَ مَا  لبَِاسَهُ ا  عَنۡهُمَ ينَزِعُ 
َٰطِينَ  يَ َّا جَعَلۡنَا ٱلشَّ هُمَۡۗ إنِ ترََوۡنَ اَ يؤُۡمِنُونَ حَيۡثُ لاَ  َّذِينَ ل اءَٓ للِ وۡليَِ

َ
  ﴾27 أ

«О сыны Адама! Не позволяйте шайтану со-

вратить вас, подобно тому, как он вывел из Рая 



92 

ваших родителей. Он сорвал с них одежды, 

чтобы показать им их срамные места. Поис-

тине, он и его сородичи видят вас оттуда, где вы 

их не видите. Поистине, Мы сделали шайтанов 

покровителями и помощниками тех, которые 

не веруют» (7:27).  

Если люди не воспринимают своими орга-

нами чувств всё существующее, то они не 

имеют права и отрицать утверждённое [Кора-

ном и Сунной] из относящегося к сокровен-

ному и не воспринимаемого ими. 

*** 

  



93 

Вера в предопределение 

Под предопределением подразумевается 

предопределение Всевышним Аллахом всего 

сущего в соответствии с Его изначальным зна-

нием и с тем, что предполагает Его мудрость. 

Вера в предопределение предполагает че-

тыре вещи: 

Первая:  вера в то, что Всевышний Аллах 

знает всё, в общем и в подробностях, изна-

чально и навсегда, как связанное с Его действи-

ями, так и связанное с действиями Его рабов. 

Вторая:  вера в запись, то есть в то, что Аллах 

записал всё это в Хранимой Скрижали. 

Всевышний Аллах сказал об этих двух вещах:  

َٰبٍِۚ ﴿ كتَِ فيِ  َٰلكَِ  ذَ إنَِّ  رۡضِِۚ 
َ
وَٱلأۡ مَاءِٓ  ٱلسَّ فيِ  مَا  يَعۡلمَُ   َ ٱللََّّ نَّ 

َ
أ تَعۡلمَۡ  لمَۡ 

َ
أ

ِ يسَِيرٞ  َٰلكَِ علَىَ ٱللََّّ   ﴾70إنَِّ ذَ
 «Разве ты не знаешь, что Аллаху известно 

то, что на небе и на земле? Поистине, это есть в 

Писании. Поистине, это для Аллаха легко» 

(22:70). 



94 

‘Абдуллах ибн ‘Амр ибн аль-‘Ас (да будет до-

волен Аллах им и его отцом) передаёт: «Я слы-

шал, как Посланник Аллаха (мир ему и благо-

словение Аллаха) сказал: “Аллах записал 

судьбы творений за пятьдесят тысяч лет до 

сотворения небес и земли”». 

Третья:  вера в то, что в этом мире суще-

ствует и происходит только то, что пожелает 

Аллах. Это касается и того, что связано с Его 

действиями, и того, что связано с действиями 

творений. Всевышний Аллах сказал о том, что 

связано с Его действиями: 

كَ يَخۡلقُُ مَا يشََاءُٓ وَيخَۡتَارُ ﴿    ﴾...وَرَبُّ
«Твой Господь создаёт, что пожелает, и из-

бирает» (28:68). 

 И Он сказал:  

ا يشََاءُٓ ﴿... ُ مَ    ﴾وَيفَۡعَلُ ٱللََّّ

 «А Аллах делает что пожелает» (14:27). 

 И Он сказал:  

رۡحَامِ كَيۡفَ يشََاءُٓ ﴿
َ
رُِكُمۡ فيِ ٱلأۡ َّذِي يصَُو     ﴾...هُوَ ٱل



95 

«Он — Тот, Кто придаёт вам в утробах такой 

облик, какой пожелает» (3:6).  

И Всевышний Аллах сказал о том, что свя-

зано с действиями творений: 

َٰتَلُوكُمۡ ﴿... ُ لسََلَّطَهُمۡ عَلَيۡكُمۡ فَلقََ    ﴾...وَلوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ

 «Если бы Аллах пожелал, то позволил бы им 

одержать верх над вами, и тогда они непре-

менно сразились бы с вами» (4:90). 

 И Он сказал:  

ُۖ فَذَرۡهُمۡ وَمَا يَفۡتَرُون﴿... كَ مَا فَعَلُوهُ  ﴾وَلوَۡ شَاءَٓ رَبُّ

«Если бы твой Господь пожелал, они не по-

ступали бы так. Оставь же их вместе с их из-

мышлениями» (6:112). 

Четвёртая:  вера в то, что Всевышний Аллах 

сотворил творения с их сущностью, каче-

ствами и движениями. Всевышний Аллах 

сказал: 

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ ﴿
ِ شَيۡءِٖۖ وهَُوَ علَىََٰ كُل 

َٰلقُِ كُل  ُ خَ   ﴾62ٱللََّّ
«Аллах — Творец всякой вещи. Он — Попе-

читель и Хранитель всякой вещи» (39:62).  



96 

 И Всевышний Аллах сказал:   

رَهُۥ تَقۡدِيرٗا﴿...  ﴾وخََلقََ كُلَّ شَيۡءٖ فَقَدَّ

«Он сотворил всякую вещь и предопределил 

её» (25:2).  

И Он сообщил, что Его пророк Ибрахим 

(мир ему) сказал своим соплеменникам: 

ُ خَلقََكُمۡ وَمَا تَعۡمَلُونَ ﴿  ﴾ 96وَٱللََّّ

 «Аллах сотворил вас и то, что вы делаете» 

(38:96). 

Вера в предопределение описанным образом 

не противоречит наличию у раба Аллаха воли 

в добровольных действиях и способности к их 

совершению, потому что шариат и объектив-

ная реальность указывают на то, что эта воля и 

эта способность у него есть. 

Что касается шариата, то Всевышний Аллах 

сказал о воле: 

اباً ﴿... هِۦِ مَـ َ خَذَ إلِيََٰ رَب     ﴾فَمَن شَاءَٓ ٱتَّ

«И всякий, кто пожелает, найдёт способ вер-

нуться к своему Господу» (78:39). 



97 

 И Он сказал:  

َّيَٰ شِئۡتُمُۡۖ ﴿... ن
َ

توُاْ حَرۡثكَُمۡ أ
ۡ

   ﴾...فَأ
«Приходите же на вашу пашню, когда и как 

пожелаете» (2:223). 

 И Он сказал о способности к действию:  

﴿ ْ طِيعُوا
َ
تُمۡ وَٱسۡمَعُواْ وَأ ا ٱسۡتَطَعۡ َ مَ قُواْ ٱللََّّ    ﴾ ...فٱَتَّ

«Бойтесь Аллаха по мере своих возможно-

стей, слушайте, повинуйтесь» (64:16). 

 И Он сказал:   

بَتۡ وعََلَيۡهَا مَا ٱكۡتسََبَتَۡۗ ﴿ َّا وُسۡعَهَا  لهََا مَا كَسَ ا إلِ ُ نَفۡسً   ﴾ ...لاَ يكُلَ فُِ ٱللََّّ

«Аллах не возлагает на душу ничего непо-

сильного для неё. Будет ей на пользу то, что она 

приобрела [благими деяниями], и будет ей во 

вред то, что она приобрела [дурными деяни-

ями]» (2:286). 

Что же касается объективной реальности, то 

ведь каждый человек знает, что обладает волей 

и способностью действовать, посредством ко-

торых он совершает действия либо отказыва-

ется от их совершения, и он различает то, что 



98 

происходит по его воле, как ходьба, например, 

и то, что происходит помимо его воли, как про-

бирающая его дрожь. Однако воля раба Аллаха 

и его способность действовать обусловлены 

волей Аллаха и Его могуществом. Всевышний 

Аллах сказал: 

قِيمَ  ﴿ ن يسَۡتَ
َ
ُ رَبُّ   28لمَِن شَاءَٓ مِنكُمۡ أ ءَٓ ٱللََّّ شََا ن ي

َ
َّآ أ وَمَا تشََاءُٓونَ إلِ

َٰلمَِينَ    ﴾29ٱلۡعَ
 «…тем из вас, кто желает следовать прямым 

путём. Но вы не пожелаете этого, если этого не 

пожелает Аллах, Господь миров» (84:28–29). А 

ещё весь мир подвластен Всевышнему Аллаху, 

и в Его владениях нет ничего выходящего за 

пределы Его знаний и воли. 

Вера в предопределение описанным нами 

образом не может использоваться в качестве 

оправдания отказа исполнять религиозные 

обязанности или совершения грехов, и оправ-

дывание такого поведения предопределением 

ложно по следующим причинам: 

1) Слова Всевышнего: «Многобожники ска-

жут: “Если бы Аллах пожелал, то ни мы, ни 



99 

наши отцы не приобщали бы сотоварищей и не 

запрещали бы ничего”. Таким же образом счи-

тали лжецами посланников те, кто были до 

них, пока они не вкусили Наше наказание. 

Скажи: “Есть ли у вас какое -либо знание, кото-

рое вы можете представить нам? Вы лишь сле-

дуете предположениям и лжёте”» (6:148). Если 

бы предопределение могло служить оправда-

нием, то Аллах не стал бы заставлять их вку-

сить Его наказание. 

2) Его Слова: «Мы отправили посланников, 

которые несли благую весть и предостерегали, 

дабы после пришествия посланников у людей 

не было никакого довода против Аллаха. Аллах 

— Могущественный, Мудрый» (4:165). Если бы 

предопределение могло служить оправданием 

для тех, кто поступал наперекор посланникам 

и противоречил им, то отправление посланни-

ков не лишало бы их довода [против Аллаха], 

потому что это противоречие им после их по-

слания происходит в соответствии с предопре-

делением Всевышнего Аллаха. 

3) Хадис, приведённый аль-Бухари и Мусли-

мом (приводится версия аль-Бухари). ‘Али ибн 



100 

Абу Талиб (да будет доволен им Аллах) пере-

даёт, что Пророк (мир ему и благословение Ал-

лаха) сказал: «О каждом из вас уже записано 

его место в Аду либо в Раю». Один человек из 

присутствующих спросил: «Почему бы нам то-

гда не положиться на предопределённое, [отка-

завшись от деяний]?» Он сказал: «О нет, труди-

тесь, и каждому будет облегчено».  Затем он 

прочитал: «Тому, кто делал пожертвования и 

был богобоязнен…»  (92:5).  

А в версии Муслима говорится: «И каждому 

будет облегчено то, для чего он был создан» . 

То есть Пророк (мир ему и благословение Ал-

лаха) велел трудиться и запретил полагаться на 

предопределённое. 

4) Всевышний Аллах дал Своим рабам веле-

ния и запреты, и при этом не возложил на них 

ничего непосильного. Всевышний Аллах 

сказал: 

﴿ ْ طِيعُوا
َ
تُمۡ وَٱسۡمَعُواْ وَأ ا ٱسۡتَطَعۡ َ مَ قُواْ ٱللََّّ    ﴾ ...فٱَتَّ

«Бойтесь Аллаха по мере своих возможно-

стей, слушайте, повинуйтесь» (64:16). 



101 

И Он же сказал:  

َّا وُسۡعَهَا ﴿ ا إلِ ُ نَفۡسً ٱللََّّ  ﴾...لاَ يكُلَ فُِ 

«Аллах не возлагает на душу ничего непо-

сильного для неё» (2:286).  

Если бы человек был принуждаем к совер-

шению определённых действий, то это озна-

чало бы, что от него требуется непосильное 

[сделать одно притом, что он принуждаем к 

другому и не в силах это изменить], а это 

ложно. Поэтому, если человек ослушивается 

Аллаха по  незнанию, забывшись или под при-

нуждением, то на нём нет греха, потому что у 

него есть оправдание, уважительная причина. 

5) Предопределение Всевышнего Аллаха — 

тайна, его никто не знает, пока оно не осуще-

ствится, а действию человека предшествует 

стремление и намерение это действие совер-

шить. Таким образом, желание совершить дей-

ствие не основывается на знании о предопре-

делении Аллаха, поэтому в подобном случае 

никак нельзя использовать предопределение в 

качестве оправдания, поскольку человек не мо-

жет оправдывать свои поступки тем, о чём у 



102 

него нет знания. 

6) Мы видим, что в земной жизни человек 

ставит перед собой мирские цели и делает всё, 

чтобы их достичь, а не поступает наоборот и 

оправдывает своё бездействие предопределе-

нием. Так почему же он отказывается делать 

то, что принесло бы ему пользу в том, что свя-

зано с религией, и делает вместо этого то, что 

наносит ему вред, а потом оправдывает своё 

поведение предопределением? Разве это не 

аналогичная ситуация? 

Приведём поясняющий пример. 

Если перед человеком две дороги, одна из 

которых ведёт в землю, в которой царит хаос — 

убийства, грабежи, насилие, страх и голод, а 

вторая — в землю, в которой царит порядок — 

безопасность, изобилие, уважение к жизни, че-

сти и имуществу людей, то какой доро гой он 

пойдёт? 

Он пойдёт второй дорогой, которая ведёт в 

землю, в которой царят порядок и безопас-

ность, и ни один разумный человек ни за что не 



103 

выберет дорогу, ведущую в землю, в которой 

царят произвол и опасность, оправдывая своё 

действие предопределением. Почему же, когда 

дело касается мира вечного, он следует путём, 

ведущим в Огонь, а не в Рай и оправдывает 

свой поступок предопределением? 

Вот другой пример. Мы видим, что боль-

ному выписывают лекарство, и он принимает 

его, хотя и испытывает к нему отвращение, и 

ему запрещают продукты, способные причи-

нить ему вред, и он отказывается от них, хотя 

ему их хочется, и всё это он делает ради того, 

чтобы выздороветь и спасти себя, и невоз-

можно представить, чтобы он отказался при-

нимать лекарство и воздерживаться от опас-

ных для него продуктов, оправдывая такое по-

ведение предопределением! Так почему этот 

человек не исполняет веления Аллаха и Его По-

сланника или нарушает запреты Аллаха и Его 

Посланника, а потом оправдывает своё поведе-

ние предопределением?! 

7) Если на человека, оправдывающего пред-

определением своё невыполнение религиоз-

ных обязанностей или совершение грехов, 



104 

нападёт кто -то и заберёт его имущество или 

обесчестит его, а потом приведёт в качестве 

оправдания предопределение и скажет: «Не 

упрекай меня, ибо это нападение произошло 

по предопределению Аллаха!», — то постра-

давший не примет такое оправдание и не удо-

вольствуется им. Так как же он не принимает 

от покушающегося на него оправдание пред-

определением, а сам приводит точно такое же 

оправдание, когда покушается на право Все-

вышнего Аллаха?! 

Сообщается, что повелитель верующих 

‘Умар ибн аль-Хаттаб (да будет доволен им Ал-

лах) как -то повелел отсечь кисти доставлен-

ному к нему вору, а тот сказал: «Подожди, о по-

велитель верующих! Я ведь украл по предопре-

делению Аллаха!» ‘Умар ответил: «Так ведь и 

мы отсечём тебе кисть по предопределению 

Аллаха!» 

Вера в предопределение приносит следую-

щие прекрасные плоды: 

1. Упование на Всевышнего Аллаха наряду с 

созданием причин для достижения желаемого, 



105 

вместо того чтобы надеяться на сами причины, 

потому что и причины, и следствия предопре-

делены Аллахом. 

2. Обретая желаемое, человек не впадает в 

самолюбование, потому что обретение желае-

мого — это милость Всевышнего Аллаха, ведь 

Он предопределил причины блага и успеха. А 

самолюбование заставляет человека забыть о 

необходимости благодарить за эту милость. 

3. Душевный покой и умиротворение сердца 

в отношении приходящего к нему из предопре-

делённого Всевышним Аллахом; отсутствие 

беспокойства и ропота в случае, когда желае-

мое не происходит или случается нечто непри-

ятное, потому что это происходит по пред-

определению Всевышнего Аллаха, Которому 

принадлежит власть над небесами и землёй, и 

предопределённое Им неизбежно. Всевышний 

Аллах сказал об этом: 

َٰبٖ ﴿ كتَِ فيِ  َّا  إلِ نفُسِكُمۡ 
َ
أ فيِٓ  وَلاَ  رۡضِ 

َ
ٱلأۡ فيِ  صِيبَةٖ  مُّ مِن  صَابَ 

َ
أ مَآ 

يسَِيرٞ    ِ ٱللََّّ علَىَ  َٰلكَِ  ذَ إنَِّ    ٓ هَا
َ
بۡرَأ نَّ ن 

َ
أ قَبۡلِ  ن  ِ مَا   22م  علَىََٰ  سَوۡاْ 

ۡ
تأَ ل كَِيۡلاَ 

ُ لاَ يُحبُِّ  مَۡۗ وَٱللََّّ َٰكُ تىَ كَُمۡ وَلاَ تَفۡرحَُواْ بمَِآ ءَا خُورٍ فاَت   ﴾23 كُلَّ مُخۡتَالٖ فَ



106 

«Любое несчастье, которое происходит на 

земле и с вами самими, записано в Писании 

ещё до того, как Мы сотворили его. Поистине, 

это для Аллаха легко. Мы поведали об этом для 

того, чтобы вы не печалились о том, что упу-

стили, и не радовались [беспечно] тому, что Он 

вам даровал. Аллах не любит всяких надмен-

ных бахвалов» (57:22–23). 

И Пророк (мир ему и благословение Аллаха) 

сказал: «Как же удивительно положение веру-

ющего! Поистине, всё в его положении — 

благо для него, и не дано это никому, кроме 

верующего. Если что -нибудь радует его, он 

благодарит [Аллаха], и это становится для 

него благом. Если же его постигает горе, он 

проявляет т ерпение, и это тоже становится 

благом для него». 

В отношении предопределения впали в за-

блуждение две группы людей: 

Первая:  джабриты, которые сказали, что че-

ловек принуждаем к тому, что делает, и не об-

ладает ни волей, ни способностью к действию. 



107 

Вторая:  кадариты, которые сказали, что че-

ловек абсолютно независим в своих действиях, 

в своей воле и способности действовать, и воля 

и могущество Всевышнего Аллаха никоим об-

разом на него не влияют. 

Ложность убеждений первой группы — 

джабритов — доказывают шариат и объектив-

ная реальность. 

Если говорить о шариате, то Всевышний Ал-

лах утвердил наличие у Его раба воли и отнёс 

действие к нему. Всевышний Аллах сказал:  

ن يرُيِدُ ٱلۡأٓخِرَةَ ﴿... م مَّ نۡيَا وَمِنكُ ن يرُيِدُ ٱلدُّ  ﴾ ...مِنكُم مَّ
  «Среди вас есть такие, которые желают 

мира этого, и такие, которые желают Послед-

ней жизни» (3:152). 

 И Всевышний Аллах сказал:  

عۡتَدۡناَ ﴿
َ
َّآ أ كُِمُۡۖ فَمَن شَاءَٓ فَليُۡؤۡمِن وَمَن شَاءَٓ فَلۡيَكۡفُرۡ  إنِ ب  وَقلُِ ٱلحۡقَُّ مِن رَّ

قُهَا  حَاطَ بهِِمۡ سُرَادِ
َ
َٰلمِِينَ ناَرًا أ    ﴾...للِظَّ

«И скажи: “Истина — от вашего Господа. 

Кто хочет, пусть верует, а кто не хочет, пусть не 

верует”. Мы приготовили для несправедливых 



108 

Огонь, стены которого будут окружать их со 

всех сторон» (18:29). 

 И Всевышний Аллах сказал:  

ل لِۡعَبيِدِ  ﴿ َٰمٖ  بظَِلَّ كَ  رَبُّ ا  وَمَ  َۗ فَعَلَيۡهَا سَاءَٓ 
َ
أ وَمَنۡ  ُۦۖ  ِ فَلنَِفۡسِه َٰلحِٗا  صَ عَمِلَ  نۡ  مَّ

46﴾ 
«Кто поступает праведно, тот поступает во 

благо себе. А кто творит зло, тот поступает во 

вред себе. Господь твой не поступает неспра-

ведливо со Своими рабами» (41:46). 

Что же касается объективной реальности, то 

каждый человек знает разницу между добро-

вольными действиями, которые он совершает 

по своей воле, как принятие пищи, питьё, по-

купка или продажа чего -либо, и тем, что про-

исходит помимо его воли, как в случае с дро-

жью, которая бьёт его во время лихорадки, и 

случайным падением с крыши. В первом случае 

человек действует сам, по своему выбору и без 

какого-либо принуждения, тогда как во втором 

он ничего не выбирает и не желает того, что с 

ним происходит. 



109 

Ложность убеждений второй группы — ка-

даритов — доказывают шариат и разум. 

Если говорить о шариате, то ведь Всевыш-

ний Аллах — Творец всего сущего, и всё суще-

ствует и происходит по Его воле, и Всевышний 

Аллах разъяснил в Своей Книге, что деяния 

Его рабов также происходят в соответствии с 

Его волей. Всевышний Аллах сказал:  

َٰتُ ﴿ نَِ ٱلبَۡي  جَاءَٓتۡهُمُ  مَا  بَعۡدِ  نَۢ  ِ م  بَعۡدِهمِ  مِنَۢ  َّذِينَ  ٱل تَتَلَ  ٱقۡ مَا   ُ ٱللََّّ شَاءَٓ  وَلوَۡ 
قۡتَتَلُواْ   ٱ مَا   ُ ٱللََّّ شَاءَٓ  وَلوَۡ  كَفَرَ   ن  مَّ ءَامَنَ وَمِنۡهُم  نۡ  مَّ فَمِنۡهُم  ٱخۡتَلفَُواْ  َٰكِنِ  وَلَ

يرُيِدُ  َ يَفۡعَلُ مَا  َٰكِنَّ ٱللََّّ    ﴾وَلَ
«Если бы Аллах пожелал, то следующие за 

ними поколения не сражались бы друг с другом 

после того, как к ним явились ясные знамения. 

Однако они разошлись во мнениях, одни из 

них уверовали, а другие не уверовали. Если бы 

Аллаху было угодно, то они не сражалис ь бы 

друг с другом, но Аллах вершит то, что поже-

лает» (2:253). 

 И Всевышний Аллах сказал:  

مَ ﴿ مۡلأََنَّ جَهَنَّ
َ
يِ لأَ َٰكِنۡ حَقَّ ٱلقَۡوۡلُ مِن  لَ َٰهَا وَ وَلوَۡ شِئۡنَا لَأٓتيَۡنَا كُلَّ نَفۡسٍ هُدَى



110 

جۡمعَِينَ 
َ
اسِ أ ةِ وَٱلنَّ    ﴾13مِنَ ٱلجِۡنَّ

«Если бы Мы пожелали, то наставили бы на 

прямой путь каждого человека, однако испол-

нится Слово Моё: “Я непременно заполню Ге-

енну [заслуживающими этого] джиннами и 

людьми — всеми вместе!”» (32:13). 

Что же касается разума, то ведь вся вселен-

ная принадлежит Всевышнему Аллаху, а чело-

век является её частью, и он тоже подвластен 

Всевышнему, а подвластный не может распо-

ряжаться во владениях властелина иначе как с 

Его позволения и в соответствии с Его волей . 

*** 

  



111 

Цели исламского вероубеждения 

Цель — по-арабски «хадаф» в значении «ми-

шень, в которую стреляют» и «объект стремле-

ний». 

Цели исламского вероубеждения — это её 

благородное предназначение и последствия 

твёрдой приверженности ей. Их много, и они 

разнообразны. Вот некоторые из них: 

1. Искренность намерения и поклонение од-

ному лишь Аллаху, потому что Он — Творец, у 

Которого нет сотоварищей, и обязательно 

устремляться лишь к Нему и поклоняться ис-

ключительно Ему.  

2. Освобождение разума и мышления от ха-

отичного блуждания, возникающего вслед-

ствие отсутствия в сердце этих убеждений, по-

тому что тот, в чьём сердце этих убеждений 

нет, либо обладатель пустого сердца, лишён-

ного каких -либо религиозных убеждений, по-

клоняющийся только осязаемой материи, либо 

его сердце наполнено неправильными убежде-

ниями, заблуждениями и суевериями. 



112 

3. Душевный покой и спокойное течение 

мыслей. У человека нет беспокойства в душе, и 

в мыслях его нет путаницы, потому что эти 

убеждения, эта акыда, связывают его с Его 

Творцом, и Он доволен им как распоряжаю-

щимся Господом, как выносящим решения За-

конодателем, и сердце его спокойно в отноше-

нии Его предопределения, и грудь его раскры-

вается навстречу исламу, и он не желает ника-

кой замены ему. 

4. Правильность устремлений (общей 

направленности всей деятельности человека) и 

действий за счёт отсутствия отклонений в по-

клонении Всевышнему Аллаху или во взаимо-

отношениях с людьми, потому что к основам 

этого вероубеждения относится вера в послан-

ников, п редполагающая следование их путём, 

исключающим какие -либо отклонения в 

устремлениях и действиях. 

5. Решительность и делах. Человек не упус-

кает возможность совершить благое деяние в 

надежде на награду от Аллаха и тщательно из-



113 

бегает грехов из страха перед Его карой, по-

скольку к основам этой акыды относится вера 

в Воскрешение и воздаяние за дела. 

Всевышний Аллах сказал:  

«Для всех будут степени, соответствующие 

тому, что они совершили. Господь твой не 

находится в неведении относительно того, что 

они совершают» (6:132). 

Пророк (мир ему и благословение Аллаха) 

побуждал к достижению этой цели, говоря: 

«Сильный верующий лучше и любимее для Ал-

лаха, чем слабый верующий, хотя в каждом из 

них благо. Стремись к тому, что приносит тебе 

пользу, проси помощи у Аллаха и не слабей, а 

если тебя постигнет беда, то не говори: “Если 

бы я сделал то -то и то -то, то было бы то -то и 

то-то”, — но говори: “Предопределение Ал-

лаха, и Он сделал, что пожелал”, — ибо, поис-

тине, “если бы” дают шайтану возможность 

действовать». Этот хадис приводит Мусли м. 

6. Формирование сильной общины, готовой 

пожертвовать самым дорогим во имя своей ре-

лигии и укрепления её опор, вне зависимости 



114 

от того, что ей придётся претерпеть ради этого. 

Всевышний Аллах сказал об этом: 

َٰهَدُواْ ﴿ اَبوُاْ وَجَ ِ وَرسَُولهِۦِ ثُمَّ لمَۡ يرَۡت َّذِينَ ءَامَنُواْ بٱِللََّّ مَا ٱلمُۡؤۡمِنُونَ ٱل إنَِّ
َٰدِقُونَ  ئكَِ هُمُ ٱلصَّ وْلََٰٓ

ُ
أ   ِ نفُسِهِمۡ فيِ سَبيِلِ ٱللََّّ

َ
َٰلهِِمۡ وَأ مۡوَ

َ
 ﴾ 15بأِ

  «Верующими являются только те, которые 

уверовали в Аллаха и Его Посланника, а потом 

не испытывали сомнений и сражались на пути 

Аллаха своим имуществом и своими душами. 

Именно они являются правдивыми» (49:15). 

7. Обретение счастья мирского и вечного пу-

тём праведности отдельного человека и обще-

ства, и получение награды и блага. Всевышний 

Аллах сказал об этом: 

ةٗ  ﴿ وَٰ حَيَ هُۥ  فَلَنُحۡييَِنَّ مُؤۡمِنٞ  وَهُوَ  نثَيَٰ 
ُ
أ وۡ 

َ
أ ذَكَرٍ  ن  ِ م  ا  َٰلحِٗ صَ عَمِلَ  مَنۡ 

نِ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ  سَ حۡ
َ
جۡرَهُم بأِ

َ
هُمۡ أ ُۖ وَلنََجۡزيَِنَّ بَِةٗ  ﴾ 97طَي 

  «Верующих мужчин и женщин, которые 

поступали праведно, Мы непременно одарим 

прекрасной жизнью и вознаградим за лучшее 

из того, что они совершали» (16:97). 

Это некоторые цели исламского убеждения. 



115 

Просим Всевышнего Аллаха, чтобы Он помог 

нам и всем мусульманам в их достижении. И 

хвала Аллаху, Господу миров! 

И мир и благословение Аллаха нашему Про-

року Мухаммаду, его семейству и всем его спо-

движникам! 

Автор  

Мухаммад ас-Салих аль-Усаймин  

***



 

116 

Оглавление 

 

Предисловие ........................................................... 2 

Исламская религия  ............................................... 5 

Столпы ислама  ..................................................... 13 

Основы исламских убеждений (‘акыды) ........ 18 

Вера в Аллаха Всевышнего ................................ 20 

Вера в ангелов ...................................................... 44 

Вера в Писания  .................................................... 52 

Вера в посланников ............................................ 55 

Вера в Последний день ....................................... 66 

Вера в предопределение ..................................... 93 

Цели исламского вероубеждения .................. 111 

Оглавление .......................................................... 116 

 
 

*** 



978-603-8591-89-5


