




 

ٌرسَِالةٌَ 

بيِعِيَّةٌِللِنِّسَاءٌِ مَاءٌِالطَّ ٌفٌِِالدِّ

ٌ
Épître concernant les sangs naturels 

des femmes 

ٌ
مَةِ   يخِْ العَلََّّ  بقَِلَمِ فَضِيلةَِ الشَّ

ثَيمِْيِن   دِ بنِْ صَالِحٍ العح مََّ  مُح
سْلِمِينَ  يهِْ وَللِمح ح لََح وَلوَِالَِِ  غَفَرَ اللََّّ

 
De la plume de l'émérite Cheikh, son 

éminence, 

Muhammad ibn Sâlih Al 'Uthaymîn 

Qu'Allah lui pardonne ainsi qu'à ses parents 
et aux musulmans. 



 

 
 2   

 يمٌِحٌِالرٌٌَّنٌِحٌَالرٌٌَّاللٌٌِبِسْمِ

Épître concernant les sangs naturels 

des femmes 
Au nom d’Allah, le Clément, le 

Miséricordieux. 

Louange à Allah, nous Le louons, nous 
cherchons Son assistance, nous implorons Son 
pardon et nous nous repentons à Lui, nous nous 
réfugions auprès d'Allah contre les maux de nos 
âmes et les méfaits de nos œuvres. Quiconque 
Allah guide, alors nul ne peut l'égarer ; et celui 
qu'Allah égare, nul ne peut le guider ; et j'atteste 
qu'Il n'y a aucune divinité digne d'adoration 
excepté Allah, l'Unique et sans associé, et 
j'atteste que Muḥammad est Son serviteur et Son 
Messager, Qu'Allah prie sur lui et le salue 
pleinement ainsi que sa famille, ses Compagnons 
et quiconque les suit en toute vertu jusqu'au Jour 
de la Rétribution. 

Ceci étant dit : Les types d'écoulement de sang 
dont est atteinte la femme sont : les menstrues, 
les métrorragies et les lochies. Cela fait partie des 
points importants qui ont besoin d'être expliqués 
et dont les statuts juridiques doivent être connus, 



 

 
 3   

et pour lesquels le vrai doit être distingué de 
l'erreur vis-à-vis de ce que les savants ont évoqué 
à ce sujet. Ainsi, il est indispensable que lorsque 
nous choisissons un avis ou que nous 
considérons un autre comme étant faible, de se 
référer à ce qui a été rapporté dans le Livre et la 
Tradition Prophétique. 

1- Car ils sont les deux sources de base sur 
lesquelles se fondent les décrets d'Allah - Élevé 
soit-Il - par le biais desquels Ses serviteurs 
L'adorent et dont Il les a chargés. 

2- Car s'appuyer sur le Livre et la Tradition 
Prophétique engendre la tranquillité du cœur et 
de l'esprit, l'épanouissement de la poitrine et le 
désengagement de la responsabilité. 

3- Car tout ce qui est en dehors de ces deux 
sources a besoin d'être prouvé et ne peut être un 
argument à lui seul. 

En effet, il n'y a aucun argument excepté dans 
la Parole d'Allah - Élevé soit-Il - et la parole de 
Son Messager صلى الله عليه وسلم ainsi que la parole des savants 
parmi les Compagnons, d'après l'avis le plus 
vraisemblable, à condition qu'elle ne soit pas 
contraire au Livre ou la Tradition Prophétique, ou 



 

 
 4   

que la parole d'un autre Compagnon s'y oppose ; 
en effet, s'il y a dans le Livre et la Tradition ce qui 
est contraire à cette parole, alors nous faisons 
prévaloir ce qu'il y a dans le Livre et la Tradition. 
Si cette parole contredit celle d’un autre 
Compagnon, il faut rechercher laquelle des deux 
est la plus vraisemblable, puis retenir celle-ci, 
conformément à Sa parole (Élevé soit-Il) : 

سُولِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ ﴿... ِ وَٱلره وهُ إلِيَ ٱللَّه َٰزعَۡتُمۡ فيِ شَيۡءٖ فَرُدُّ فإَنِ تنََ
ويِلاً 

ۡ
حۡسَنُ تأَ

َ
خَيۡرٞ وَأ َٰلكَِ  ِۚ ذَ ِ وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ  ﴾ بٱِللَّه

 Et si vous êtes en désaccord sur un sujet, 
confiez-en la résolution à Allah et à Son 
Messager, si vous croyez en Allah et au Jour 
dernier. Ce sera bien meilleur et mènera à une 
issue plus favorable. [Les Femmes, 4 : 59]. 

Voici donc une épître concise au sujet de ce 
qui a besoin d'être explicité à propos de ces 
différents types de sang et de leurs statut 
juridiques. Elle se compose des chapitres 
suivants : 

Chapitre 1 : De la signification des menstrues 
et la sagesse derrière elles. 



 

 
 5   

Chapitre 2 : De la période des menstrues et 
leur durée. 

Chapitre 3 : Des incidents potentiels qui 
troublent les menstrues. 

Chapitre 4 : Des statuts juridiques liés aux 
menstrues. 

Chapitre 5 : Des métrorragies et leurs statuts 
juridiques. 

Chapitre 6 : Des lochies et leurs statuts 
juridiques. 

Chapitre 7 : De l'utilisation de ce qui empêche 
les menstrues ou ce qui les provoque, et ce qui 
empêche la grossesse ou qui provoque 
l'avortement. 

Chapitre 1 : De la signification des 

menstrues et de la sagesse derrière elles. 

Linguistiquement, le terme (menstrues) 
désigne : l'écoulement d'une chose et sa 
circulation. 

Et dans la Législation, cela désigne : le 
saignement dont la femme est atteinte en 



 

 
 6   

conséquence de sa nature, sans raison et à des 
temps connus. C'est un sang qui s'écoule 
naturellement et  qui n'est pas issu d'une maladie, 
d'une blessure, d'une chute ou d'un 
accouchement. Étant donné qu'il s'agit de sang 
naturel, celui-ci varie en fonction de l'état de la 
femme, son environnement et du climat dans 
lequel elle vit. C'est pourquoi, les femmes 
diffèrent à son sujet d'une manière différente et 
apparente. 

Et la sagesse dans cela est que puisque le 
fœtus est dans le ventre de sa mère, il n'est pas 
possible de l'alimenter de la même manière dont 
s'alimente quiconque est hors du ventre ; de 
même, il n'est pas possible à la plus 
miséricordieuse créature envers lui de lui faire 
parvenir aucune sorte d'aliments. Alors, à ce 
moment-là, Allah - Élevé soit-Il - a instauré chez 
la femme des échanges sanguins par lesquels le 
fœtus se nourrit dans l’utérus de sa mère, sans 
avoir besoin de manger ni de digérer ; Ces 
nutriments lui parviennent à travers le cordon 
ombilical, et le sang circule dans ses vaisseaux 
pour le nourrir. Béni soit Allah, le meilleur des 
créateurs." 

Voici donc la sagesse de ces menstrues ; c'est 



 

 
 7   

pourquoi, lorsque la femme est enceinte, ses 
menstrues cessent, et rares sont les femmes 
enceintes qui sont atteintes de menstrues. Il en 
est de même des femmes qui allaitent, ces 
dernières ont peu de menstrues, surtout au début 
de la période d'allaitement. 

Chapitre 2 : De la période des menstrues 

et leur durée. 

Le propos dans ce chapitre portera sur deux 
points : 

Le premier est à propos de l'âge au cours 
duquel les menstrues se manifestent. 

Le second est à propos de la durée des 
menstrues. 

En ce qui concerne le premier : La tranche 
d'âge au cours de laquelle les menstrues sont 
présentes habituellement se situe entre douze et 
cinquante ans, et il se peut que la femme ait des 
menstrues avant cela ou après, en fonction de 
son état, son environnement et du climat dans 
lequel elle vit. 

Les savants (qu'Allah leur fasse miséricorde) 
ont divergé concernant le fait de savoir : Est-ce 



 

 
 8   

que les menstrues ont un âge limite de début et 
de fin précis, de sorte que la femme ne peut être 
menstruée avant cela ou après, et il faut donc 
considérer les écoulements sanguins, qu'elle 
pourrait avoir avant cet âge ou après, comme 
étant un sang altéré et non pas menstruelle ? 

Les savants ont eu des avis différents à ce 
sujet. Après avoir évoqué ces divergences, Ad-
Dârimî a déclaré : « Pour moi, tout cela est une 
erreur ! Car la référence, dans tous les cas, se 
base sur la présence [de sang]. Ainsi, quelle que 
soit la quantité, dans n’importe quelle situation et 
à n’importe quel âge, cela doit être considéré 
comme des menstrues. Et Allah est plus savant. 
»1. 

Ce qu'a dit Ad-Dârimî est exact et juste. Et c'est 
le choix de Cheikh Al Islâm Ibn Taymiyyah2. Ainsi 
donc, dès que la femme voit des menstrues alors 
elle est considérée menstruée, et cela même si 
elle a moins de 9 ans ou plus de 50 ans ; cela 

 
1 Les jugements relatifs à la femme perplexe concernant les 
menstrues, d'Ad-Dārimī (page : 17). 
2 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des menstrues / Chapitre : 
La femme en état de menstrues accomplit tous les rites excepté a 
circumambulation autour de la Maison (n°305) ; et Muslim dans : 
Livre du pèlerinage / Chapitre : Explication des formes de l'état de 
sacralisation (Al Ihrâm) (n°1211). 



 

 
 9   

parce qu'Allah et Son Messager صلى الله عليه وسلم ont rattaché les 
décrets concernant les menstrues à leur 
présence et Allah et Son Messager صلى الله عليه وسلم n'ont pas 
délimité d'âge précis pour cela. Il est donc 
obligatoire de se référer à leur présence sur 
laquelle les décrets ont été rattachés. Déterminer 
les menstrues selon un âge précis a besoin d'une 
preuve issue du Livre ou de la Tradition 
Prophétique, et il n'y a aucune preuve à ce sujet. 

Quant au second point, celui-ci concerne la 
durée des menstrues, c'est-à-dire : la période de 
son temps. 

Les savants ont beaucoup divergé sur ce sujet, 
évoquant environ six ou sept avis. Ibn Al Mundhir 
(qu’Allah lui fasse miséricorde) a déclaré : « Un 
groupe a affirmé qu’il n’existe pas de limite 
précise en nombre de jours pour la durée 
minimale ou maximale des menstrues. »1. 

Je dis : " Cette parole est comme la parole 
précédente d'Ad-Dârimî, et elle est le choix de 
Cheikh Al Islâm Ibn Taymiyyah, et c'est ce qui 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre de la 'Umrah / Chapitre : De 
la récompense de la 'Umrah selon la fatigue (n°1662) et Muslim 
dans : Livre du Pèlerinage / Chapitre : De l'explication des 
différentes formes de l'Ihrâm (n°1211). 



 

 
 10   

exact et juste. C'est ce qu'indiquent le Livre, la 
Tradition Prophétique et la prise en considération. 

La première preuve est donc la parole d’Allah, 
exalté soit-Il : 

يِ ﴿ ف ٱلن سَِاءَٓ  فٱَعۡتَزِلوُاْ  ذٗى 
َ
أ هُوَ  قُلۡ  ٱلمَۡحِيضِِۖ  عَنِ  لُونكََ  ـ َ وَيسَۡ

هُرۡنَ   يَطۡ يَٰ  بُوهُنه حَته  ﴾ ...ٱلمَۡحِيضِ وَلاَ تَقۡرَ

 Ils te demandent à propos des menstruations. 
Réponds : « C’est une gêne, alors tenez-vous à 
l’écart des femmes pendant cette période et ne 
les approchez qu’une fois qu’elles sont purifiées... 
» [La Vache, 2 : 222] Ainsi, Allah a fait de la pureté 
[l'absence de sang] la fin de l'interdiction et non 
pas l'écoulement d'un jour et d'une nuit, trois 
jours, ou quinze jours, etc. Ceci prouve que la 
présence et l'absence des menstrues est le motif 
juridique derrière ce décret [C'est-à-dire : La 
permission d'avoir un rapport charnel avec son 
épouse ou pas]. Ainsi donc, dès lors où les 
menstrues sont présentes, le décret est attesté ; 
et dès lors où la femme en est purifiée, ses 
décrets disparaissent. 

La seconde preuve : Il est authentiquement 
rapporté dans le Sahîh Muslim que le Prophète صلى الله عليه وسلم 



 

 
 11   

a dit à 'Aïcha (qu'Allah l'agrée), lorsqu’elle eut ses 
menstrues après être entrée en état de sacralité 
pour la 'Umrah : 

، غَيرَْ أَنْ لََ تَطُوفيِ باِلْبيَتِْ حَتَّى تَطْهُرِي«. قَالَتْ:  »افْعَليِ مَا يَفْعَلُ الْحَاجُّ

ا كَانَ يَوْمُ النَّحْرِ طَهُرَتْ، فَأَفَاضَتْ.  فَلَمَّ

 « Fais ce que le pèlerin fait, excepté la 
circumambulation autour de la Maison [Sacrée] 
jusqu'à ce que tu sois pure. » Elle a dit : " Et 
lorsqu'arriva le Jour du Sacrifice, je me purifiai de 
nouveau et j'accomplis alors la circumambulation. 
" Le hadith1. 

Et dans les Deux Recueils Authentiques, le 
Prophète صلى الله عليه وسلم lui a dit : 

 . »انتَظرِِي فَإذَِا طَهُرْتِ فَاخْرُجِي إلَِى التَّنْعِيمِ«

 « Attends. Lorsque tu seras pure, alors rends-
toi à At-Tan'îm. »2. Ainsi, le Prophète صلى الله عليه وسلم a précisé 
que la véritable interdiction concerne l’état de 
pureté, et non un moment précis. Cela montre 
donc que la règle dépend de la présence ou de 

 
1 Épître sur les noms auxquels le Législateur a attaché les 
jugements (page : 35) 
2 Référence précédente (page : 36). 



 

 
 12   

l’absence des menstrues. 
La troisième preuve : Ces estimations et ces 

détails mentionnés par quiconque les a 
mentionnés parmi les jurisconsultes concernant 
ce sujet ne sont pas présents dans le Livre d'Allah 
(Élevé soit-Il) ni dans la Tradition du Messager 
d'Allah صلى الله عليه وسلم bien que le besoin, plutôt la nécessité 
appelle à leur explication ; si donc c'était quelque 
chose que les serviteurs devaient comprendre et 
à travers lequel ils devaient adorer Allah, Allah et 
Son Messager صلى الله عليه وسلم l'auraient certainement et 
manifestement expliqué à chacun. Cela en raison 
de l'importance des décrets qui en découlent, tels 
que : la prière, le jeûne, le mariage, le divorce, 
l'héritage, et autres comme décrets. Comme Allah 
et Son Messager صلى الله عليه وسلم ont expliqué le nombre de 
prières, leurs temps, leurs inclinaisons et leurs 
prosternations ; De même pour l'aumône légale : 
ses biens concernés, ses parts, son montant, et 
son déboursement, etc.  Ou le jeûne : sa durée et 
son temps. Ou encore le pèlerinage, et ce qui est 
en deça de cela. Même dans les bonnes 
manières de manger, boire, dormir, avoir des 
relations sexuelles, s’asseoir, entrer et sortir de la 
maison, ou encore dans les règles pour satisfaire 
ses besoins, jusque dans le nombre d’essuyages 
pour se nettoyer, ainsi que dans d’autres détails 
minutieux et majestueux par lesquels Allah a 



 

 
 13   

complété la religion et parachevé Son bienfait 
envers les croyants. Comme Il (Élevé soit-Il) l’a dit 
:  

ِ شَيۡءٖ ﴿...
ل كُِل  َٰنٗا  َٰبَ تبِۡيَ تَ لنَۡا عَلَيۡكَ ٱلكِۡ  ﴾ ...وَنزَه

 ...Et Nous avons révélé sur toi le Livre comme 
explication de toute chose... 

[Les Abeilles, 16 : 89]. Il (Élevé soit-Il) a dit :  

هِْ ﴿... ي يدََ ينَْ  بَ هذِي  ال دِيقَ  تصَْ كِن  ـَ وَل يُفْتَرَى  ا  حَدِيثً كَانَ  مَا 
 ﴾ ...وَتَفْصِيلَ كُله شَيْء  

 {...n’est pas une invention, mais la 
confirmation des Ecritures antérieures et l’exposé 
détaillé de toute chose...} [Joseph, 12 : 111]. 

Puisque ces estimations et ces détails n'ont 
pas été spécifiés dans le Livre d'Allah, Élevé soit-
Il, ni dans la Tradition du Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم, il 
est clair que les décrets juridiques en lien avec les 
menstrues ne leur sont pas rattachés ; en fait, ils 
sont rattachés à la présence ou l'absence de ce 
que l'on appelle : les menstrues ; et cette preuve 
- je veux dire : l'absence de la mention du décret 
dans le Livre et la Tradition est une preuve de 



 

 
 14   

l'absence de sa considération - te sera bénéfique 
concernant ce sujet ainsi d'autres sujets de 
science ; car les décrets juridiques ne 
s'établissent que par une preuve de la Législation 
[issue] du Livre d'Allah, de la Tradition de Son 
Messager صلى الله عليه وسلم, d'un consensus connu ou d'une 
analogie correcte. Cheikh Al-Islâm Ibn Taymiyyah 
(qu’Allah lui fasse miséricorde) a dit dans l’une de 
ses règles : « Parmi cela, il y a l’appellation des 
menstrues, qu’Allah a liées à divers décrets dans 
le Livre et la Tradition prophétique, sans en 
préciser la moindre durée, ni la plus longue, ni 
l’intervalle de purification entre deux périodes. 
Cela concerne pourtant toute la communauté et 
son besoin à ce sujet, et la langue arabe ne 
distingue pas entre telle ou telle estimation. Ainsi, 
celui qui fixe une limite en la matière s’écarte 
assurément du Livre et de la Tradition. »1. Fin de 
citation. 

La quatrième preuve : La considération, c'est-
à-dire : l'analogie correcte et cohérente ; cela 
parce qu'Allah (Élevé soit-Il) a expliqué que les 
menstrues sont une nuisance ; ainsi donc, quand 
les menstrues sont présentes, la nuisance l'est 
aussi, et il n'y a pas de différence entre le 

 
1 Référence précédente (page : 38). 



 

 
 15   

deuxième jour et le premier jour, ni entre le 
quatrième et le troisième, ni entre le seizième jour 
et le quinzième jour, ni entre le dix-huitième et le 
dix-septième. Ainsi donc, les menstrues sont des 
menstrues, et la nuisance est une nuisance. Le 
motif présent dans les deux jours est identique. 
Par conséquent, comment peut-il être exact de 
différencier dans le décret entre les deux jours 
alors qu'ils sont équivalents dans le motif ? Ceci 
ne diffère-t-il pas de l'analogie correcte ? N'est-ce 
pas que l'analogie correcte rend équivalent les 
deux jours dans le décret étant donné qu'ils sont 
équivalents dans le motif ?  

La cinquième preuve : la divergence et la 
confusion des avis de ceux qui ont déterminé la 
période. En effet, cela indique que dans ce sujet, 
il n'y a aucune preuve vers laquelle revenir ; en 
fait, ce sont juste des décrets d'efforts 
d'interprétation et sujets à l'erreur comme à 
l'exactitude, dont aucune des deux n'est plus 
digne d'être suivie que l'autre ; et, en cas de 
dispute, la référence est le Livre et la Tradition 
Prophétique. 

Si donc la force de l'avis disant qu'il n'y a pas 
de limite minimale ou maximale pour les 
menstrues t'est apparue et que ceci est l'avis 



 

 
 16   

vraisemblable, sache alors que tout ce que la 
femme voit comme sang naturel qui n'a pas de 
cause issue d'une blessure, ou ce qui y 
ressemble, est du sang menstruel sans aucune 
estimation de temps ou d'âge, à moins que ce 
sang ne soit continu chez la femme et qu'il ne 
s'interrompt jamais, ou alors qu'il s'interrompt 
durant une courte période, comme pendant un 
jour ou deux jours dans le mois, ainsi donc ce sont 
des métrorragies. Et - si Allah (Élevé soit-Il) le 
souhaite - nous expliquerons ce que sont les 
métrorragies et leurs décrets. 

Cheikh Al Islâm Ibn Taymiyyah a dit : " Le 
fondement concernant tout ce qui sort de l'utérus 
est qu'il s'agit de menstrues jusqu'à ce qu'une 
preuve établisse qu'il s'agit des métrorragies. "1. 

Il a également déclaré : "Tout écoulement de 
sang doit être considéré comme des menstrues 
dès lors qu’on ignore s’il s’agit de sang veineux 
ou provenant d’une blessure."2 (Fin de citation) 

Et cet avis, tout comme il est le plus 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî, Livre de la foi / Chapitre : De la facilité 
de la religion (n°39), d'après Abû Hurayrah (qu'Allah l'agrée). 
2 Rapporté par Al Bukhârî : Livre des hauts faits / Chapitre sur la 
description du Prophète صلى الله عليه وسلم (n°3560), et par Muslim : Livre des 
mérites / Chapitre sur son éloignement صلى الله عليه وسلم des péchés (n°77/2327). 



 

 
 17   

vraisemblable en termes de preuve, est aussi 
plus proche en termes de compréhension et de 
perception. De même, il est plus le facile à 
appliquer que ce que les tenants de l'estimation 
ont mentionné, et qui n'est pas comme cela. Cet 
avis est le plus à même d'être accepté en raison 
de sa conformité avec l'esprit de la religion 
islamique et sa règle, qui est la facilité et la 
simplicité. Allah (Élevé soit-Il) a dit : 

نِ مِنۡ حَرَجٖ ﴿... ي ِ  ﴾ ...وَمَا جَعَلَ عَلَيۡكُمۡ فيِ ٱلد 

 ...Et Il ne vous a pas imposé de contrainte 
dans la religion... [Le Pèlerinage, 22 : 78]. Et il صلى الله عليه وسلم 
dit : 

دُوا وَقَارِبُوا وَأَبشِْرُوا«. ينَ أَحَدٌ إلََِّ غَلَبهَُ فَسَدِّ ينَ يُسْرٌ وَلَنْ يُشَادَّ الدِّ  »إنَِّ الدِّ

 « Certes, la religion est facile ; et personne ne 
fait preuve de dureté dans la religion sans qu'elle 
ne le terrasse ; soyez le plus juste possible, 
rapprochez-vous du mieux possible et recevez 
les bonnes nouvelles. » Rapporté par Al Bukhârî1. 

Et parmi les comportements du Prophète صلى الله عليه وسلم :  

 
1 Majmû' Al Fatâwâ (19/238-239). 



 

 
 18   

 »أَنَّهُ مَا خُيِّرَ بيَنَْ أَمْرَيْنِ إلََِّ اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إثِْمًا«.

 « Il n'a jamais eu le choix entre deux affaires 
sans qu'il choisisse la plus facile, tant qu’il n’y 
avait pas un péché en cela »1. 

Les menstrues de la femme enceinte : 

La plupart du temps, lorsqu’une femme est 
enceinte, ses règles s’arrêtent. L’imam Ahmed 
(qu’Allah lui fasse miséricorde) a déclaré : « Les 
femmes ne reconnaissent la grossesse qu’à 
l’arrêt des règles. »2. 

Si une femme enceinte voit du sang peu de 
temps avant l'accouchement, comme deux jours 
ou trois, et qu'il est accompagné de contractions, 
alors il s'agit des lochies. Et si c'est longtemps 
avant l'accouchement, ou peu de temps avant 
celui-ci mais qu'il n'y a pas de contractions, alors 
ce ne sont pas les lochies. Mais s'agit-il des 
menstrues, impliquant les décrets lui étant liées ? 
Ou est-ce du sang altéré pour lequel on ne lui 
applique pas les décrets liés aux menstrues ? 

Les gens de science ont divergé à ce sujet, 

 
1 Al Awsat (2/356). 
2 Voir : Al Mughnî (1/405). 



 

 
 19   

mais ce qui est correct est qu'il s'agit de 
menstrues si elles sont semblables à ses 
menstrues habituelles ; parce que le principe de 
base du sang qui touche la femme est qu'il s'agit 
de menstrues dès lors où il n'y a aucune cause 
qui empêche qu'elles n'en soient, et il n'y a rien 
dans le Livre et la Tradition Prophétique affirmant 
que la femme enceinte ne peut être atteinte des 
menstrues. 

C’est aussi l’avis de Mâlik1, de Châfi'î2 et le 
choix de Cheikh Al Islâm Ibn Taymiyyah. Dans 
son livre "Al Ikhtiriyât" (p. 30), il précise : « Al 
Bayhaqî a rapporté cela d’après Ahmed, et même 
qu’il a fini par adopter cet avis. » (Fin de citation). 

Ce faisant, on établit pour la femme enceinte 
qui a des menstrues ce qu'on a établi pour la 
femme non enceinte qui a des menstrues, 
excepté concernant deux sujets : 

Le premier sujet : le divorce. En effet, il est 
interdit de divorcer, durant sa période de 
menstrues, une femme qui est tenue de respecter 
la période de viduité tandis que ceci n'est pas 
interdit si la femme est enceinte. Cela parce que 

 
1 Al Mudawwanah (1/155) ; An-Nawâdir Waz-Ziyâdât (1/136). 
2 Ikhtilâf Al Fuqahâ' (page : 193), Al Marwazî et Al Awsat (2/239). 



 

 
 20   

divorcer une femme durant sa période de 
menstrues et qui n'est pas enceinte diverge de Sa 
Parole (Élevé soit-Il) : 

تهِِنه ﴿...  ﴾ ...فَطَل قُِوهُنه لعِدِه

 ...Alors, divorcez-les en respectant leur 
période de viduité... [Le Divorce, 65 : 3]. En ce qui 
concerne le divorce de la femme enceinte en 
période de menstrues, alors cela ne diverge pas 
de cette Parole car celui qui divorce une femme 
enceinte, l'a certes divorcée conformément à son 
délai de viduité, qu'elle ait été menstruée ou pure, 
car son délai de viduité est lié à la grossesse ; 
c'est pourquoi, il ne lui est pas interdit non plus de 
la divorcer même après un rapport sexuel, à la 
différence des autres femmes. 

Le second sujet : les menstrues de la femme 
enceinte ne prennent pas fin avec la période de 
viduité, à la différence des menstrues chez les 
autres femmes ; parce que le délai de viduité de 
la femme enceinte ne prend pas fin lors de 
l'accouchement, qu'elle soit menstruée ou non ; 
en raison de Sa Parole (Élevé soit-Il) :  

...﴿ َ وْل
ُ
ضََعْنَ حَملَْهُنه اوَأ ن ي

َ
جَلُهُنه أ

َ
حْماَلِ أ

َ
 ﴾ ...تُ الأ



 

 
 21   

 Le délai de viduité pour les femmes enceintes 
se termine au moment de l’accouchement. [Le 
Divorce, 65 : 4]. 

Chapitre 3 : Des situations 

exceptionnelles concernant les menstrues. 

Il y a divers types de situations exeptionnelles 
à propos des menstrues : 

Le premier type : une augmentation [de la 
durée] ou une diminution, par exemple lorsque la 
période [des menstrues] d'une femme est de six 
jours et que le saignement continue pendant sept 
jours, ou que ses menstrues durent 
habituellement sept jours et qu'elles 
s'interrompent au bout de six jours. 

Le second type : un avancement ou un 
retardement, par exemple, sa période habituelle 
est à la fin du mois, mais elle voit ses menstrues 
en début de mois ; ou son habitude est au début 
du mois, et elle les voit en fin de mois. 

Les gens de science ont divergé sur le décret 
juridique concernant ces deux types ; et ce qui est 
correct est que dès lors où elle a vu du sang, alors 
elle est menstruée ; et quand elle se purifie de ses 
menstrues, elle est alors pure, que ce soit plus ou 



 

 
 22   

moins que sa période habituelle, et que cela soit 
en avance ou en retard sur sa période habituelle 
; et nous avons déjà mentionné la preuve de cela 
dans le chapitre précédent, de sorte que le 
Législateur a rattaché les décrets des menstrues 
à leur présence. 

C’est l’avis de Châfi'î1 et le choix de Cheikh Al 
Islâm Ibn Taymiyyah2. L’auteur du livre "Al 
Mughnî" a appuyé cette opinion en affirmant que 
si l’habitude avait été prise en compte comme 
indiqué dans l’école juridique, le Prophète صلى الله عليه وسلم 
l’aurait expliqué à sa communauté et n’aurait pas 
retardé sa clarification. Puisqu'il n'est pas permis 
de retarder l'explication au-delà de son temps et 
que ses épouses ainsi que les autres femmes 
avaient besoin que cela leur soit clarifié à chaque 
instant, il était donc inconvenable qu'il soit 
insouciant à ce sujet, Il n’a pas été rapporté de sa 
part صلى الله عليه وسلم la mention du cycle habituel ni son 
explication, sauf en ce qui concerne la femme 
atteinte de métrorragies.3. Fin de citation. 

Le troisième type : jaunâtre ou brunâtre, où le 
sang apparaît jaune comme la lymphe des plaies 

 
1 Al Umm (1/82). 
2 Majmû' Al Fatâwâ (19/238-239). 
3 Al Mughnî (1/396). 



 

 
 23   

ou d’une teinte trouble entre le jaune et le noir. 
Ainsi, si cela survient pendant les menstrues ou y 
est lié avant la purification, il s’agit bien de 
menstrues auxquelles s’appliquent les règles 
correspondantes ; mais si cela arrive après la 
purification, ce ne sont pas des menstrues, 
conformément aux paroles de Oum ‘Atiyyah 
(qu’Allah l’agrée) : Nous ne prêtions pas attention 
au liquide jaunâtre et brunâtre après la 
purification. Rapporté par Abû Dâwud avec une 
chaine authentique1, Al Bukhârî a également 
rapporté une version sans la mention : "Après la 
purification." Cependant, il a intitulé ce chapitre : 
"Chapitre : Le liquide jaunâtre et brunâtre en 
dehors des jours menstruels."2. 

Dans son explication : " Fath Al Bârî ", Ibn Hajar 
a dit : " Il indique par cela le fait de réunir ce hadith 
avec le hadith précédent de 'Aïcha (qu'Allah 
l'agrée) dans sa parole : " jusqu'à ce que tu vois 
la perte blanche. " Entre le hadith d’Oum Atiyyah 
(qu’Allah l’agrée) mentionné dans ce chapitre et 
celui d’Aïcha (qu’Allah l’agrée), le second 

 
1 Rapporté par Abû Dâwud : Livre de la purification ; Chapitre : La 
femme qui voit les écoulements troubles et jaunâtres après la 
pureté (n°307). 
2 Rapporté par Al Bukhârî : Livre des menstrues / Chapitre des 
sécrétions jaunâtres et troubles en dehors des jours de menstrues 
(n°326). 



 

 
 24   

concerne les pertes jaunâtres et brunâtres 
observées pendant les jours de menstruation, 
tandis que la parole d’Oum Atiyyah se rapporte à 
ces pertes en dehors des jours menstruels.1. Fin 
de citation. 

Le hadith de 'Aïcha auquel il se réfère est celui 
qu’Al Bukhârî a clairement commenté juste avant 
ce chapitre2, expliquant que les femmes avaient 
l’habitude de lui envoyer des morceaux de tissu 
(qu’elles inséraient pour vérifier s’il restait des 
traces de menstrues) contenant du coton 
imprégné de pertes jaunâtres, et elle disait : « Ne 
vous hâtez pas jusque ce que vous voyiez les 
pertes blanches. »3. 

La perte blanche est un liquide blanc que 
l'utérus produit au moment de l'interruption des 
menstrues. 

Le quatrième type : l'intermittence dans les 
menstrues, de sorte que la femme voit du sang 
un jour et un autre elle est pure, ou ce qui y 

 
1 Fatḥ Al Bārī (1/ 426). 
2 Saḥîḥ Al Bukhârî (1/71). 
3 Rapporté en commentaire par Al Bukhârî : Livre des menstrues 
/ Chapitre du commencement et de la fin des menstrues, avant le 
hadith (n°320). 



 

 
 25   

ressemble. Il y a alors 2 cas : 

Le premier cas : ceci est constant chez la 
femme, tout le temps ; c'est alors du sang 
métrorragique et celle qui en est atteint doit se 
considérer comme telle. 

Le deuxième cas : il n'est pas continu chez elle, 
mais il apparaît à un certain moment et elle 
retrouve son état de pureté valide à d'autre. Les 
savants (qu'Allah leur fasse miséricorde) ont 
divergé concernant cette pureté. Est-elle 
synonyme de purification ou doit-on lui appliquer 
les décrets des menstrues ? 

Selon l'école juridique de Châfi'î, dans l'avis le 
plus authentique, il est conseillé de lui appliquer 
les règles des menstrues, ce qui en fait donc des 
menstrues. C'est également l'avis de Cheikh Al 
Islâm Ibn Taymiyyah, de l'auteur d'Al Fâ'iq1 et de 
l'école d'Abû Hanîfah2.3 Cela car la perte blanche 
n'a pas été vue et parce que si on considérait 
cette interruption comme un état de pureté, alors 
ce qui l'aurait précédée aurait été des menstrues, 
et ce qui l'aurait suivie aurait été des menstrues, 

 
1 Rapporté d'elles dans Al Insâf. 
2 Al Asl (2/19-20) 
3 Al Umm (1/83-84). 



 

 
 26   

et personne n'a affirmé cela. Et parce que sinon 
le délai de viduité relatif aux cycles menstruels 
aurait expiré au bout de cinq jours ; et parce que 
si on l'avait considéré comme un état de pureté, 
une gêne et une difficulté en auraient résulté à 
cause du lavage de purification [que l'état de 
purification implique] tous les deux jours. Et la 
gêne n'a pas sa place dans cette Législation. Et 
la louange appartient à Allah. 

Selon l’école hanbalite, le sang est assimilé 
aux menstrues et son absence à la pureté, sauf si 
sa durée totale dépasse la période menstruelle la 
plus longue, auquel cas il est alors considéré 
comme du sang de métrorragie.1 

L’auteur d’Al Mughnî a expliqué que l’avis 
affirmant qu’une interruption de saignement de 
moins d’un jour ne signifie pas un retour à l’état 
de pureté est justifié. Cela se base sur la version 
rapportée à propos des lochies, indiquant que la 
femme ne doit pas y prêter attention si le 
saignement dure moins d’un jour. Cet avis est 
correct – si Allah le veut – car le sang peut couler 
puis s’arrêter, et imposer un lavage après une si 
courte pause serait une gêne inutile. Ceci 

 
1 Al Mughnî (1/226). 



 

 
 27   

s’appuie également sur la parole d’Allah (Élevé 
soit-Il) : 

نِ مِنۡ حَرَجٖ ﴿... ي ِ  ﴾ ...وَمَا جَعَلَ عَلَيۡكُمۡ فيِ ٱلد 

 ...Et Il ne vous a pas imposé de gêne dans la 
religion... [Le Pèlerinage, 22 : 78]. Il a dit : Un 
saignement de moins d’un jour ne signifie pas 
forcément la pureté, sauf si elle constate quelque 
chose qui le prouve, comme une interruption à la 
fin de son cycle habituel ou l’apparition de la perte 
blanche.1. (Fin de citation). 

Ainsi, l'avis de l'auteur d'Al Mughnî est l'avis 
médian entre les deux avis. Et Allah connaît 
mieux ce qui est exact. 

Le cinquième type : l'absence de sang, de 
sorte que la femme trouve simplement une perte 
humide. Si c'est pendant les menstrues ou à la 
suite de celles-ci avant l'état de pureté, alors ce 
sont des menstrues ; et si c'est après l'état de 
pureté, alors ce ne sont pas des menstrues ; car 
le plus que l'on peut dire concernant ces pertes 
est qu'elles sont assimilables aux pertes 
jaunâtres et brunâtres ; et ceci est leur jugement 

 
1 Al Mughnî (1/257). 



 

 
 28   

juridique. 

Chapitre 4 : À propos des statuts 

juridiques des menstrues. 

Les menstrues ont beaucoup de statuts 
juridiques qui sont supérieurs à 20 ; nous allons 
mentionner ce dont nous considérons que les 
gens ont le plus besoin, notamment parmi cela : 

Le premier : la prière : il est interdit à la femme 
menstruée d'accomplir les prières obligatoires et 
surérogatoires, et celles-ci ne sont pas valable [si 
elle venait à les prier]. De même, elle n'est pas 
tenue de rattraper sa prière, à part si elle était 
encore pure le temps d'une unité de prière 
complète [avant la survenue de ses menstrues] ; 
alors, à ce moment-là, elle est tenue de la 
rattraper, peu importe si ce laps de temps [avant 
la survenue de ses menstrues] était au début du 
temps de la prière ou à sa fin. 

Un exemple concernant le début de son temps 
: Une femme a ses menstrues après le coucher 
du soleil d'un laps de temps équivalent à une 
unité de prière : il lui incombe donc, après avoir 
retrouvé son état de pureté, de rattraper la prière 
du Maghrib car elle était encore pure d'un laps de 
temps équivalent à une unité de prière avant la 



 

 
 29   

survenue de ses menstrues [et alors que le temps 
de la prière venait d'entrer]. 

Un exemple concernant la fin de son temps : 
Une femme a retrouvé son état de pureté avant le 
lever du soleil d'un laps de temps équivalent à 
unité de prière : il lui incombe donc, après s'être 
lavée, de rattraper la prière de l'aube ; parce 
qu'elle a été en état de pureté un laps de temps 
suffisant à effectuer ne serait-ce qu'une unité de 
prière. 

Néanmoins, si la femme menstruée n'a attrapé 
qu'un laps de temps qui ne lui permet pas 
d'effectuer une unité de prière complète, par 
exemple, si dans le premier exemple elle a ses 
menstrues un instant après le coucher du soleil ; 
ou, dans le second exemple, elle retrouve son 
état de pureté un instant avant le lever du soleil, 
alors la prière ne lui incombe pas en raison de la 
parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

لََةَ«.  لََةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّ  »مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً منَِ الصَّ

 Quiconque rejoint l’imam pour une unité de 
prière a, en réalité, participé à toute la prière. 



 

 
 30   

Rapporté par Al Bukhârî et Muslim1. On comprend 
donc implicitement que celui qui attrape moins 
d'une unité de prière, n'a pas attrapé la prière. 

Et lorsqu'elle a attrapé le temps d'une unité de 
prière du temps de la prière d'Al 'Asr, doit-elle 
prier aussi la prière d'Aẓ-Ẓuhr avec la prière d'Al-
'Asr ? Ou si elle a attrapé un laps de temps 
équivalent à une unité de prière des derniers 
instants de la prière d'Al 'Ichâ', doit-elle effectuer 
la prière du Maghrib avec la prière du 'Ichâ' ? 

Les savants divergent à ce sujet, mais l’avis 
correct est que la personne ne doit accomplir que 
la prière dont le temps est arrivé, à savoir 
uniquement la prière du ‘Asr et celle du ‘Ichâ’ 
[dans les exemples précédents], conformément à 
la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

مْسُ فَقَدْ أَدْرَكَ الْعَصْرَ«.   »مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً منَِ الْعَصْرِ قَبلَْ أَنْ تَغْرُبَ الشَّ

 Quiconque accomplit une unité de prière du 
‘Asr avant le coucher du soleil a bel et bien 
accompli la prière du ‘Asr. Rapporté par Al 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des heures de la prière / 
Chapitre : De celui qui attrape une unité de la prière (n°580) ; et 
Muslim dans : Livre des mosquées et des lieux de prière / Chapitre 
: Quiconque attrape une unité de la prière, alors assurément il a 
attrapé la prière (n°607), d'après le hadith d'Abû Hurayrah. 



 

 
 31   

Bukhârî et Muslim1. Le Prophète صلى الله عليه وسلم n'a pas dit : " 
Assurément, il a attrapé Aẓ-Ẓuhr et Al 'Asr. " 

Il n’a pas évoqué l’obligation d’accomplir Aẓ-
Ẓuhr, et le principe repose sur le fait de se 
décharger de sa responsabilité. C’est l’avis des 
écoles d’Abû Hanîfah et de Mâlik, comme cela a 
été rapporté d’eux dans l’explication du livre « 
Charh Al Muhadhdhab »2. 

En ce qui concerne le rappel [d'Allah], comme 
proclamer Sa grandeur (At-Takbîr), Le glorifier 
(At-Tasbîh), Le louer (At-Tahmîd), prononcer Son 
nom (At-Tasmiyyah) avant de manger, ou 
d'autres actes comme lire le hadith, étudier la 
jurisprudence, invoquer, dire "Amîn" ou écouter le 
Coran, rien de tout cela ne lui est interdit. En effet, 
il est confirmé dans les Deux Recueils 
Authentiques et ailleurs que : 

مَ كَانَ يَتَّكئُِ فيِ حِجْرِ عَائشَِةَ رَضِيَ الُله عَنْهَا  »أَنَّ النَّبيَِّ صَلَّى الُله عَلَيهِْ وَسَلَّ

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des heures de la prière / 
Chapitre : De celui qui attrape une unité de prière du Fajr (n°579) 
et Muslim dans : Livre des mosquées et des lieux de prière / 
Chapitre : De celui qui attrape une unité de prière, alors 
assurément il a attrapé la prière (n°608), d'après le hadith d'Abû 
Hurayrah. 
2 Al Majmû' Charh Al Muhadhdhab (3/ 70). 



 

 
 32   

 وَهِيَ حَائِضٌ فَيقَْرَأُ الْقُرْآنَ«. 

 « Le Prophète صلى الله عليه وسلم s’adossait dans le giron 
d’Aïcha (qu’Allah l’agrée) alors qu’elle avait ses 
menstrues et il lisait le Coran. »1. 

Et aussi dans les Deux Recueils Authentiques, 
Oumm 'Atiyyah (qu'Allah l'agrée) a entendu le 
Prophète صلى الله عليه وسلم dire : 

 -يَعْنيِ: إلَِى صَلََةِ الْعِيدَيْنِ -»يَخْرُجُ الْعَوَاتقُِ وَذَوَاتُ الْخُدُورِ وَالْحُيَّضُ  

 وَلْيشَْهَدْنَ الْخَيرَْ، وَدَعْوَةَ الْمُؤْمنِيِنَ، وَيَعْتزَِلُ الْحُيَّضُ الْمُصَلَّى«. 

 Les femmes célibataires, les jeunes filles 
vierges et celles ayant leurs règles peuvent sortir 
pour participer à la prière des deux fêtes et 
profiter du bien ainsi que des invocations des 
croyants. Cependant, les femmes en période de 
menstruation doivent rester à l’écart de l’espace 
extérieur réservé à la prière.2 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des menstrues / Chapitre : 
De la récitation de l'homme sur le giron de sa femme indisposée 
(n°297). Et par Muslim dans : Livre des menstrues / Chapitre : De 
l'appui de l'homme sur le giron de son épouse indisposée et de la 
récitation du Coran (n°301), d'après le hadith de 'Aïcha (qu'Allah 
l'agrée). 
2 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des menstrues / Chapitre : 
De la présence de la femme menstruée aux deux fêtes et à 
l'invocation des musulmans, et qu'elles s'écartent du lieu de prière 



 

 
 33   

Quant à la lecture du Coran de la femme 
menstruée, alors si c'est via la vision oculaire ou 
par le cœur sans prononciation de la langue, alors 
il n'y a aucun mal à cela, par exemple de poser le 
" Mushaf " ou la tablette en bois et regarder les 
versets et les lire avec son cœur. Dans : " Charh 
Al Muhadhdhab ", An-Nawawî a dit : " Ceci est 
permis sans aucune divergence. "1. 

Mais si sa lecture nécessite de la prononcer 
avec la langue, la plupart des savants estiment 
que c’est interdit et non permis. Al Bukhârî, Ibn 
Jarîr At-Tabarî et Ibn Al Mundhir ont affirmé : 
"C'est permis."234 

C’est ce qui a été rapporté de Mâlik et de 
Châfi'î selon leur opinion antérieure, mentionné 

 
(n°324) et par Muslim dans : Livre de la prière des deux fêtes / 
Chapitre : De la permission accordée aux femmes de sortir pour 
les deux fêtes vers le lieu de prière et d'assister au sermon, en 
étant séparées des hommes (n°890). 
1 Al Majmû' (2/357). 
2 Al Awsat (2/223). 
3 Voir Ṣaḥîḥ Al Bukhârî : Livre des menstrues / Chapitre : La 
femme menstruée accomplit tous les rites excepté la 
circumambulation autour de la Maison. Fatḥ Al Bârî (1/ 407-408). 
4 Fatḥ Al Bârî (1/ 408). 



 

 
 34   

dans Fath Al Bârî1.2 

Et Al Boukhârî a mentionné cela en 
commentaire d'après Ibrâhîm An-Nakha'î qui a dit 
: " Il n'y a pas de mal à ce qu'elle lise les versets. 
"3. 

Dans : " Majmû Al Fatâwâ ", d'Ibn Qâsim, 
Cheikh Al Islâm Ibn Taymiyyah (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a dit  : " À la base, il n'y a pas de 
texte prophétique qui l'empêche de lire le Coran 
car sa parole :  

 .تَقْرَأُ الحَائُِض وَلََ الجُنبُُ شَيئًْا منَِ الْقُرْآنِ« »لََ 

 « Ni la femme en état de menstrues, ni la 
personne en état d'impureté majeure ne récitent 
quoique ce soit du Coran. »4 Hadith faible selon 

 
1 Fatḥ Al Bârî (1/408). 
2 Al Majmû' (2/356). 
3 Rapporté par Al Bukhârî en commentaire : Livre des menstrues 
/ Chapitre : " La femme en état de menstrues accomplit tous les 
rites excepté la circumambulation autour de la Maison. " avant le 
hadith (n°305). 
4 Rapporté par At-Tirmidhî : Chapitre de la purification / Porte : La 
personne en état d'impureté majeure et la femme en état de 
menstrues ne récitent pas le Coran (n°131). 



 

 
 35   

l'unanimité des spécialistes du hadith1. 
À l’époque du Prophète صلى الله عليه وسلم, les femmes avaient 

leurs menstrues et, si la lecture leur avait été 
interdite comme pour la prière, cela aurait fait 
partie des enseignements qu’il aurait transmis à 
sa communauté, expliqué aux mères des 
croyants et qui se seraient répandus parmi les 
gens. Ainsi, tant que personne n’a rapporté une 
interdiction du Prophète صلى الله عليه وسلم à ce sujet, il n’est pas 
permis de le déclarer interdit sachant qu’il ne l’a 
pas interdit ; et s’il ne l’a pas interdit malgré la 
fréquence des menstrues à son époque, on 
comprend alors que ce n’est pas interdit.2. Fin. 

Après avoir pris connaissance de la divergence 
entre les gens de science, il convient de dire qu'il 
est mieux pour la femme menstruée de ne pas lire 
le Coran en le prononçant par la langue excepté 
en cas de besoin, par exemple si elle est 
enseignante et elle a besoin de faire assimiler à 
celles qui apprennent, ou dans le cas où 
l'étudiante doit lire en vue de son examen, et ce 
qui ressemble à cela. 

 
1 Voir : Al 'Ilal, At-Tirmidhî (page : 69) ; As-Sunan Al Kubrâ, Al 
Bayhaqî (1/309) ; Al Ahkâm Ach-Char'iyyah, d'Ibn 'Abd Al Haqq 
(1/504) ; Nasb Ar-Râyah, Az-Zula'î (1/195). 
2 Majmû' Al Fatâwâ (26/191). 



 

 
 36   

Le second : le jeûne : Il est interdit à la femme 
menstruée de jeûner, que ce jeûne soit obligatoire 
ou surérogatoire, et ceci n'est pas valable de sa 
part ; toutefois, elle devra rattraper les jours de 
jeûne obligatoires en raison du hadith de 'Aïcha 
(qu'Allah l'agrée) dans lequel elle a dit : 

وْمِ وَلََ نُؤْمَرُ بقَِضَاءِ   - تَعْنيِ: الْحَيْضَ -كَانَ يُصِيبنَُا ذَلكَِ  " فَنُؤْمَرُ بقَِضَاءِ الصَّ

لََةِ   ."الصَّ

 Nous étions concernées par cela – c’est-à-dire 
les menstruations – et il nous était demandé de 
rattraper le jeûne, mais pas la prière. 
Unanimement Reconnu Authentique [Al Bukhârî 
et Muslim].1 

Et lorsque la femme devient menstruée 
pendant qu'elle jeûne, alors son jeûne devient 
invalide même si cela se produit juste un bref 
instant avant le coucher du soleil. Elle doit 
rattraper ce jour si celui-ci est un jeûne 
obligatoire. Toutefois, si elle sent l'arrivée de ses 
menstrues avant le coucher du soleil, mais que 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des menstrues / Chapitre : 
La femme en état de menstrues ne rattrape pas la prière (n°321) ; 
et Muslim dans : Livre des menstrues / Chapitre : De l'obligation 
pour la femme en état de menstrues de rattraper le jeûne et non 
la prière (n°335). La formulation est celle de Muslim. 



 

 
 37   

celles-ci ne surviennent qu'après le coucher du 
soleil, alors son jeûne est complet et valide, selon 
l'avis correct ; cela parce que le sang à l'intérieur 
des cavités n'a pas de décret juridique ; 

et parce que lorsque le Prophète صلى الله عليه وسلم fut 
interrogé à propos de la femme qui voit en rêve 
ce que l'homme voit et est-ce que celle-ci doit se 
laver ? 

 .قال: »نَعَمْ إذَِا هِيَ رَأَتِ الْمَاءَ«

 Il صلى الله عليه وسلم répondit : " Oui, si elle a vu le liquide. "1. 
Ainsi, il a lié le décret à la vision du liquide plutôt 
qu’à son passage. Il en va de même pour les 
menstrues, dont les décrets ne sont établis qu’en 
fonction de leur aspect extérieur et non de leur 
passage. 

Et lorsque l'aube se lève et qu'elle est 
menstruée, alors  le jeûne de cette journée n'est 
pas valide même si elle devient pure après l'aube, 
ne serait-ce un court instant. 

Et si elle se purifié juste avant l'aube et qu'elle 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre de la science / Chapitre : 
La pudeur dans la science (n°130) ; Muslim dans : Livre des 
menstrues / Chapitre : L'obligation pour la femme de faire la 
grande ablution... (n°313). 



 

 
 38   

jeûne, alors son jeûne est valide, même si elle ne 
se lave qu'après l'aube ; comme la personne en 
état d'impureté majeure qui a l'intention de jeûner 
mais qui est encore en état d'impureté majeure et 
qui ne se lave qu'après le lever de l'aube, son 
jeûne est valide ; en raison du hadith de 'Aïcha 
(qu'Allah l'agrée) qui a dit :  

ثُمَّ  " احْتلََِمٍ  غَيرِْ  جِمَاعٍ  منِْ  جُنبًُا  يُصْبحُِ  مَ  وَسَلَّ عَلَيهِْ  الُله  النَّبيُِّ صَلَّى  كَانَ 

 ."يَصُومُ فيِ رَمَضَانَ 

 Le Prophète صلى الله عليه وسلم se réveillait le matin en état 
d'impureté majeure après un rapport sexuel et 
non à cause d'un rêve, puis il jeûnait toute la 
journée de Ramadân. Unanimement Reconnu 
Authentique [Al Bukhârî et Muslim)1. 

Le troisième décret juridique : la 
circumambulation (Aṭ-Ṭawâf) autour de la Maison 
[Sacrée]. Il lui est interdit de faire le Tawâf autour 
de la Maison [Sacrée], que ce soit une 
circumambulation obligatoire ou surérogatoire. 
Ceci n'est pas valide ; Quant aux restes des rites 
comme le va-et-vient entre As-Safâ et Al Marwah, 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre du jeûne / Chapitre : Des 
grandes ablutions du jeûneur (n°1931). Et Muslim dans : Livre du 
jeûne / Chapitre : De la validité du jeûne de celui qui se trouve en 
état d'impureté majeure à l'aube (n°1109). 



 

 
 39   

la station à 'Arafat, la nuitée à Muzdalifah et Minâ, 
la lapidation des stèles, ainsi que les autres rites 
du pèlerinage et de la 'Umrah, tout lui est permis. 
à cause des paroles du Prophète صلى الله عليه وسلم adressées à 
'Aïcha (qu'Allah l'agrée) lorsqu’elle eut ses 
menstruations : 

 »افْعَليِ مَا يَفْعَلُ الْحَاجُّ غَيرَْ أَلََّ تَطُوفيِ باِلْبيَتِْ حَتَّى تَطْهُرِي«.

 « Fais tout ce que fait le pèlerin, excepté la 
circumambulation autour de la Maison jusqu'à ce 
que tu te purifies »1. 

Ce faisant, si la femme effectue la 
circumambulation alors qu'elle est pure, et 
qu'ensuite ses menstrues surviennent 
directement après cette circumambulation ou 
pendant le va-et-vient, alors cela ne pose pas de 
problème. 

Le quatrième décret juridique : La dispense de 
la circumambulation d'Adieu : si la femme 
complète les rites du pèlerinage et de la 'Umrah 
et qu'ensuite ses menstrues surviennent, avant 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des menstrues / Chapitre : 
La femme en état de menstrues accomplit tous les rites excepté le 
Tawaf autour de la Maison (n°305), et Muslim dans : Livre du 
pèlerinage / Chapitre : Explication des formes de l'état de 
sacralisation (Al Ihrâm) (n°1211). 



 

 
 40   

de repartir pour son pays, et que ses menstrues 
continuent jusqu'à son départ, alors elle quitte La 
Mecque sans avoir à effectuer la 
circumambulation d'Adieu ; en raison du hadith 
d'Ibn 'Abbâs (qu'Allah les agrée tous les deux) qui 
a dit : 

الْمَرْأَةِ " عَنِ  فَ  خُفِّ أَنَّهُ  إلََِّ  باِلْبيَتِْ،  عَهْدِهِمْ  آخِرُ  يَكُونَ  أَنْ  النَّاسُ  أُمرَِ 

 . "الْحَائِضِ 

 Les gens reçurent l’ordre que leur dernier acte 
envers la Maison sacrée soit la circumambulation 
d’adieu, à l’exception des femmes menstruées 
qui en étaient exemptées. Unaniment Reconnu 
Authentique (Rapporté par Al Bukhârî et Muslim)1. 

De même, au moment de l'Adieu, il n'est pas 
recommandé à la femme menstruée de se rendre 
à la porte de la Mosquée Sacrée et d'invoquer car 
cela n'a pas été rapporté du Prophète صلى الله عليه وسلم et les 
adorations sont basées sur ce qui a été rapporté. 
En réalité, il a été rapporté du Prophète صلى الله عليه وسلم quelque 
chose qui indique le contraire. Dans l’histoire de 
Safiyyah (qu’Allah l’agrée), lorsqu’elle eut ses 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre du pèlerinage / Chapitre : 
De la Circumambulation d'Adieu (n°1755) et Muslim dans : Livre 
du pèlerinage / Chapitre : De l'obligation de la circumambulation 
d'Adieu et de sa dispense pour la femme menstruée (n°1328). 



 

 
 41   

menstruations après la circumambulation d’Al-
Ifâḍah, le Prophète صلى الله عليه وسلم lui dit : 

 »فَلْتنَفِْرْ إذَِنْ«.

 « Que tu partes donc ! » Rapporté par Al 
Bukhârî et Muslim.1 

Et il ne lui a pas ordonné de se présenter à la 
porte de la Mosquée, et si cela avait été prescrit 
alors il صلى الله عليه وسلم nous l'aurait clairement montré. Quant à 
la circumambulation du pèlerinage et de la 
'Umrah, alors elle n'en est pas dispensée ; plutôt, 
elle doit la faire lorsqu'elle redevient pure. 

Le cinquième décret juridique : le fait de rester 
dans la mosquée. Il est interdit à la femme 
menstruée de rester dans la mosquée ; il lui est 
même interdit de rester dans l'emplacement 
extérieur lors de la prière de l'Aïd ; En raison du 
hadith rapporté par Oum 'Atiyyah (qu'Allah 
l'agrée), qui a entendu le Prophète صلى الله عليه وسلم dire : 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre du pèlerinage / Chapitre : 
De la femme qui a ses menstrues après avoir accompli le Ṭawâf 
d'Al Ifâḍah (n°1757). Et Muslim dans : Livre du pèlerinage / 
Chapitre : De l'obligation du Ṭawaf d'Adieu (n°1211). 



 

 
 42   

 »يَخْرُجُ الْعَوَاتقُِ وَذَوَاتُ الْخُدُورِ وَالْحُيَّضُ«.

 « Que les femmes célibataires, les jeunes 
femmes pubères et celles menstruées sortent. » 
Et dans ce [hadith] : 

 »يَعْتزَِلُ الْحُيَّضُ الْمُصَلَّى«. 

 « Que la femme menstruée s'isole du lieu de 
la prière. » Unanimement Reconnu (Rapporté par 
Al Bukhârî et Muslim)1. 

Le sixième décret concerne le rapport sexuel : 
il est interdit à son mari d’avoir des relations avec 
elle, et elle n’a pas le droit de le laisser disposer 
d’elle, conformément à la parole d’Allah (Élevé 
soit-Il) : 

يِ ﴿ ف ٱلن سَِاءَٓ  فٱَعۡتَزِلوُاْ  ذٗى 
َ
أ هُوَ  قُلۡ  ٱلمَۡحِيضِِۖ  عَنِ  لُونكََ  ـ َ وَيسَۡ

هُرۡنَ   يَطۡ يَٰ  بُوهُنه حَته  ﴾ ...ٱلمَۡحِيضِ وَلاَ تَقۡرَ

  {Et ils t'interrogent au sujet de la menstruation 

 
1 Al Bukhârî : Le livre des menstrues / Chapitre : Présence de la 
femme menstruée aux deux fêtes et à l'invocation des musulmans, 
et son isolement du lieu de prière (n°324). Et Muslim : Le livre de 
la prière des deux fêtes / Chapitre : La mention de la permission 
pour les femmes de sortir aux deux fêtes vers le lieu de prière et 
d'assister au sermon, séparées des hommes (n°890). 



 

 
 43   

[des femmes]. Dis : " C'est une nuisance. 
Éloignez-vous donc des femmes pendant les 
menstrues et ne les approchez que quand elles 
sont pures...} [La Vache, 2 : 222] Le sens voulu 
du terme : " la menstruation " (Al Mahîd) désigne 
la période menstruelle et leur emplacement, à 
savoir : le vagin ; et à cause de la parole du 
Prophète صلى الله عليه وسلم :  

 »اصْنَعُوا كُلَّ شَيْءٍ إلََِّ النِّكَاحَ«. 

 « Faites toute chose excepté la relation 
conjugale. » C’est-à-dire : le rapport sexuel. 
Rapporté par Muslim1. Et cela aussi parce que les 
musulmans se sont unanimement accordés sur 
l'interdiction d'avoir un rapport sexuel vaginal 
avec la femme menstruée. 

Il n'est donc pas permis à un individu qui croit 
en Allah et au Jour Dernier de s'adonner à cet 
acte blâmable que le Livre d'Allah (Élevé soit-Il), 
la Tradition de Son Messager صلى الله عليه وسلم et le consensus 
des musulmans ont interdit, car il serait, en 
conséquence de son acte, parmi ceux ayant fait 
scission avec Allah et Son Messager et il aura 

 
1 Rapporté par Muslim : Livre des menstruations / Chapitre : De la 
permission pour la femme en état de menstruation de laver la tête 
de son mari (n°302). 



 

 
 44   

suivi un sentier différent de celui des croyants. 
Dans : " Al Majmû' Charḥ Al Muhadhdhab (2/374) 
", l'Imam Ach-Châfi'î (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a dit : " Quiconque accomplit cela, 
alors assurément il a commis un péché majeur. " 
Et nos compagnons ont dit : " Quiconque rend 
licite le rapport sexuel avec la femme menstruée 
est accusé de mécréance. " Fin de la parole de 
Nawawî. 

Cependant, il lui a été permis - Et la louange 
appartient à Allah - de faire tout ce qui atténuera 
son désir en dehors du rapport, comme : le baiser, 
l'étreinte et se toucher mutuellement en dehors du 
vagin ; toutefois, il est mieux de ne pas caresser 
ce qu'il y a entre le nombril et les genoux, excepté 
par dessus un vêtement qui constitue une 
barrière ; en raison de la parole de 'Aïcha 
(qu'Allah l'agrée) :  

مَ يَأْمُرُنيِ فَأَتَّزِرُ فَيبَُاشِرُنيِ وَأَنَا حَائِضٌ "  . "كَانَ النَّبيُِّ صَلَّى الُله عَلَيهِْ وَسَلَّ

 Le Prophète صلى الله عليه وسلم me demandait de couvrir mon 
bassin avec un tissu, et il passait du temps à jouer 
avec moi pendant que j’étais menstruée. 
Unanimement Reconnu Authentique (Rapporté 



 

 
 45   

par Al Bukhârî et Muslim)1. 
Le septième décret concernant le divorce 

stipule qu’il est interdit à un mari de répudier sa 
femme pendant qu’elle est en période 
menstruelle, conformément à la parole d’Allah 
(Élevé soit-Il) : 

تهِِنه ﴿ فَطَل قُِوهُنه لعِدِه اء  بِيُّ إذَِا طَلهقْتُمُ الن سَِ ا النه هَ يُّ
َ

أ  ﴾ ...ياَ

 {Ô Prophète ! Lorsque vous divorcez des 
femmes, alors divorcez-les conformément à leur 
période de viduité...} [Le Divorce, 65 : 1]. C'est-à-
dire : dans une situation où elles font face à un 
délai d'attente bien défini au moment du divorce, 
et cela n'est possible que s'il divorce d'elle alors 
qu'elle est enceinte ou pure sans avoir eu de 
rapport sexuel préalable ; Parce que si elle est 
répudiée pendant ses menstrues, elle n'aura pas 
bénéficié du délai d'attente étant donné que la 
période menstruelle pendant laquelle elle a été 
répudiée n'est pas comptée dans la période de 
viduité ; et si elle est répudiée en étant pure après 
un rapport sexuel, alors la période de viduité dont 
elle bénéficie n'est pas connue, puisqu'il ne sait 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî : Livre des menstrues / Chapitre sur le 
contact avec la femme en état de menstrues (n°301). Et Muslim : 
Livre des menstrues / Chapitre sur le contact avec la femme en 
état de menstrues au-dessus du pagne (n°293). 



 

 
 46   

pas si elle est tombée enceinte suite à ce rapport 
; ainsi, elle doit observer la période de viduité de 
la grossesse, ou si elle n'est pas tombée 
enceinte, alors elle doit se conformer à la période 
de viduité relative à ses menstrues. Donc, dès 
lors où il n'est pas sûr et certain du type de 
période de viduité, il lui est interdit de divorcer 
jusqu'à ce que cette zone d'ombre devienne 
claire. 

Ainsi, le divorce de la femme menstruée au 
moment de ses menstrues est interdit en raison 
du verset précédent ; Et il est attesté dans les 
Deux Recueils Authentiques, et autres, d'après le 
hadith d'Ibn 'Umar (qu'Allah les agrée tous les 
deux) qui a divorcé sa femme pendant qu'elle 
était menstruée, alors 'Umar en informa le 
Prophète صلى الله عليه وسلم et le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم se mit en 
colère et a dit : 

»مُرْهُ فَلْيرَُاجِعْهَا ثُمَّ ليِمُْسِكْهَا حَتَّى تَطْهُرَ، ثُمَّ تَحِيضَ، ثُمَّ تَطْهُرَ، ثُمَّ إنِْ شَاءَ 

تيِ أَمَرَ الُله أَنْ تُطَلَّقَ لَهَا   ةُ الَّ ، فَتلِْكَ الْعِدَّ أَمْسَكَ بَعْدُ، وَإنِْ شَاءَ طَلَّقَ قَبلَْ أَنْ يَمَسَّ

 النِّسَاءُ«. 

 « Ordonne-lui de la reprendre, ensuite de la 
garder jusqu'à ce qu'elle se purifie, puis qu'elle ait 



 

 
 47   

de nouveau ses règles, ensuite qu'elle se purifie 
[encore une fois]. Puis, s'il le souhaite, il la garde 
ou s'il le souhaite, il la divorce avant de l'avoir 
touchée. Telle est la période de viduité qu'Allah a 
ordonné d'observer lorsqu'on divorce des 
femmes. »1. 

" Si un homme divorce de sa femme alors 
qu’elle est en période de menstrues, il commet un 
péché et doit se repentir auprès d’Allah (Élevé 
soit-Il) et il doit la reprendre dans son lien conjugal 
pour divorcer d’elle selon la voie légale, 
conformément à l’ordre d’Allah et de Son 
Messager. Il doit donc la laisser (sans relation 
conjugale) après l’avoir reprise, jusqu’à ce qu’elle 
soit purifiée des menstrues au cours desquelles il 
l’a divorcée, puis qu’elle ait de nouveau ses 
règles, ensuite une fois purifiée à nouveau, s’il le 
souhaite, il la garde, et s’il le souhaite, il divorce 
d’elle avant d’avoir eu un rapport avec elle. " 

Il y a une exception à l'interdiction du divorce 
en période de menstrues dans trois cas : 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî : Livre du divorce (n°5251). Et Muslim : 
Livre du divorce / Chapitre de l'interdiction de divorcer la femme 
en état de menstrues sans son consentement, et si on diverge de 
cela, alors le divorce est effectif et il est ordonné de la reprendre 
(n°1471), d'après le hadith Ibn 'Umar (qu'Allah les agrée tous les 
deux). 



 

 
 48   

Le premier cas : si le divorce a eu lieu avant 
qu'il soit seul avec elle, ou qu'il ait eu des rapports 
sexuels avec elle : dans ce cas, il n'y a aucun mal 
à ce qu'il divorce alors qu'elle est menstruée ; 
parce qu'à ce moment-là, elle n'a pas de période 
de viduité [à respecter] et donc son divorce ne 
constitue pas une infraction ; en raison de Sa 
parole (Élevé soit-Il) : 

تهِِنه ﴿...  ﴾ ...فَطَل قُِوهُنه لعِدِه

 {...Alors divorcez-les conformément à leur 
période de viduité...} [Le Divorce, 65 : 1]. 

Le second cas : si les menstrues ont lieu lors 
de la grossesse, et nous avons déjà expliqué la 
cause de cela. 

Le troisième cas : si le divorce est en échange 
d'une compensation financière : il n'y a alors pas 
de mal à ce qu'il la divorce alors qu'elle est 
menstruée. 

Par exemple : entre les deux conjoints, il y a de 
la dispute, une mauvaise relation, etc. Ainsi donc, 
le mari prend une compensation pour la divorcer 
; ceci est permis même si elle est menstruée ; en 
raison du hadith d'Ibn Abbâs (qu'Allah les agrée 



 

 
 49   

tous les deux) : la femme de Thâbit ibn Qays Ibn 
Chammâs est venue au Prophète صلى الله عليه وسلم et elle a dit : 
" Ô Messager d'Allah ! Certes, je ne le blâme pas 
pour son comportement ou sa religion, mais je 
répugne la mécréance dans l'Islam. " Alors, le 
Prophète صلى الله عليه وسلم demanda : 

ينَ عَلَيهِْ حَدِيقَتهَُ؟«  »أَتَرُدِّ

 « Lui rendras-tu son jardin ? » Elle répondit : " 
Oui. " Alors, le Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم a dit : 

قْهَا تَطْليِقَةً«  . »اقْبلَِ الْحَدِيقَةَ وَطَلِّ

 « Accepte le jardin et divorce-la en une fois. » 
[Rapporté par Al Bukhârî]1. 

Le Prophète صلى الله عليه وسلم ne demanda pas si la femme 
était menstruée ou pure ? Parce que ce divorce 
est pour la femme tel un rachat de sa personne, il 
a donc été rendu permis en cas de besoin et 
quelle que soit la circonstance. 

Dans : " Al Mughnî " (7/52), pour justifier la 
permission de la demande de séparation contre 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî (n°5273) : Livre du divorce / Chapitre de 
la séparation par compensantion (Khul') et comment est le divorce 
dans ce cas (n°5273), d'après ibn 'Abbâs (qu'Allah les agrée tous 
les deux). 



 

 
 50   

compensation (Al Khul') au moment des 
menstrues, l'auteur a dit : " Parce que l'interdiction 
du divorce durant les menstrues est due au 
préjudice entrainé par la longueur de la période 
de viduité tandis qu'Al Khul' vise à faire disparaitre 
le préjudice qu'elle rencontre suite à la mauvaise 
relation et au fait de partager la vie avec 
quelqu'un qu'elle répugne et déteste, et cela est 
plus considérable que le préjudice causé par la 
longueur de la période de viduité. Ainsi donc, il a 
été permis de repousser le plus grave des deux 
par celui qui l'était moins. C'est pourquoi, le 
Prophète صلى الله عليه وسلم n'a pas interrogé la femme qui 
demanda Al Khul' sur son état. " Fin de citation. 

Quant au contrat de mariage pour une femme 
qui est menstruée, alors il n'y a pas de mal à cela 
; parce que le fondement est la permission, et qu'il 
n'y a aucune preuve pour l'en interdire. Toutefois, 
l'isolement du mari avec elle alors qu'elle est 
menstruée requière une explication, à savoir : si 
on est sûr qu'il n'aura pas de relations sexuelles, 
alors il n'y a pas de mal à cela. Mais si on n'est 
pas sûr, alors ils ne doivent pas s'isoler tant 
qu'elle n'a pas retrouvé son état de pureté ; par 
crainte qu'il tombe dans ce qui est interdit. 

Le huitième décret : la considération de la 



 

 
 51   

période de viduité relative au divorce en prenant 
en compte les menstrues : ainsi, lorsque l'homme 
répudie son épouse, après avoir consommé le 
mariage ou s'être isolé avec elle, la femme doit 
observer trois périodes de menstrues complètes, 
si elle fait partie des femmes menstruées et 
qu'elle n'est pas enceinte ; en raison de Sa parole 
(Élevé soit-Il) : 

﴿ ِۚ َٰثَةَ قرُُوٓءٖ سِهِنه ثلََ نفُ
َ
صۡنَ بأِ به َٰتُ يَتَرَ  ﴾ ...وَٱلمُۡطَلهقَ

 {Les femmes répudiées doivent observer un 
délai de viduité de trois menstruations...} [La 
Vache, 2 : 228]. C'est-à-dire : trois cycles 
menstruels. Si elle est enceinte : sa période de 
viduité s'achèvera après qu'elle aura accouché, 
que la durée soit longue ou courte ; en raison de 
Sa parole (Élevé soit-Il) : 

...﴿ َ وْل
ُ
ضََعْنَ حَملَْهُنه اوَأ ن ي

َ
جَلُهُنه أ

َ
حْماَلِ أ

َ
 ﴾ ...تُ الأ

 {...Et quant à celles qui sont enceintes, leur 
délai [de viduité] est l'achèvement de leur 
accouchement...} [Le Divorce, 65 : 4]. et si elle fait 
partie de celles qui n'ont pas de menstrues, 
comme la jeune fille chez qui elles ne sont pas 
encore apparues et celle qui n'espère plus avoir 



 

 
 52   

ses menstrues pour cause de vieillesse, ou en 
raison d'une opération lors de laquelle on lui 
aurait retiré l'utérus, ou autres, sa période de 
viduité s'étendra alors à trois mois lunaires ; en 
raison de Sa parole (Élevé soit-Il) : 

ه ﴿ نه اوَالل تُهُ ده فَعِ ارْتبَتُْمْ  إنِِ  ن سَِائكُِمْ  مِن  حِيضِ  المَْ مِنَ  يئَسِْنَ  ئيِ 
 َ ه اثلَ شْهُر  وَالل

َ
 ﴾ ...ئيِ لمَْ يَحضِْنَ اثةَُ أ

 {Et celles parmi vos femmes qui n’espèrent 
plus avoir [de période] de menstruation, leur délai 
est de trois mois, de même que celles qui n’ont 
pas encore de règles...} [Le Divorce, 65 : 4]. Et si 
elle fait partie de celles qui ont leurs menstrues, 
mais qui sont atteintes d'aménorrhée pour une 
raison connue, comme : la maladie, l'allaitement, 
etc. elle doit alors se considérer en en période de 
viduité, même si la durée se prolonge, jusqu'à ce 
que ses menstrues reviennent, et dès lors elle les 
prendra en considération afin de définir sa 
période de viduité ; et si la cause disparaît et que 
les menstrues ne reviennent pas bien qu'elle soit 
guérie ou qu'elle ait terminé l'allaitement, et les 
menstrues restent absentes, alors elle doit 
observer un délai de viduité d'une année 
complète à compter de la disparition de la cause 
; et ceci est l'avis correct qui est en conformité 



 

 
 53   

avec les règles religieuses. En effet, si la raison 
disparaît et que les menstrues ne reviennent pas, 
elle devient alors comme celle dont les menstrues 
ont disparu sans raison connue ; et si ses 
menstrues ont disparu sans raison connue, elle 
doit alors observer un délai de viduité d'une 
année complète : neuf mois, pour s'assurer de la 
non grossesse, car cette période est la plus 
coutumière [pour les grossesses], et trois mois 
correspondant à la période de viduité. 

Mais si le divorce a eu lieu après le contrat de 
mariage et avant que l'homme consomme le 
mariage et s'isole avec la femme, il n'y a alors 
aucune période de viduité à observer, ni en 
prenant en considération les cycles menstruels 
ou ni quoi que ce soit d'autre ; en raison de Sa 
parole (Élevé soit-Il) : 

ينَ آمَنُوا إذَِا نكََحْتُمُ المُْؤْمِنَاتِ ثُمه طَلهقْتُمُوهُنه مِن قَبلِْ ﴿ هذِ ا ال هَ يُّ
َ

أ ياَ
ا ونَهَ ة  تَعْتَدُّ مِنْ عِده ا لكَُمْ عَلَيهِْنه  وهُنه فَمَ سُّ ن تَمَ

َ
 ﴾ ...أ

 {Ô vous qui avez cru ! Lorsque vous épousez 
les croyantes et qu'ensuite vous les répudiez 
avant d'avoir consommé le mariage, alors vous 
ne pouvez leur imposer un délai de viduité...} [Les 
Coalisés, 33 : 49]. 



 

 
 54   

Le neuvième décret juridique : le verdict 
statuant de l'absence de grossesse, et on 
a besoin de cela à chaque fois qu'il est nécessaire 
de statuer à ce sujet ; et ceci implique plusieurs 
sujets : 

Notamment : si une personne meurt laissant 
une femme [susceptible d'être enceinte] et dont le 
fœtus aurait le droit d'hériter [de la personne 
défunte] et que cette femme a un mari, alors ce 
dernier n'a pas le droit d'avoir un rapport sexuel 
avec elle jusqu'à ce qu'elle ait ses menstrues ou 
que l'on sache qu'elle est enceinte. Si sa 
grossesse est constatée, alors nous jugeons du 
droit à l'héritage de ce fœtus, parce que nous 
avons jugé de son existence au moment du décès 
de son légataire ; et si elle a eu ses menstrues, 
nous jugeons alors qu'il n'a pas droit à l'héritage, 
car, par la présence des menstrues, nous avons 
jugé de l'absence de grossesse [au moment de la 
mort du défunt]. 

Le dixième décret juridique : l'obligation du 
lavage : lorsque la femme menstruée retrouve 
son état de pureté, elle doit laver l'ensemble de 
son corps ; en raison de la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم 
à Fâtimah bint Abî Hubaych : 



 

 
 55   

لََةَ، وَإذَِا أَدْبرََتْ فَاغْتسَِليِ وَصَلِّي«.  »فَإذَِا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَدَعِي الصَّ

 « Lorsque la période de menstruation arrive, 
cesse alors de prier ; et lorsqu'elle s'arrête, alors 
lave-toi et prie. » [Rapporté par Al Bukhârî]1. 

L'obligation minimale concernant le lavage 
consiste à verser de l'eau sur l'ensemble du 
corps, jusqu'au cuir chevelu ; et le mieux consiste 
à se laver à la manière rapportée dans le hadith : 
Asmâ' bint Chakal (Qu'Allah l'agrée) a interrogé le 
Prophète صلى الله عليه وسلم à propos du lavage après les 
menstruations. Il صلى الله عليه وسلم a alors dit : 

عَلَى  ثُمَّ تَصُبُّ  الطُّهُورَ،  فَتُحْسِنُ  رُ  فَتَطَهَّ وَسِدْرَتَهَا  مَاءَهَا  إحِْدَاكُنَّ  »تَأْخُذُ 

رَأْسِهَا فَتَدْلُكُهُ دَلْكًا شَدِيدًا، حَتَّى تَبْلُغَ شُؤُونَ رَأْسِهَا، ثُمَّ تَصُبُّ عَلَيْهَا الْمَاءَ، 

كَةً  رُ بهَِا« -طْعَةَ قُمَاشٍ فيِهَا مسِْكٌ أَيْ: قِ -ثُمَّ تَأْخُذُ فرِْصَةً مُمَسَّ  .فَتَطَهَّ

 « L'une d'entre vous doit utiliser de l'eau 
mélangée avec des feuilles de jujubier, ensuite se 
purifier de sorte à parfaire sa purification, puis 
verser de l'eau sur sa tête et la frotter 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî dans : Livre des menstrues / Chapitre : 
L'arrivée et la fin des menstrues (n°320), et par Muslim dans : Livre 
des menstrues / Chapitre : La femme atteinte de métrorragie, ses 
ablutions majeures et sa prière (n°333), d'après le hadith de 'Aïcha 
(qu'Allah l'agrée). 



 

 
 56   

vigoureusement jusqu'à ce qu'elle atteigne les 
racines des cheveux. Ensuite, elle doit verser de 
l'eau sur elle. Puis, elle doit prendre un morceau 
de coton enduit de musc et se purifier avec. » 
Alors, Asmâ' demanda : « Comment doit-elle se 
purifier à l'aide de celui-ci ? » Alors, il صلى الله عليه وسلم répondit: 

»!
ِ
 . »سُبْحَانَ الله

 « Gloire à Allah ! » Alors, 'Aïcha (qu’Allah 
l’agrée) lui a dit : Tu suis la trace du sang. 
[Rapporté par Muslim]1. 

Il n'est pas obligatoire de dénouer les cheveux 
de la tête à moins qu'ils ne soient bien attachés 
de sorte que l'on craigne que l'eau n'atteigne pas 
leurs racines ; Du fait de ce qui a été rapporté 
dans le Recueil Authentique de Muslim, d'après 
le hadith d'Oum Salamah (qu'Allah l'agrée) qui a 
interrogé le Prophète صلى الله عليه وسلم et lui a dit : " Certes, je 
suis une femme qui  natte ses cheveux, dois-je 
les défaire pour le lavage suite à une impureté 
majeure ? " Et dans une version : " Suite aux 
menstrues et suite à une impureté majeure. " 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî : Livre des menstrues / Chapitre : Le 
lavage après les menstrues (n°315) et Muslim : Livre des 
menstrues / Chapitre : La recommandation pour celle qui se lave 
des menstrues d'utiliser un morceau de coton enduit de musc à 
l'emplacement du sang (n°332), d'après le hadith de 'Aïcha 
(qu'Allah l'agrée). 



 

 
 57   

Alors, il صلى الله عليه وسلم répondit : 

»لََ، إنَِّمَا يَكْفِيكِ أَنْ تَحْثيَِ عَلَى رَأْسِكِ ثَلََثَ حَثيََاتٍ ثُمَّ تُفِيضِينَ عَلَيكِْ 

 الْمَاءَ فَتَطْهُرِينَ«. 

 « Non, Il te suffit de verser de l'eau trois fois 
sur ta tête, puis de verser l'eau sur ton corps ; 
ainsi, tu te seras purifiée. »1. 

Lorsque la femme menstruée retrouve son état 
de pureté pendant le temps de la prière, alors elle 
doit s'empresser de se laver pour qu'elle puisse 
s'acquitter de la prière dans son temps. Si elle est 
en voyage et n'a pas d'eau, ou si elle a de l'eau 
mais qu’elle craint un préjudice du fait de son 
utilisation, ou si elle est malade et que l'eau lui 
porte préjudice, alors elle doit faire l'ablution 
sèche (At-Tayammum) au lieu du lavage à l'eau, 
jusqu'à disparition de cet empêchement, ensuite 
elle doit se laver. 

Certaines femmes retrouvent leur état de 
pureté pendant le temps de la prière mais elles 
retardent leur lavage à un autre moment en disant 
qu'il ne leur est pas possible de compléter la 

 
1 Rapporté par Muslim : Livre des menstrues / Chapitre : Du 
jugement concernant les tresses de celle qui se lave (n°330), 
d'après le hadith de Oumm Salamah (qu'Allah l'agrée). 



 

 
 58   

purification à ce moment-là, toutefois ceci n'est ni 
un argument ni une excuse ; cela parce qu'il lui 
est possible de se contenter de l'obligation 
minimale du lavage, d'effectuer la prière dans son 
temps, et ensuite si elle a suffisamment de temps, 
elle pourra alors se purifier d'une manière plus 
complète. 

Chapitre 5 : Concernant les métrorragies 

et leurs statuts juridiques. 

Les métrorragies correspondent aux 
écoulements de sang continus chez la femme de 
sorte que cela ne s'interrompt jamais ou que 
durant une courte période, comme un jour ou 
deux par mois. 

La preuve du premier cas dans lequel le sang 
ne s'interrompt jamais est ce qui est attesté dans 
le Recueil Authentique d'Al Bukhârî, d'après 
'Aïcha (qu'Allah l'agrée) qui a dit : Fâtimah bint 
Abî Hubaych (qu'Allah l'agrée) a dit au Messager 
d'Allah صلى الله عليه وسلم : 

 إنِِّي لََ أَطْهُرُ "
ِ
 . "يَا رَسُولَ الله

 " Ô Messager d'Allah ! Certes, je ne suis 
jamais pure. " Et dans une version : 



 

 
 59   

 . "أَسْتَحَاضُ فَلََ أَطْهُرُ "

 " Je suis atteinte de métrorragies au point de 
ne jamais être pure. "1. 

La preuve du second cas, dans lequel le sang 
ne s'interrompt que de manière courte, est le 
hadith de Ḥamnah bint Jaḥch (qu'Allah l'agrée) 
qui est venue au Prophète صلى الله عليه وسلم et alors elle lui a dit: 

 إنِِّي أَسْتَحَاضُ حَيْضَةً كَثيِرَةً شَدِيدَةً "
ِ
 ."يَا رَسُولَ الله

 " Ô Messager d'Allah ! Certes, je suis atteinte 
de métrorragies abondantes et sévères. " [Hadith 
rapporté par Ahmad, Abû Dâwûd et At-Tirmidhî2 
qui l'a authentifié, en rapportant de l'Imâm Aḥmad 
son authentification et d'Al Bukhârî sa déclaration 
comme bon.3. 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî : Livre des ablutions /Chapitre du lavage 
du sang (n°228) et Muslim : Livre des menstrues / Chapitre de la 
femme atteinte de métrorragies, de son lavage et de sa prière, 
(n°333), d'après ‘Aïcha (qu’Allah l’agrée). 
2 Rapporté par Aḥmad (6/349) ; Abû Dâwud : Livre de la 
purification / Chapitre : Quiconque dit que lorsque les menstrues 
arrivent, elle délaisse la prière (n°287) ; et At-Tirmidhî : Livre de la 
purification / Chapitre : La femme souffrant de métrorragies 
regroupe les deux prières avec une seule purification majeure 
(n°128), d'après le hadith de Ḥamnah bint Jaḥch (qu'Allah l'agrée). 
3 Sunan At-Tirmidhî : Chapitres de la purification / Chapitre 
concernant la femme atteinte de métrorragies qui regroupe les 



 

 
 60   

Les cas de métrorragies : 

La femme atteinte de métrorragies se trouve 
dans l'un des trois cas de figure : 

Le premier cas : Elle a un cycle menstruel bien 
connu avant les métrorragies : celle-ci doit alors 
se baser sur sa période menstruelle dont elle a 
l'habitude. Durant, cette période, elle s'abstient 
[de prier, de jeûner,...] et les décrets juridiques 
relatifs aux menstrues sont appliqués sur elle. En 
dehors de cette période, ces écoulements sont 
considérés comme des métrorragies, et de ce fait, 
les jugements juridiques relatifs aux métrorragies 
sont appliqués. 

Exemple : Une femme a un cycle menstruel de 
six jours au début de chaque mois. Ensuite, elle 
est atteinte de métrorragies et le sang se met 
s'écouler en continu. Ainsi donc, les six premiers 
jours de chaque mois sont considérés comme 
son cycle menstruel, et le reste comme les 
métrorragies ; en raison du hadith de 'Aïcha 
(qu'Allah l'agrée) qui rapporte que Fâtimah bint 
Abî Hubaych demanda : " Ô Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم ! 
Certes, je suis une femme atteinte de 

 
deux prières avec un seul lavage rituel, à la suite du hadith 
(n°128). 



 

 
 61   

métrorragies et je ne peux jamais me purifier. 
Dois-je donc cesser de prier ? " Il répondit :  

تَحِيضِينَ  كُنتِْ  تيِ  الَّ امِ  الْْيََّ قَدْرَ  لََةَ  الصَّ دَعِي  وَلَكنِْ  عِرْقٌ،  ذَلكَِ  إنَِّ  »لََ، 

 فيِهَا ثُمَّ اغْتسَِليِ وَصَلِّي«. 

 « Non. Certes, cela provient d'une veine. 
Toutefois, cesse de prier pendant le nombre de 
jours durant lesquels tu as l'habitude d'être 
menstruée, ensuite lave-toi et prie ! » Rapporté 
par Al Bukhârî1. 

et dans le Recueil Authentique de Muslim : Le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a dit à Oum Habîbah bint Jahch 
(qu'Allah l'agrée) : 

 »امْكُثيِ قَدْرَ مَا كَانتَْ تَحْبسُِكِ حَيْضَتكُِ ثُمَّ اغْتسَِليِ وَصَلِّي«. 

 « Abstiens-toi [de prier,...] aussi longtemps 
que tes menstrues t'indisposent, ensuite lave-toi 
et prie. »2. 

 
1 Rapporté par Al Bukhâri : Livre des menstrues / Chapitre des 
menstrues et sur le fait de croire les femmes au sujet des 
menstrues et de la grossesse dans ce qui est possible concernant 
les menstrues  (n°325), d’après ‘Aïcha (qu’Allah l’agrée). 
2 Rapporté par Muslim : Livre des menstrues / Chapitre de la 
femme atteinte de métrorragies, de sa purification et de sa prière 
(n°334), d'après le hadith de ‘Aïcha (qu’Allah l’agrée). 



 

 
 62   

Sur cette base, la femme atteinte de 
métrorragies et qui avait un cycle menstruel bien 
connu, doit s'abstenir de prier aussi longtemps 
que ses menstrues durent ; ensuite, elle doit se 
laver et prier, sans plus se soucier du sang à ce 
moment-là. 

Le second cas : Elle n'a pas de cycle menstruel 
connu avant les métrorragies: à savoir elle a été 
atteinte de métrorragies en continu dès la 
première fois durant laquelle elle a constaté des 
écoulements de sang. Ainsi, elle doit prendre en 
considération la distinction [entre les types de 
sangs] pour savoir de quel sang il s'agit : le sang 
des menstrues est celui qui se distingue par une 
couleur noire et foncée, par une épaisseur ou par 
une odeur [marquée] ; dès lors, on statuera qu'il 
s'agit du sang menstruel, et les décrets relatifs 
aux menstrues seront appliqués. Hormis cela, il 
sera question de sang métrorragique, et dès lors, 
nous appliquerons les décrets spécifiques aux 
métrorragies. 

Exemple : Une femme a vu un écoulement de 
sang pour la première fois et cela a continué sans 
interruption. Toutefois, elle voit que ce sang est 
noir durant dix jours, et le reste du mois, il est 
rouge ; ou elle le voit épais durant dix jours et le 



 

 
 63   

reste du mois, il est fluide ; ou elle sent qu'il a une 
odeur de sang menstruel durant dix jours, et le 
reste du mois, il n'a pas d'odeur. Elle déduira donc 
que le sang menstruel, dans le premier exemple, 
est celui qui était noir ; dans le second exemple, 
c'est celui qui était épais ; et, dans le troisième 
exemple, c'est celui qui avait une odeur 
[marquée] ; à part cela, il s'agira de metrorragies 
; en raison de la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم qui a dit à 
Fâtimah bint Abî Hubaych (qu'Allah l'agrée) : 

لََةِ  »إذَِا كَانَ دَمُ الْحَيْضَةِ فَإنَِّهُ أَسْوَدُ يُعْرَفُ، فَإذَِا كَانَ ذَلكَِ فَأَمْسِكيِ عَنِ الصَّ

ئيِ وَصَلِّي؛ فَإنَِّمَا هُوَ عِرْقٌ«.   فَإذَِا كَانَ الْْخَرُ فَتَوَضَّ

 « Si c'est du sang de menstrues, alors il est 
noir et reconnaissable. S'il est comme cela, alors 
abstiens-toi de prier ; si c'est l'autre, alors fais tes 
ablutions et prie car en fait c'est une veine. » 
Rapporté par Abû Dâwud et An-Nassâ'î, et 
authentifié par Ibn Hibbân et Al Hâkim.1. 

 
1 Rapporté par Abû Dâwud : Livre de la purification / Chapitre : 
Celui qui a dit : " Lorsque les menstrues arrivent, elle délaisse la 
prière. " (n°286). An-Nassâ'î : Livre de la purification / Chapitre : 
Ce qui est rapporté au sujet de la femme atteinte de métrorragies 
qui connaît la durée de ses menstrues avant que le sang ne 
persiste (n°211). Ibn Mâjah : Livre de la purification et de ses 
traditions / Chapitre : Ce qui est rapporté au sujet de la femme 
atteinte de métrorragies qui connaît la durée de ses menstrues 



 

 
 64   

Ce hadith, même si dans sa chaine et son texte 
il y a matière à discussion, les savants (qu'Allah 
leur fasse miséricorde) l'ont considéré et 
appliqué, et il doit prévaloir concernant le fait de 
revenir à l'habitude [menstruelle] de la majorité 
des femmes. 

Le troisième cas : Elle n'a pas de cycle 
menstruel bien connu et il n'y a pas de distinction 
claire [entre les types de sangs] du fait qu'elle est 
atteinte de métrorragies depuis le début de la 
survenue des écoulements chez elle et que le 
sang est d'une seule caractéristique ou de 
caractéristiques confuses de sorte qu'il n'est pas 
possible de reconnaître le sang menstruel. Cette 
femme doit alors prendre en considération 
l'habitude menstruelle de la majorité des femmes 
: son cycle menstruel est alors de six ou sept jours 
chaque mois ; il débute à la période durant 
laquelle elle constate les écoulements de sang 
pour la première fois. Et, hormis cela, les 
écoulements sont considérés comme des 
métrorragies. 

Exemple : Elle voit du sang pour la première 

 
avant que le sang ne persiste (n°620). Ibn Hibbân dans son 
Recueil Authentique (n°1348). Et Al Hâkim dans son Mustadrak 
(n°618), d'après 'Aïcha (qu'Allah l'agrée). 



 

 
 65   

fois le cinq du mois, et il continue à couler sans 
interruption et sans qu'il y ait de distinction claire 
[entre les types de sangs] : ni par la couleur ni par 
autre chose ; on en conclut donc que ses 
menstrues sont de six ou sept jours à compter du 
cinquième jour de chaque mois ; en raison du 
hadith de Hamnah bint Jahch (qu'Allah l'agrée) 
qui a dit : " Ô Messager d'Allah ! Je suis atteinte 
de métrorragies abondantes et intenses. Que 
vois-tu concernant cela ? Vraiment, elles m'ont 
empêché de prier et de jeûner. " Alors, il صلى الله عليه وسلم dit : 

»أَنْعَتُ لَكِ )أَصِفُ لَكِ اسْتعِْـمَال( الْكُرْسُفَ )وهُـوَ القُطْنُ( تَضَعِينهَُ عَلَى 

مَ«  . الْفَرْجِ، فَإنَِّهُ يُذْهِبُ الدَّ

 « Je te suggère d'utiliser du coton que tu 
poses sur ta partie intime ; certes, il absorbera le 
sang. » Elle a dit : « C'est plus que cela. » Et, à 
ce sujet, il a dit : 

امٍ أَوْ سَبْعَةً فيِ  أَيَّ فَتَحَيَّضِي سِتَّةَ  يْطَانِ،  »إنَِّمَا هَذَا رَكْضَةٌ منِْ رَكَضَاتِ الشَّ

 تَعَالَى، ثُمَّ اغْتسَِليِ حَتَّى إذَِا رَأَيْتِ أَنَّكِ قَدْ طَهُرْتِ وَاسْتنَقَْيتِْ فَصَلِّي  
ِ
عِلْمِ الله

امَهَا وَصُوميِ«.أَرْبَعًا وَعِشْرِينَ أَوْ ثَلََثًا وَعِشْرِ   ينَ لَيْلَةً وَأَيَّ

 « Ceci n'est qu'un des coups du Diable. Fais 
comme si tu avais tes règles pendant six ou sept 



 

 
 66   

jours, comme cela est courant par le décret 
d'Allah (Élevé soit-Il) ; ensuite, lave-toi 
entièrement et lorsque tu penses que tu es pure 
et que le sang s'arrête, alors prie pendant vingt-
quatre ou vingt-trois jours et leurs nuits, et jeûne. 
» Hadith rapporté par Aḥmad, Abû Dâwud et At-
Tirmidhî qui l'a authentifié1. Et il est rapporté 
d'Aḥmad qui l'a authentifié ainsi qu'Al Bukhârî qui 
l'a jugé bon2. 

Sa parole صلى الله عليه وسلم : " Six ou sept jours " ne 
correspond pas à un choix [donné], mais plutôt en 
guise d'effort personnel de sorte qu'elle prête 
attention à ce qui est plus proche de sa situation 
au regard des femmes qui lui ressemblent au 
niveau morphologique ou qui se rapproche d'elle 
en âge et dans les liens familiaux ; elle prend 
aussi en considération le sang, chez elle, qui est 
le plus semblable au sang menstruel ; ainsi que 
d'autres considérations similaires : Si donc, le 

 
1 Rapporté par Ahmad (6/439). Abû Dâwud : Livre de la purification 
/ Chapitre : De celui qui a dit que la femme délaisse la prière au 
début des menstrues (n°287). At-Tirmidhî : Livres de la purification 
/ Chapitre : Concernant la femme atteinte de métrorragies qui 
regroupe deux prières avec une seule grande ablution (n°128), 
d'après le hadith de Hamnah bint Jahch (qu'Allah l'agrée). 
2 Sunan At-Tirmidhî : Livre de la purification / Chapitre : Le 
regroupement de deux prières par la femme atteinte de 
métrorragies avec une seule grande ablution, à la suite du hadith 
(n°128). 



 

 
 67   

plus proche est que ce soit six jours, alors elle fait 
de son cycle menstruel une période de six jours ; 
et si le plus proche est que ce soit sept jours, elle 
en fait alors une période de sept jours. 

Le cas de celle qui ressemble à la femme 

en état de métrorragies : 

Il se peut que se produise chez la femme une 
cause qui entraîne un saignement vaginal, 
comme une opération de l'utérus ou quelque 
chose d'autre en deçà. Ceci est de deux types : 

Le premier type : On sait qu'il n'est pas possible 
qu'elle ait des menstrues après l'opération ; par 
exemple si l'opération consiste à retirer l'utérus ou 
à l'obstruer pour interrompre les écoulements de 
sang : cette femme ne sera donc pas soumise aux 
jugements juridiques relatifs aux métrorragies, 
mais on appliquera sur elle les décrets relatifs à 
celle qui voit des pertes jaunâtres, brunâtres ou 
des tâches humides après avoir retrouvé son état 
de pureté. Ainsi donc, elle ne doit pas délaisser la 
prière ni le jeûne et il est permis pour elle d'avoir 
des rapports sexuels, et elle n'est pas obligé de 
faire un lavage rituel (Ghusl) à cause de ce sang. 
Toutefois, au moment de la prière, elle doit se 
purifier de ce sang et attacher un chiffon, ou ce 
qui y ressemble, sur son vagin pour empêcher le 



 

 
 68   

sang de sortir. Ensuite, elle effectue ses ablutions 
pour la prière, mais elle les fait uniquement après 
l'entrée de son temps, si elle doit accomplir une 
des cinq prières quotidiennes dans son temps 
prescrit, ou au moment de vouloir accomplir une 
prière parmi les prières surérogatoires abses. 

Le second type : On ne sait pas si ses 
menstrues vont cesser après l'opération, et il est 
possible qu'elle ait des menstrues. Son statut 
sera alors le même que la femme en état de 
métrorragies, comme le prouve ce que le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a mentionné à Fâtimah bint Abî 
Hubaych (qu'Allah l'agrée) : 

لََةَ«.   »إنَِّمَا ذَلكَِ عِرْقٌ وَلَيسَْ باِلْحَيْضَةِ، فَإذَِا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَاتْرُكيِ الصَّ

 « Cela est en fait dû à une veine et ce ne sont 
pas les menstrues. Ainsi, lorsque les menstrues 
surviennent délaisse la prière. »1. 

Sa parole : 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî : Livre des ablutions / Chapitre : Le 
lavage du sang (n°228) et Muslim : Livre des menstrues / Chapitre 
: La femme atteinte de métrorragies, son lavage et sa prière 
(n°333), d'après le hadith de 'Aïcha (qu’Allah l’agrée). 



 

 
 69   

 . »فَإذَِا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ«

 « Ainsi, lorsque les menstrues surviennent » 
Ceci indique que le statut des métrorragies 
s'applique à celle qui pourrait avoir 
potentiellement des menstrues qui surviennent et 
qui s'interrompent. Quant à la femme qui ne peut 
avoir de menstrues, les écoulements de sang 
sont, en toute circonstance, dus à une veine. 

Les jugements juridiques relatifs aux 

métrorragies : 

Précédemment, nous avons pris connaissance 
quant à la manière de distinguer entre le sang 
menstruel et le sang  métrorragique ; ainsi donc, 
quand ce sont des menstrues, les décrets relatifs 
aux menstrues sont appliqués, et quand ce sont 
des métrorragies, les décrets relatifs aux 
métrorragies sont appliqués. 

Et, précédemment, les décrets les plus 
importants relatifs aux menstrues ont été 
évoqués. 

Quant aux décrets relatifs aux métrorragies, ils 
sont identiques aux décrets relatifs à l'état de 
pureté : il n'y a pas de différence entre la femme 
en état de métrorragies et celle qui se trouve en 



 

 
 70   

état de pureté, excepté concernant les points 
suivants : 

Le premier : l'obligation d'effectuer l'ablution 
mineure pour chaque prière ; en raison de la 
parole du Prophète صلى الله عليه وسلم à Fâtimah bint Abî Hubaych 
(qu'Allah l'agrée) : 

ئيِ لكُِلِّ صَلََةٍ«.   »ثُمَّ تَوَضَّ

 « Ensuite, fais les ablutions pour chaque 
prière. » Rapporté par Al Bukhârî dans le chapitre 
du lavage du sang. Cela signifie que la femme en 
état de métrorragies n'effectue ses ablutions pour 
la prière ponctuelle qu'après l'entrée de son 
temps. En ce qui concerne la prière qui n'est pas 
ponctuelle, elle effectue ses ablutions au moment 
où elle veut l'accomplir. 

Le second : lorsqu'elle veut faire son ablution, 
elle devra alors laver les traces de sang et se 
protéger les parties intimes avec une serviette 
hygiénique en coton [ou autre] afin de retenir le 
sang ; en raison de la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم à 
Hamnah (qu'Allah l'agrée) : 

مَ«. قَالَتْ: فَإنَِّهُ أَكْثرَُ منِْ ذَلكَِ. قَالَ:  »أَنْعَتُ لَكِ الْكُرْسُفَ فَإنَِّهُ يُذْهِبُ الدَّ

مِي«.  »فَاتَّخِذِي ثَوْبًا«. قَالَتْ: هُوَ أَكْثرَُ منِْ ذَلكَِ. قَالَ: »فَتلََجَّ



 

 
 71   

 « Je te suggère d'utiliser du coton, car il 
absorbe le sang. » Elle répondit : C'est plus 
abondant que cela. Il a dit : « Alors, prends un 
vêtement. » Elle répondit : C'est [encore] plus 
abondant que cela ; mon sang continue de couler. 
Il a dit : « Bride-toi donc. » Le hadith. Et rien de ce 
qui sort après cela ne lui porte préjudice en raison 
de la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم à Fâtimah bint Abî 
Hubaych (qu'Allah l'agrée) : 

ئيِ لكُِلِّ صَلََةٍ، ثُمَّ صَلِّي،  امَ حَيْضِكِ، ثُمَّ اغْتسَِليِ وَتَوَضَّ لََةَ أَيَّ »اجْتنَبِيِ الصَّ

مُ عَلَى الْحَصِيرِ«.  وَإنِْ قَطَرَ الدَّ

 « Abstiens-toi de la prière les jours de tes 
menstrues, ensuite lave-toi et effectue tes 
ablutions pour chaque prière, puis prie même si 
du sang coule sur le tapis. » [Rapporté par 
Ahmad et Ibn Mâjah]1. 

Le troisième : les rapports sexuels. Les 
savants ont divergé sur leur permission dès lors 
où on ne craint pas le péché par leur 
délaissement ; et ce qui est exact est leur 
permission de manière absolue ; parce que 

 
1 Rapporté par Aḥmad (6/204) et Ibn Mâjah : Livre de la purification 
et de ses traditions / Chapitre concernant la femme atteinte de 
métrorragies qui a compté les jours de ses menstrues avant que 
le saignement ne devienne continu (n°624), d'après le hadith de 
'Aïcha (qu’Allah l’agrée). 



 

 
 72   

beaucoup de femmes, 10 ou plus, ont été 
atteintes de métrorragies à l'époque du Prophète 
 n'ont interdit صلى الله عليه وسلم et ni Allah ni Son Messager صلى الله عليه وسلم
d'avoir des rapports sexuels avec elles. Plutôt, 
dans Sa parole (Élevé soit-Il) :  

حِيضِ ﴿...  ﴾ ...فاَعْتَزِلوُاْ الن سَِاء فيِ المَْ

 {Isolez-vous donc des femmes durant les 
menstruations.} [La Vache, 2 : 222] Ceci est une 
preuve qu'il n'est pas obligatoire de s'isoler d'elles 
en dehors de cela ; parce que dans cette 
situation, la prière est permise, alors les rapports 
sexuels le sont de manière plus évidente. Et 
l'analogie entre les rapports sexuels avec elle et 
ceux avec la femme menstruée est incorrecte ; 
parce qu'elles ne sont pas égales, même chez 
ceux qui sont d'avis que [ces rapports] sont 
interdits ; et, ici, l'analogie n'est pas correcte en 
raison de la différence [entre les deux cas]. 

Chapitre 6 : Concernant les lochies et 

leur statut juridique. 

Les lochies correspondent au sang que l'utérus 
expulse à cause de l'accouchement, soit pendant 
ou après celui-ci, ou deux ou trois jours avant 
l'accouchement, avec l'apparition des 



 

 
 73   

contractions. 

Cheikh Al Islâm Ibn Taymiyyah (qu'Allah lui 
fasse miséricorde) a dit : " Ce qu'elle voit au 
moment des contractions sont des lochies. " Il ne 
l'a pas restreint à deux ou trois jours, et il désigne 
par là : les contractions qui précèdent 
l'accouchement; car sinon, il ne s'agira pas de 
lochies. Les savants ont divergé : Est-ce que les 
lochies ont une limite dans leur durée minimale et 
maximale ? Dans son épître sur les Noms 
auxquels le Législateur a rattaché des décrets 
(page : 37), Cheikh Taqî Ad-Dîn (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a dit : " Et les lochies [les 
saignements post-partum] n'ont pas de limite 
minimale ou maximale, donc si une femme a vu 
du sang plus de quarante jours, ou soixante, ou 
soixante-dix jours [après son accouchement] puis 
il s'interrompt, il s'agira alors de lochies ; mais s'il 
se poursuit sans interruption, il s'agira alors de 
sang altéré, et à ce moment-là la limite [des 
lochies] sera de quarante jours ; car c'est la limite 
de fin la plus grande qui a été rapportée dans les 
textes. " Fin de citation. 

Je dis : Sur cette base, si l'écoulement de sang 
dépasse les quarante jours, et qu'habituellement 
il s'interrompt après cette durée, ou que des 



 

 
 74   

signes précurseurs de leur interruption 
apparaissent, elle devra alors attendre jusqu'à ce 
que cela s'interrompe, sinon elle devra se laver 
au moment de la fin complète des quarante jours 
; car cette durée est la plus fréquente ; sauf dans 
le cas où l'interruption coïncide avec son cycle 
menstruel : elle devra alors s'abstenir jusqu'à la 
fin de son cycle. Et, si par la suite, l'écoulement 
s'interrompt, il conviendra alors qu'elle en fasse 
son habitude et d'agir selon elle à l'avenir.  Et, 
dans le cas où l'écoulements de sang se poursuit, 
il s'agit alors de métrorragies, et elle doit alors se 
référer aux jugements juridiques relatifs à la 
femme atteinte de métrorragies que nous avons 
évoqués précédemment. Et si elle retrouve son 
état de pureté, en vue de l'interruption du sang, 
elle sera alors considérée pure, même si cela a 
lieu avant l'achèvement des quarante jours. Elle 
devra donc se laver, prier, jeûner, et son mari 
pourra avoir des rapports sexuels avec elle; 
excepté si l'interruption équivaut à moins d'un 
jour, auquel cas aucune considération ne sera 
portée à cette interruption. Il a dit ceci dans : Al 
Mughnî.1. 

Les lochies ne sont établies que si la femme 

 
1 Al Mughnî (1/252-253). 



 

 
 75   

accouche d'un fœtus ayant clairement l'aspect 
humain ; ainsi donc, si elle fait une fausse couche 
et qu'elle expulse un fœtus qui ne possède pas 
les caractéristiques d'un être humain, les 
écoulements de sang dont elle est atteinte ne 
sont pas considérés comme des lochies ; il s'agit 
plutôt de sang provenant d'une veine, et la femme 
adopte donc les décrets juridiques relatifs aux 
métrorragies. La période minimale qu'il faut au 
fœtus pour acquérir un aspect humain manifeste 
est de quatre-vingts jours à partir du début de la 
grossesse, et la plupart du temps il faut attendre 
quatre-vingt-dix jours. 

Al Majd Ibn Taymiyyah (qu'Allah lui fasse 
miséricorde) a dit : " Dès lors où elle voit du sang 
un jour avant une contraction, elle n'y prête pas 
attention; mais si elle le voit après la survenue 
d'une contraction, elle devra alors s'abstenir de 
prier et de jeûner. Ensuite, si ce sang [qu'elle 
pensait être des lochies] lui apparaît clairement 
après l'accouchement comme n'étant pas ce qui 
était manifeste, elle devra alors rattraper ce qui 
doit l'être. Mais si cette question reste floue, le 
jugement selon ce qui est manifeste  se 
poursuivra et elle n'aura pas à rattraper. " 



 

 
 76   

Transmis de lui dans : Charh Al Iqnâ'.1. 

Les décrets juridiques relatifs aux lochies : 

Les décrets juridiques relatifs aux lochies sont 
identiques aux décrets juridiques relatifs aux 
menstrues, du pareil au même, excepté 
concernant ce qui suit : 

Le premier : le délai de viduité est relatif au 
divorce et non pas les lochies ; parce que si le 
divorce a lieu avant l'accouchement, alors le délai 
de viduité se termine avec l'accouchement et non 
pas avec les lochies ; et si le divorce a lieu après 
l'accouchement, la femme doit alors attendre le 
retour de ses menstrues, comme mentionné 
précédemment. 

Le deuxième : la durée du serment 
d'abstinence (Al Îlâ) est en fonction de la durée 
des menstrues et non en fonction de la durée des 
lochies. 

Le serment d'abstinence : c'est lorsque 
l'homme jure de ne plus jamais avoir de relations 
sexuelles avec sa femme ou pour une durée de 
plus de quatre mois ; ainsi donc s'il a juré et 

 
1 Kachâf Al Qannâ' (1/219). 



 

 
 77   

qu'elle exige d'avoir des relations sexuelles, il lui 
est alors accordé un délai de quatre mois à 
compter de son serment ; et lorsque la période 
arrive à son terme, il est alors contraint d'avoir un 
rapport sexuel [avec son épouse] ou de se 
séparer d'elle si cette dernière l'exige. Si durant 
cette durée la femme est atteinte de lochies, cette 
période n'est pas comptée contre le mari et on 
l'ajoute aux quatre mois, à la différence des 
menstrues, dont la durée est prise en compte 
contre le mari. 

Le troisième : la puberté survient avec les 
menstrues et ne survient pas avec les lochies ; 
cela parce qu'il n'est pas possible qu'une femme 
tombe enceinte avant d'avoir éjaculé, ainsi donc 
la survenue de la puberté arrive avec l'éjaculation 
qui précède la grossesse. 

Le quatrième : lorsque le sang des menstrues 
s'interrompt puis réapparaît durant le cycle 
menstruel, il s'agit alors sans aucun doute de 
sang menstruel ; par exemple, son cycle habituel 
est de huit jours, ensuite elle voit les menstrues 
durant quatre jours, puis elles s'interrompent 
durant deux jours, ensuite elles reviennent le 
septième et huitième jour, ce retour de sang est 
des menstrues, de manière sûre et certaine, pour 



 

 
 78   

lequel les décrets des menstrues s'établissent. 
Quant au sang des lochies, s'il s'interrompt avant 
les quarante jours, puis il réapparaît dans les 
quarante jours, alors il s'agit d'un sang douteux, 
elle doit donc effectuer prier et jeûner cette 
obligation ponctuelle dans leur temps. Et il lui est 
interdit ce qui est interdit à une femme menstruée, 
autre que les obligations ; et une fois qu'elle aura 
retrouvée son état de pureté, alors elle devra 
rattraper ce qu'elle a accompli alors qu'elle était 
atteinte de ce sang, et qu'il est coutumier pour la 
femme menstruée de rattraper. Ceci est [l'avis qui 
est bien] connu des jurisconsultes hanbalites.1. 

Et ce qui est correct : lorsque le sang revient à 
un temps durant lequel il est possible qu'il soit des 
lochies, il sera alors qualifié de tel ; sinon, il s'agit 
de menstrues, à moins que ces écoulements 
continuent, auquel cas ce sera alors des 
métrorragies. 

Et ceci est proche de ce qui a été rapporté dans 
: " Al Mughnî "2 à propos de l'Imam Mâlik (qu'Allah 
lui fasse miséricorde) étant donné qu'il a dit : " Et 
Mâlik a dit : " Si elle a vu du sang après deux jours 
ou trois - c'est-à-dire - : après son interruption - 

 
1 Al Mughnî (1/253). 
2 Al Mughnî (1/253). 



 

 
 79   

alors ce sont des lochies, ou sinon ce sont des 
menstrues. " Fin de citation. Et c'est aussi ce 
qu'implique le choix de Cheikh Al Islâm Ibn 
Taymiyyah (qu'Allah lui fasse miséricorde). 

Et il n'y a aucun sang qui soit douteux en 
réalité, mais le doute est relatif selon les gens, en 
fonction de leurs connaissances et leurs 
compréhensions. Le Livre et la Tradition 
constituent un exposé explicite de toute chose, et 
Allah - Glorifié soit-Il - n'a rendu obligatoire à 
personne de jeûner deux fois, ou d'accomplir les 
circumambulations deux fois, à moins qu'il n'y ait 
un manque dans le premier qui ne soit pas 
possible de rectifier si ce n'est par le rattrapage. 
Quant aux actions dont le serviteur a été chargé 
d'accomplir et qu'il accomplie du mieux selon sa 
capacité, il a assurément rempli son devoir ; 
comme Allah (Élevé soit-Il) a dit : 

ها وُسۡعَهَا  ﴿ سًا إلِ ُ نَفۡ فُِ ٱللَّه كُلَ   ﴾ ...لاَ ي

 {Allah n'impose à aucune âme une charge 
supérieure à sa capacité...} [La Vache, 2 : 286]. 
Et Il a dit : 

َ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ ﴿ قُواْ ٱللَّه ته  ﴾ ...فٱَ



 

 
 80   

 {Craignez donc Allah autant que vous le 
pouvez...} [La Grande Perte, 64 : 16]. 

La cinquième différence entre les menstrues et 
les lochies : durant les menstrues, si la femme 
retrouve son état de pureté  plus tôt que 
d'habitude, son mari peut avoir des relations 
sexuelles avec elle, sans que cela soit jugé 
détestable ; quant aux lochies, si la femme 
retrouve son état de pureté avant les quarante 
jours, il est détestable pour son mari d'avoir des 
relations sexuelles avec elle selon l'avis le plus 
connu de l'école juridique [Hanbalite] : toutefois, 
l'avis correct est que cela n'est pas détestable ; 
c'est l'avis de la majorité des savants car le 
caractère détestable (Al Karâhah) est un décret 
juridique qui a besoin d'une preuve religieuse afin 
d'être établi, et à ce sujet, il y a uniquement ce qui 
a été mentionné par l'imam Ahmad, d'après 
'Uthmân ibn Abî Al 'Âs (qu'Allah les agrée tous les 
deux) dont la femme a retrouvé l'état de pureté 
avant les quarante jours. Alors, il a dit : " Ne 
m'approche pas. "1. 

 
1 Al Mughnî (2/252) ; et le propos de 'Uthmân ibn Abî Al- 'Âṣ est 
rapporté par 'Abd Ar-Razzâq dans Al Muṣannaf (n°1202), Ibn Abî 
Chaybah dans Al Muṣannaf (n°17450), Ad-Dârimî dans As-Sunan 
(n°990) et Ibn Al-Jârûd dans Al Muntaqâ (n°118). 



 

 
 81   

Ceci n'implique pas forcément le caractère 
détestable parce qu'il se peut qu'il ait dit cela en 
guise de précaution par crainte qu'elle ne soit pas 
redevenue à un état de pureté avec certitude, ou 
que le sang se remette à couler à cause du 
rapport sexuel, ou pour une autre raison que 
celles-ci. Et Allah sait mieux. 

Chapitre 7 :  De l'utilisation de ce qui 

empêche les menstrues ou ce qui les 

provoque, et ce qui empêche la grossesse 

ou qui provoque l'avortement. 

L'utilisation par la femme de ce qui empêche 
ses menstrues est permis sous deux conditions : 

La première : On ne doit pas craindre un effet 
néfaste pour elle ; dans le cas contraire, cela n'est 
pas permis ; en raison de Sa parole (Élevé soit-
Il): 

هۡلكَُةِ﴿... لته كُمۡ إلِيَ ٱ يدِۡي
َ

 ﴾ ...وَلاَ تلُقُۡواْ بأِ

 {...Et ne causez point votre propre 
destruction...} [La Vache, 2 : 195]. 

َ كَانَ بكُِمۡ رحَِيمٗا ﴿... نفُسَكُمۡ  إنِه ٱللَّه
َ
 ﴾ وَلاَ تَقۡتُلُوٓاْ أ



 

 
 82   

 {...Et ne tuez pas vos propres personnes, 
certes Allah est très Miséricordieux envers vous.} 
[Les Femmes, 4 : 29]. 

La seconde : cela est soumis à la permission 
du mari si une chose le concernant est relative 
aux menstrues : par exemple si la femme se 
trouve dans une période de viduité [car il l'a 
divorcée] et donc elle est toujours à sa charge, 
ensuite elle utilise un moyen pour bloquer ses 
menstrues pour prolonger la durée [de viduité] et 
ainsi accroître les dépenses de son mari à son 
égard. À ce moment-là, il lui est interdit d'utiliser 
ce qui empêche les menstrues, excepté avec sa 
permission. De même, s'il est attesté que 
l'empêchement des menstrues empêche la 
grossesse, alors la permission du mari est 
requise. Et dès lors où le caractère permis est 
établi, il est tout de même préférable de n'utiliser 
cela qu'en cas de besoin ; parce que laisser la 
nature des choses telle qu'elle est est plus 
prompte à la bonne santé et à la préservation. 

Quant à l'utilisation de ce qui provoque les 
menstrues, alors ceci est permis mais aussi à 
deux conditions : 

La première : cela ne doit pas être une ruse 



 

 
 83   

pour échapper à une obligation, par exemple : 
l'utiliser à la venue proche [du mois] de Ramadân, 
afin de rompre le jeûne ou de renoncer à la prière, 
et ce qui ressemble à cela. 

La seconde : cela doit être avec la permission 
du mari ; parce que l'apparition des menstrues 
l'empêche de profiter pleinement de son épouse. 
Ainsi donc, il n'est permis d'utiliser ce qui 
empêche son droit si ce n'est avec son 
consentement. Et si elle est divorcée [et se trouve 
dans la période de viduité]; alors ceci hâte la 
déchéance du droit de reprise du mari s'il a un 
droit de reprise. 

Quant à l'utilisation de ce qui empêche la 
grossesse, ceci est de  deux types : 

Le premier : ce qui l'empêche de manière 
continue, alors ceci n'est pas permis ; parce qu'il 
interrompt la grossesse et réduit la reproduction, 
ce qui est différent de l'objectif du Législateur, en 
termes d'agrandissement de la communauté 
islamique ; et parce qu'elle n'est pas à l'abri que 
ses enfants existants meurent, la laissant veuve 
et sans enfant. 

Le second : ce qui l'empêche de manière 



 

 
 84   

ponctuelle, par exemple : lorsqu'une femme a 
beaucoup de grossesses à la suite, ceci l'épuise 
et elle désire donc réguler ses grossesses à une 
fois tous les deux ans, ou ce qui ressemble à cela 
: ceci est permis à condition que son mari 
l'autorise et qu'il n'y ait pas de préjudice pour elle. 
La preuve de cela réside dans le fait que les 
Compagnons se retiraient de leurs femmes [avant 
l'éjaculation] à l'époque du Prophète صلى الله عليه وسلم afin 
qu'elles ne tombent pas enceintes1 et ils ne furent 
pas interdits de faire cela. Le retrait consiste à 
avoir un rapport sexuel avec son épouse et le 
mari se retire lors de l'éjaculation et éjacule en 
dehors du vagin. 

En ce qui concerne l'utilisation de ce qui 
provoque l'avortement, alors ceci est deux types : 

Le premier : si l'avortement a pour but de tuer 
le bébé après que l'âme lui a été insufflée, alors 
ceci est interdit, sans aucun doute ; parce que 
c'est le meurtre d'une âme sacrée sans droit, et 
tuer une âme sacrée est interdit par le Livre, la 
Tradition prophétique et le consensus des 
musulmans ; et si c'est avant que l'âme y soit 
insufflée, alors les savants ont divergé quant à sa 

 
1 Rapporté par Al Bukhârî (n°5209) et Muslim (n°1440), d'après 
Jâbir (qu'Allah l'agrée). 



 

 
 85   

permission. Certains d'entre eux l'ont permis 
tandis que d'autres l'ont interdit. D'autres encore 
ont dit : " Ceci est permis dès lors où il n'est pas 
encore une adhérence, c'est-à-dire : dès lors où il 
ne s'est pas écoulé 40 jours. " Enfin, d'autres ont 
dit : " Ceci est permis dès lors où il n'y a pas 
clairement de constitution humaine. " 

Toutefois, le plus précautionneux est 
l'interdiction de l'avortement excepté en cas de 
besoin, comme si la mère est malade et ne peut 
pas supporter la grossesse, ou ce qui ressemble 
à cela. Alors, à ce moment-là, l'avortement est 
permis excepté si un temps s'est écoulé au point 
que le fœtus possède maintenant une constitution 
humaine ; dans ce cas-là, c'est interdit. Et Allah 
sait mieux. 

Le second : L'avortement ne doit pas avoir pour 
but de tuer le fœtus ; de sorte que la tentative 
d'expulsion du bébé ait lieu à la fin du terme de la 
grossesse et à l'approche de l'accouchement. 
Ceci est permis, à condition que cela ne cause de 
préjudice ni à la mère ni à l'enfant, et ça ne 
nécessite pas d'intervention. S'il y a besoin d'une 
opération, alors il y a quatre cas : 

Le premier cas : la mère est vivante ainsi que 



 

 
 86   

le fœtus : l'opération n'est autorisée qu'en cas de 
nécessité : si son accouchement est difficile et 
qu'elle a besoin d'une opération. En effet, le corps 
est un dépôt auprès du serviteur, il ne peut donc 
agir le concernant d'une manière risquée, excepté 
s'il y a un intérêt majeur ; et car il peut penser qu'il 
n'y aura pas de préjudice dans l'opération, mais 
celui-ci se produit quand même. 

Le second cas : La mère est morte ainsi que le 
fœtus : il n'est pas permis d'effectuer une 
opération afin de le sortir en raison de l'absence 
de bénéfice. 

Le troisième cas : la mère est vivante tandis 
que le fœtus est mort : il est alors permis 
d'effectuer l'opération pour le retirer, excepté si on 
craint que cela affecte la mère. Mais il est 
vraisemblable - et Allah sait mieux - que si l'enfant 
porté est mort, il ne pourra être extrait sans une 
opération ; en outre, sa perduration dans le ventre 
de la mère l'empêchera d'une future grossesse et 
cette situation sera difficile pour elle. Il se peut 
même que sa période de viduité due à un 
précédent mariage se trouve prolongée. 

Le quatrième cas : La mère est morte tandis 
que le fœtus est encore vivant : si on pense donc 



 

 
 87   

qu'il ne survivra pas, alors il n'est pas permis 
d'effectuer une opération. 

Mais si on pense qu'il survivra et qu'une partie 
de lui est sorti, alors on pratiquera une incision 
dans le ventre de la mère pour l'en extirper. Mais 
si rien de lui n'est sorti, alors nos compagnons 
(qu'Allah leur fasse miséricorde) ont dit : " Il n'est 
pas permis d'inciser le ventre de la mère pour en 
faire sortir le fœtus parce qu'il s'agit d'une 
mutilation. " Toutefois, ce qui est exact est que s'il 
n'y a pas d'autre moyen de le faire sortir, alors il 
est permis d'inciser le ventre ; Ceci est le choix 
d'Ibn Hubayrah qu'il a formulé dans [son livre] : " 
Al Insâf ". Et c'est ce qui prime.1 

Je dis : Et plus encore à notre époque où 
effectuer une opération ne représente pas une 
forme de mutilation ; car une fois le ventre incisé, 
il est ensuite recousu, et aussi parce que la 
sacralité de l'être vivant est plus grande que la 
sacralité du mort. Et parce que sauver de la mort 
un être sacré est obligatoire, et le fœtus est un 
être humain considéré comme tel, il est donc 
obligatoire de le sauver. Et Allah sait mieux. 

Avertissement : Dans les cas évoqués 

 
1 Al Insâf (2/556). 



 

 
 88   

précédemment où l'avortement est permis, il est 
nécessaire d'avoir la permission de celui qui a 
provoqué la grossesse, comme l'époux. 

C'est ici que s'achève ce que nous avons voulu 
écrire concernant ce sujet important. Et nous 
avons fait en sorte de réduire cela aux 
fondements des sujets et leurs principes car en 
effet les ramifications et les sous-parties qui en 
découlent et de ce que les femmes traversent à 
propos de cela est une mer sans rivage ; 
toutefois, la personne clairvoyante pourra 
renvoyer les ramifications à leurs fondements et 
les sous-parties à leurs globalités et leurs 
principes et procéder par analogie des choses à 
celles qui leur sont semblables. 

Que le mufti sache qu'il est un intermédiaire 
entre Allah et Sa création dans la transmission de 
ce que les Messagers ont apporté et expliqué aux 
créatures. Il est responsable de ce qu'il y a dans 
le Livre et la Tradition prophétique car ce sont les 
deux références dont le serviteur a été chargé de 
bien comprendre et de mettre en pratique. Tout 
ce qui diverge du Livre et à la Tradition 
prophétique est une erreur et elle doit être rejetée, 
et il n'est pas permis d'oeuvrer selon cela ; même 
si celui qui s'exprime peut être excusé du fait d'un 



 

 
 89   

effort personnel fourni ; ainsi, dans ce cas-là, il est 
même récompensé. Toutefois, il n'est pas permis 
d'accepter l'erreur du savant même dans son 
effort. 

Il incombe au mufti d'être sincère dans son 
intention pour Allah (Élevé soit-Il) ; il doit chercher 
assistance auprès de Lui pour chaque évènement 
qu'il traverse et demander à Allah (Élevé soit-Il) 
l'affermissement et la réussite vers ce qui est 
exact et juste. 

Il lui incombe [aussi] de prendre en 
considération ce qui est venu dans le Livre et la 
Tradition prophétique : il doit regarder et 
rechercher dans cela, et s'aider des paroles des 
gens de science pour les comprendre. 

Il arrive souvent que lorsque qu'un sujet parmi 
certains se pose, la personne cherche sa réponse 
autant qu'il peut dans les paroles des gens de 
science, mais en vain ; ensuite, il ne trouve rien 
vers quoi se tranquilliser concernant son décret ; 
il se peut même qu'il ne trouve aucune mention 
de ce sujet dans leurs paroles. Et lorsqu'il revient 
au Livre et à la Tradition prophétique, alors le 
jugement qu'il cherchait se manifeste clairement 
de manière apparente et sous ses yeux. Et cela 



 

 
 90   

est en fonction de la sincérité, la science et la 
compréhension. 

Il incombe [encore] au mufti de ne pas se 
précipiter dans l'adoption d'un jugement juridique 
concernant un sujet problématique et de ne pas 
s'empresser. En effet, combien de jugements 
dans lesquels il s'est précipité sont apparus, 
après un court instant de réflexion, comme étant 
erronés ? Il regrette alors cela et il se peut même 
qu'il soit incapable de rectifier le verdict qu'il a 
émis et prononcé ! 

Si les gens savent que ce mufti est quelqu'un 
de pondéré et sûr,  ils lui feront confiance et 
prendront son avis en considération. Mais s'ils le 
voient s'empresser, et celui qui s'empresse 
commet beaucoup d'erreurs, alors ils n'auront 
aucune confiance dans les verdicts qu'il 
prononcera. Ainsi donc, à cause de sa hâte et son 
erreur, il se sera privé et aura privé les autres de 
sa science et de sa justesse. 

Nous demandons à Allah (Élevé soit-Il) qu'Il 
nous guide ainsi que nos frères musulmans sur 
Son droit chemin, qu'Il prenne soin de nous et 
qu'Il nous préserve des écarts par Sa 
préservation, certes Il est Généreux et Noble. 



 

 
 91   

Que la paix et le salut d'Allah soient sur notre 
Prophète Muhammad, sur sa famille et 
l'ensemble de ses Compagnons. Et louange à 
Allah qui par Son bienfait permet d'achever les 
œuvres vertueuses. 

Achevé sous la plume d'un indigent dans le 
besoin de son Seigneur. 

Muhammad ibn Sâlih Al 'Uthaymîn. 

Durant la matinée du Vendredi. 

14 Cha'bân de l'année 1392 AH. 

 

 

***



 

 
 92   

Le sommaire 

 

Épître concernant les sangs naturels des 
femmes. ............................................................. 2 

Chapitre 1 : De la signification des menstrues 
et de la sagesse derrière elles. .......................... 5 

Chapitre 2 : De la période des menstrues et 
leur durée. .......................................................... 7 

Chapitre 3 : Des situations exceptionnelles 
concernant les menstrues. ............................... 21 

Chapitre 4 : À propos des statuts juridiques des 
menstrues. ....................................................... 28 

Chapitre 5 : Concernant les métrorragies et 
leurs statuts juridiques. .................................... 58 

Les cas de métrorragies : ............................ 60 
Le cas de celle qui ressemble à la femme en 

état de métrorragies : ....................................... 67 
Les jugements juridiques relatifs aux 

métrorragies : ................................................... 69 
Chapitre 6 : Concernant les lochies et leur 

statut juridique. ................................................ 72 
Les décrets juridiques relatifs aux lochies : . 76 
Chapitre 7 :  De l'utilisation de ce qui empêche 

les menstrues ou ce qui les provoque, et ce qui 
empêche la grossesse ou qui provoque 
l'avortement. .................................................... 81 

*** 



 

 
 93   

 




