
دٌ صلى الله عليه وسلم مَّ حَ مِ مُ لَا سْ
ولُ الإِ سُ françaisفرنسيرَ

le Messager de l'Islam

Mouḥ ammad
(qu’Allah le couvre d’é loges et le préserve)

Le Comité  scientifique
de la présidence des affaires religieuses de la

Mosquée Sacrée et de la Mosquée Prophé tique





 

 

 

دٌ   صلى الله عليه وسلم رَسُولُ الِإسْلََمِ مُحَمَّ
 

le Messager de l'Islam 

Mouḥammad 
(qu’Allah le couvre d’éloges et le préserve) 

 
 
 
 

 اللَّجْنَةُ العِلمِْيَّةُ 
ينِيَّةِ بِالمَسْجِدِ الحرََامِ  ؤُونِ الدِّ  النَّبَويِِّ  وَالمَسْجِدِ  برِِئاَسَةِ الشُّ

 

Le Comité scientifique 
de la présidence des affaires religieuses de la 

Mosquée Sacrée et de la Mosquée Prophétique



 

  2 

 

 

 

 

 

Le Messager de l'Islam, Mouḥammad  1 صلى الله عليه وسلم 

Voici une épitre concise concernant le Messager 
de l'Islam, Mouḥammad 2,صلى الله عليه وسلم j’y énonce son nom, 
sa lignée, son pays, son premier mariage, mais 
aussi son message, ce à quoi il a appelé, les 
signes de sa prophétie, la loi qu’il a apportée ainsi 
que la position de ses adversaires à son égard. 

 

1 - Son nom, sa lignée, la contrée où il 

est né et où il a grandi  صلى الله عليه وسلم 

Le Messager de l'Islam est Mouḥammad fils de 
'AbdouLlâh fils de 'Abd Al-Mouṭṭalib, fils de 
Hâchim, de la descendance d'Ismâ’îl (Ismaël), fils 
d'Ibrâhîm (Abraham) que la paix soit sur eux tous. 
En effet, le Prophète d'Allah Ibrâhîm (que la paix 
soit sur lui) voyagea du Châm vers La Mecque 

 
1 Note : Vous trouverez cette calligraphie arabe chaque fois que le 
Prophète Mouḥammad  est mentionné. Elle signifie : « qu’Allah   صلى الله عليه وسلم
le couvre d’éloges et le préserve » et se prononce : Ṣaullau Llâhou 
‘alayhi wa sallam ( صَلَّى اُلله عَليَهِ وَسَلَّم   ). 
2 Notez bien [dit l’auteur] que j'ai veillé à toujours citer ensemble 
« le Messager » et « Mouḥammad ». 



 

  3 

avec sa femme Hâjar et son fils Ismâ’îl alors que 
ce dernier n’était encore qu’un bébé. Sur ordre 
d'Allah, Exalté soit-Il, il les installa à La Mecque. 
Puis, lorsqu’Ismâ’îl eut grandi, le Prophète 
Ibrâhîm revint à La Mecque afin d’y construire 
avec lui la Ka'bah : la Demeure Sacrée. Les gens 
affluèrent alors autour de la Demeure et La 
Mecque devint la destination des dévots à Allah - 
le Seigneur de l'Univers - ainsi que celle des 
personnes désireuses de s'acquitter du 
Pèlerinage. Et c'est ainsi que durant des siècles, 
les gens perdurèrent dans l'adoration d'Allah, 
proclamant Son Unicité sur la voie d'Ibrâhîm (que 
la paix soit sur lui). 

 
Puis, après cela, les gens dévièrent de 

l’orthodoxie et la situation de la péninsule 
arabique devint à l’image de ce qui l’entourait et 
de n'importe quelle autre région du monde. Les 
pratiques idolâtres s’y manifestaient ; on y 
trouvait l'adoration des statues, l'enterrement des 
petites filles vivantes, l'injustice envers les 
femmes, les propos mensongers, la consom-
mation de l'alcool, la dépravation des mœurs, la 
perversité, la spoliation des biens de l'orphelin et 
la pratique de l'intérêt usuraire. 
 

C’est dans ce lieu et cet environnement, en l'an 
571 de l'ère grégorienne, qu’est né le Messager 



 

  4 

de l'Islam : Mouḥammad fils de 'AbdouLlâh, de la 
descendance d'Ismâ’îl, le fils d'Ibrâhîm (que la 
paix soit sur eux tous). Son père est décédé avant 
sa naissance ; quant à sa mère, elle est décédée 
alors qu'il n'avait que six ans. C'est son oncle 
paternel Aboû Ṭâlib qui le prendra alors en 
charge. Il grandit en étant orphelin et pauvre. Il 
mangeait et n’acquérait que le fruit du travail de 
ses mains. 

2 - Le mariage béni avec une femme 

bénie 

Après qu’il ait atteint l'âge de 25 ans, il se maria 
avec l’une des prestigieuses femmes de La 
Mecque. Il s’agit de Khadîjah (qu'Allah l'agrée), la 
fille de Khouwaylid. De cette union, Allah lui 
accorda quatre filles et deux garçons ; ses deux 
fils moururent durant leur enfance. Sa relation 
avec son épouse et sa famille était remplie de 
douceur et d'amour, c'est pourquoi son épouse 
Khadîjah (qu'Allah l'agrée) l'aima profondément. 
De son côté, cet amour était partagé et 
réciproque à tel point que, même de longues 
années après sa mort, il ne l'oublia pas. En effet, 
on pouvait le voir sacrifier une brebis qu'il 
répartissait entre les amies de Khadîjah (qu'Allah 
l'agrée) afin de les honorer pour leur lien avec 
elle, et parce qu’il était fidèle à sa mémoire. 



 

  5 

3 - Le début de la Révélation 

Depuis qu'Allah le créa, le Messager 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم fut d'une moralité éminente ; les 
gens de son peuple l'appelaient : « Le digne de 
confiance ». Il s'associait avec eux dans toutes 
les œuvres louables, détestait ce sur quoi ils 
étaient comme pratiques idolâtres et n'y 
participait pas. À l'âge de 40 ans et alors qu'il 
vivait à La Mecque, Allah le choisit et fit de lui un 
Messager ; Jibrîl – l'Ange Gabriel – (que la paix 
soit sur lui) vint à lui et lui transmis le début de la 
première sourate révélée du Coran, qui est la 
parole d'Allah, Exalté soit-Il :  

ِي خَلقََ   سمج  باِسْمِ رَب كَِ الَّذ
ْ
نسَانَ مِنْ عَلقٍَ   (١)اقْرَأ  (۲)خَلقََ الِْْ

كْرَم  
َ
 وَرَبُّكَ الْْ

ْ
ِي عَلذمَ باِلْقَلَمِ    (۳) اقْرَأ نسَانَ مَا   (٤)الَّذ مَ الِْْ

عَلذ
 سمح (٥)  لمَْ يَعْلمَْ 

 { Lis au nom de ton Seigneur, Celui qui a créé ; 
Il a créé l'homme d'une adhérence. Lis !  Ton 
Seigneur est le Très Noble ! Celui qui a enseigné 
par la plume / le calame. Il a enseigné à l'homme 
ce qu'il ne savait pas. } 1 

Il revint chez son épouse Khadîjah (qu'Allah 
l'agrée), le cœur tremblant, et lui raconta ce qui 

 
1 Sourate Al-‘Alaq (l’adhérence) – Coran : 96/de 1 à 5 



 

  6 

s'était passé. Elle le tranquillisa alors et l'emmena 
chez son cousin Waraqah fils de Nawfal ; ce 
dernier s'était converti au christianisme et avait lu 
la Torah ainsi que l'Évangile. Khadîjah lui dit : « Ô 
mon cousin ! Écoute ce que ton neveu a à 
dire [concernant ce qu’il a vu] ! - Waraqah lui 
demanda : Et qu'as-tu vu, ô mon neveu ? - Le 
Messager d'Allah صلى الله عليه وسلم l'informa de ce qu'il avait vu. 
Waraqah lui dit alors : Celui que tu as vu n'est 
autre que l'Ange qui avait rendu visite à Moussâ 
(Moïse). Ah ! Si j'étais encore jeune afin de 
t'épauler au moment où la prophétie se 
manifestera, et encore vivant au moment où ton 
peuple te chassera ! - L'Envoyé d'Allah صلى الله عليه وسلم lui 
demanda interloqué : Me chasseront-ils vraiment 
? - Oui, assurément ! - lui répondit Waraqah - 
Aucun homme n’apporte ce que tu apportes sans 
qu'il ne soit pris comme ennemi. Si je suis encore 
vivant le jour où cela arrivera, je te soutiendrai de 
toutes mes forces ! » 

 
À la Mecque, le Coran continua de lui être 

révélé de la part du Seigneur de l'Univers, par 
l'intermédiaire de Jibrîl (que la paix soit sur lui), 
qui venait aussi à lui avec les enseignements 
détaillés du Message. 

Il ne cessa d'appeler son peuple à l'Islam, mais 
ils le rejetèrent et s'opposèrent à lui. Ils lui 



 

  7 

proposèrent de l'argent et le pouvoir s’il acceptait 
de se désister de son message, mais il refusa tout 
cela. Ils dirent à son sujet les mêmes mensonges 
proférés à l’égard des Envoyés avant lui ; il fut 
traité de « sorcier », de « menteur », de « 
trompeur ». Ils le bannirent et s'en prirent physi-
quement à son noble corps, ils persécutèrent ses 
adeptes et partisans. Le Messager صلى الله عليه وسلم continua 
d'appeler les gens à Allah depuis La Mecque ; il 
profitait de la saison du pèlerinage et des 
marchés arabes saisonniers pour rencontrer les 
gens et leur présenter l'Islam. Il ne les séduisait 
pas par un bien mondain ou en leur promettant un 
statut particulier, il ne les intimidait pas non plus 
par le sabre. En effet, il n'avait ni autorité, ni 
pouvoir. Dès le début de sa prédication, il mit au 
défi les gens d’apporter quelque chose de 
semblable au Noble Coran qui lui était révélé. Il 
continua de mettre au défi ses adversaires tandis 
que bon nombre de ceux qui allaient devenir ses 
nobles Compagnons crurent en lui (qu'Allah les 
agrée tous). 
  

A La Mecque, Allah lui fit grâce d'un immense 
signe : le voyage nocturne vers Jérusalem, puis 
l'ascension au ciel. Et il est bien connu qu'Allah a 
élevé au ciel les deux Prophètes : Ilyâs (Elie)  et 
‘Issâ (Jésus) - que la paix soit sur eux - comme 
mentionné aussi bien chez les musulmans que 



 

  8 

chez les chrétiens. C'est dans le ciel que le 
Prophète صلى الله عليه وسلم reçut l'ordre de la prière. Et c'est cette 
même prière que les musulmans accomplissent 
chaque jour à cinq reprises. À La Mecque se 
produisit un immense autre signe : la lune se 
sépara en deux, de sorte que même les 
polythéistes virent cela de leurs propres yeux.  

Les mécréants de Qouraych1 usèrent de tous 
les moyens pour empêcher le Prophète صلى الله عليه وسلم de 
transmettre son message, usant de tous les 
stratagèmes en vue de lui nuire et de faire fuir les 
gens autour de lui. Ils s'obstinèrent à lui 
demander des miracles et ils demandèrent l'aide 
des Juifs afin qu'ils leur fournissent des 
arguments qui les aideraient à polémiquer avec 
lui et à détourner les gens de son message. 

Dès lors où la persécution des croyants par les 
mécréants de Qouraych fut sans relâche, le 
Prophète صلى الله عليه وسلم les autorisa à émigrer en Abyssinie. Il 
leur dit : « Il y a là-bas un roi juste, chez qui 
personne n'est opprimé ! » C'était un roi chrétien. 
Les musulmans y émigrèrent alors, en deux 
groupes. Arrivés en Abyssinie, ils présentèrent au 
roi - le Négus - la religion avec laquelle était venu 
le Prophète صلى الله عليه وسلم. Il dit : « Cette religion et celle avec 

 
1 Note : Qouraych était une importante tribu arabe qui contrôlait La 
Mecque à l’avènement de l'Islam. 



 

  9 

laquelle est venu Moïse (que la paix soit sur lui) 
proviennent de la même source ! » et il devint 
musulman. Pendant ce temps-là, à la Mecque, le 
Prophète صلى الله عليه وسلم et ses Compagnons (qu’Allah les 
agrée) continuaient de subir les nuisances de leur 
peuple. 

Un petit groupe d'hommes originaires de la ville 
de Médine, auparavant appelée Yathrîb, et qui 
avaient accepté l'Islam à l'occasion de l'un des 
marchés annuels, firent le pacte de soutenir et 
protéger le Prophète صلى الله عليه وسلم s'il venait habiter dans leur 
ville. Le Prophète صلى الله عليه وسلم autorisa alors ses Compa-
gnons restés à La Mecque à émigrer pour 
Médine. Les musulmans y émigrèrent et l'Islam se 
propagea dans toute la ville. Très vite, il ne resta 
aucune maison sans que l'Islam n’y ait pénétré. 

Et c’est ainsi qu’Allah autorisa le Prophète  صلى الله عليه وسلم, 
après qu’il ait passé treize années à prêcher à La 
Mecque, à émigrer pour Médine. Là-bas, il 
poursuivit son appel à Allah, et les lois de l'Islam 
furent révélée progressivement. Il commença à 
envoyer ses émissaires porter des missives aux 
chefs de tribus et aux rois afin de les appeler à 
l'Islam. Et parmi ceux à qui des émissaires furent 
envoyés, il y eut : l'empereur de Byzance, 
l'empereur de Perse, et le roi d'Égypte. 



 

  10 

A cette période, il y eut une éclipse solaire à 
Médine et les gens en furent effrayés. Ce 
phénomène coïncida avec le décès d'Ibrâhîm, le 
fils du Prophète صلى الله عليه وسلم, et les gens se mirent à dire : 
« Le soleil s'est certes éclipsé en raison de la mort 
d'Ibrahîm ! » Le Prophète صلى الله عليه وسلم dit alors :  

َََّّّإنِ َّ مْس  ر َََّّّالش  م  الْق  َََّّّو  انَََِّّّل  وْتَََِّّّي كْسِف  دٍ،ََّّلمِ  َََّّّأ ح  ل  ي اتهِِ،ََّّو  ََّّلحِ 

ا ن هُم 
كِ ل  فََُّّاللََِّّآي اتََِّّمنََِّّْو  وِّ اَّاللََُّّيُخ  هََُّّبهِِم   عِب اد 

- Le soleil, tout comme la lune, ne s'éclipsent ni 
pour la mort, ni pour la naissance de qui que ce 
soit ; ces éclipses sont plutôt des signes d'Allah, 
par le bais desquels Il suscite la crainte chez Ses 
serviteurs ! 1 Si le Prophète صلى الله عليه وسلم était réellement un 
menteur, il se serait empressé de récupérer cet 
évènement pour faire peur à tous ses détracteurs 
et il leur aurait dit : « Voyez ! Le soleil s'est éclipsé 
pour la mort de mon fils ! Qu’en sera-t-il-donc de 
ceux qui oseront me traiter de menteur ! ? » 

Le Messager صلى الله عليه وسلم a été embelli par son Seigneur 
de la perfection des caractères. En effet, Allah l'a 
décrit par Sa parole :  

   سمح (٤) وَإِنَّكَ لعَلََىٰ خُلقٍُ عَظِيمٍ  سمج

 
1 Mouslim  



 

  11 

 { Et tu es certes d'une moralité éminente } 1 
Il était le bon comportement incarné : 

véridique, sincère, courageux, juste et loyal, 
même avec ses adversaires. Il était aussi 
généreux et il aimait aider les pauvres, les 
indigents, les veuves et les nécessiteux. Il 
s'efforçait de les guider vers le droit chemin, il 
était miséricordieux envers eux, il se montrait 
humble vis-à-vis des gens, à tel point que 
lorsqu'un étranger cherchait à parler avec le 
Messager صلى الله عليه وسلم, il demandait à ses Compagnons 
(qu'Allah les agrée) : « Lequel d'entre vous est 
Mouḥammad ? » En effet, il se mélangeait aux 
gens avec une telle humilité qu'on n'arrivait pas à 
le différencier des autres. Sa biographie fut un 
signe de complétude et de noblesse quant à sa 
relation avec l'ensemble des gens : qu’il s’agisse 
de l'ami ou de l'ennemi, du proche ou du lointain, 
du vieux ou du jeune, de l'homme ou la femme, et 
même lorsqu’il s’agissait des animaux. 

Lorsqu’Allah eut parachevé la religion par son 
entremise et que le Messager  صلى الله عليه وسلم eut parfaitement 
transmis le message, il mourut à l'âge de 
soixante-trois ans ; quarante ans de vie avant la 
prophétie, et ensuite vingt-trois années en tant 
que Prophète et Messager. Il fut enterré à Médine 

 
1 Sourate Al-Qalam (La Plume) – Coran : 68/4 



 

  12 

 ,et il n’a laissé derrière lui ni argent, ni héritage صلى الله عليه وسلم
à l’exception de sa mule blanche qu'il montait et 
d’une terre qu'il légua en aumône au voyageur en 
détresse.1  

Un grand nombre de gens crurent en lui, se 
convertirent et le suivirent. Il effectua son 
Pèlerinage en présence de ses Compagnons 
(qu'Allah les agrée). On appelle ce Pèlerinage : 
« le Pèlerinage de l'Adieu », car il se déroula 
environ trois mois avant sa mort. Plus de cent 
mille de ses Compagnons accomplirent leur 
Pèlerinage à ses côtés. Et c’est sans aucun doute 
l'un des secrets de la préservation de sa religion 
et de la propagation de celle-ci. Ses Compagnons 
(qu'Allah les agrée) furent éduqués selon les 
principes et la morale de l’Islam. Ils furent les 
meilleurs des compagnons, les plus justes, les 
plus ascètes, les plus scrupuleux, les plus loyaux 
et les plus engagés à l’égard de cette magnifique 
religion en laquelle ils ont cru (qu'Allah les agrée 
tous). 

Parmi les Compagnons qui se sont le plus 
illustrés dans la foi, le savoir, les œuvres, la 
sincérité, la véracité, l'abnégation, le courage, la 
noblesse et bien d’autres choses encore, il y a : 
Aboû Bakr Aṣ-Ṣidddîq, 'Oumar fils d’Al-Khaṭṭâb, 

 
1 Saḥîḥ Al-Boukhârî (15/6 - n°4461). 



 

  13 

'Outhmân fils de 'Affân et 'Alî fils de Aboû Ṭâlib 
(qu'Allah les agrée). Ils furent parmi les premiers 
à croire en lui et à le déclarer véridique, de même 
qu’ils furent ceux qui lui succédèrent et portèrent 
l'étendard de la religion après lui. Malgré tout 
cela, ils n'avaient aucune des spécificités de la 
prophétie et le Prophète  صلى الله عليه وسلم ne les a pas dispensés 
de leurs obligations  religieuses, ni distingués par 
un statut particulier différent de celui du reste des 
autres Compagnons (qu'Allah les agrée tous). 

Allah pris soin de préserver Son Livre, qu’Il a 
révélé à Son Prophète صلى الله عليه وسلم, mais aussi sa Sounnah 
(la Tradition Prophétique). Et c’est ainsi que sa 
vie, ses paroles et ses faits et gestes furent 
conservés dans la langue qu’il parlait. Jamais 
dans l'Histoire le récit d'une vie n'a été conservé 
comme l’a été celui du Prophète de l’Islam  صلى الله عليه وسلم ; on 
connait jusqu’à sa manière de dormir, de manger, 
de boire ou de rire ; et même la façon dont il se 
comportait avec sa famille dans son foyer a été 
écrite en détail. Tous les différents contextes de 
sa vie ont été consignés et rédigés dans les livres 
de biographie. C’était un Messager mais,  choisi 
parmi les êtres humains, rien ne faisait de lui une 
divinité. Il n'avait pas non plus - sans l’aide d’Allah 
- le pouvoir d'obtenir un bien pour sa propre 
personne, ni de se prémunir d'un mal. 

 



 

  14 

 

4 - Son Message  صلى الله عليه وسلم 
Allah a envoyé le Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم à 

une époque où le polythéisme, la mécréance et 
l'ignorance s'étaient généralisés. Et à l’exception 
d’un nombre restreint d’individus parmi les Gens 
du Livre, plus personne à la surface de la Terre 
n’adorait Allah sans rien Lui associer. Il l’a alors 
envoyé à tout l'Univers, en tant que sceau des 
Prophètes et des Messagers, avec la bonne 
direction et la religion de Vérité. Ceci, afin qu'elle 
prédomine sur toute autre religion, et qu'il fasse 
sortir les gens des ténèbres de l'idolâtrie, de la 
mécréance et de l'ignorance vers la lumière du 
Monothéisme et de la Foi ; avec un message qui 
vient compléter et parachever les messages des 
Prophètes précédents, que la paix soit sur eux 
tous.  

Comme tous les Prophètes et Envoyés, de 
Nouḥ (Noé) à Ibrâhîm (Abraham), en passant par 
Moûssâ (Moïse) et Soulaymâne (Salomon) ou 
encore Dâoud (David) et ‘Issâ (Jésus) - que la 
paix soit sur eux tous - le Prophète Mouḥammad 
 a appelé à ce à quoi ils ont appelé, notamment صلى الله عليه وسلم
la Foi, à savoir que le Seigneur est Allah ; qu’Il est 
le Créateur, le Pourvoyeur, Celui qui donne la vie 
et Celui qui donne la mort, Le Roi des rois, Celui 



 

  15 

qui gère l'affaire, le Compatissant, Le Miséricor-
dieux, le Créateur de l'Univers et de tout ce qu’il 
contient, visible ou invisible, et que tout ce qui est 
autre qu’Allah, n’est en réalité que l’une de Ses 
créatures.  

Il a aussi appelé au Tawḥid – le fait d’adorer 
Allah exclusivement en délaissant l’adoration de 
qui ou quoi que ce soit d’autre que Lui - il a 
expliqué de la meilleure des manières qu'Allah est 
Unique et n'a pas d'associé dans l’adoration qui 
Lui est due, ni dans Sa royauté, Sa création et ni 
non plus dans Sa gestion des affaires. Il a 
expliqué qu'Allah - Gloire et Pureté à Lui - n'a pas 
enfanté, n'a pas été enfanté, que nul n’est égal à 
Lui et que rien ni personne ne Lui ressemble. Il a 
en outre précisé qu’Allah ne s'incarne pas dans 
Sa création, ni ne prend sa forme.  

Il a appelé à croire aux Livres divins, comme 
les feuillets d'Ibrâhîm et de Moussâ, que la paix 
soit sur eux, ou encore la Torah, les Psaumes et 
l'Évangile. Il a appelé à croire en tous les 
Messagers (que la paix soit sur eux), tout en 
relevant que quiconque traite de menteur ne 
serait-ce qu’un seul Prophète, aura assurément 
mécru en l'ensemble des Prophètes. 



 

  16 

Il est venu annoncer à tous la bonne nouvelle 
de la miséricorde d'Allah, qu'Allah est Celui qui 
leur suffit pour toute chose en ce bas monde, qu’Il 
est Le Seigneur, Le Miséricordieux, et que Lui 
Seul jugera les créatures au Jour de la 
Résurrection, après les avoir ressuscitées et fait 
sortir de leurs tombes. Il est Celui qui rétribuera 
les croyants pour leurs œuvres pieuses, la bonne 
action équivalant alors à dix fois plus tandis que 
la mauvaise action ne sera comptée que comme 
telle, et ils auront les délices éternels dans l'au-
delà. Quiconque aura mécru et commis de 
mauvaises actions sera rétribué en conséquen-
ce, ici-bas et dans l'au-delà. 

Le message apporté par le Prophète 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم n'est pas axé sur les éloges de sa 
tribu, de son pays ou de sa propre personne. 
Dans le Noble Coran, ce sont surtout les noms 
des Prophètes précédents qui ont été rapportés, 
comme : Nouḥ, Ibrâhîm, Moussâ et ‘Issâ (que la 
paix soit sur eux). Ils ont été cités bien plus 
souvent que lui. De même, dans le Noble Coran, 
bien que la mère du Prophète صلى الله عليه وسلم ne soit pas 
évoquée, ni même ses épouses, la mère de 
Moussâ a été mentionnée plus d'une fois ; et 
Mariam (Marie) - la mère de Jésus - (que la paix 
soit sur eux), a été mentionnée plus de trente-cinq 
fois. 



 

  17 

Le Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم a été préservé de 
tout ce qui pouvait s’écarter de la législation [dont 
il allait être le porteur], de la raison saine, de la 
Fiṭrah - la nature primordiale sur laquelle l’homme 
est créé - et de tout ce que la morale réprouve. 
En effet, les Prophètes (que la paix soit sur eux 
tous) ont été préservés dans ce qu'ils 
transmettent de la part d'Allah. Par ailleurs, ils ont 
été chargés de la transmission des ordres d'Allah 
à Ses serviteurs et n’ont aucune des 
caractéristiques propres au Seigneur et qui 
feraient d’eux des divinités. Ils sont des êtres 
humains comme les autres, mais à qui Allah - 
Exalté soit-Il - a révélé Ses messages. 

L’une des plus grandes preuves que le 
message du Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم est une 
Révélation d'Allah, c’est qu’il a été préservé 
jusqu'au jour d’aujourd'hui dans l’état où il était de 
son vivant et qu’il est suivi par près de deux 
milliards de musulmans. Ils appliquent les 
obligations religieuses comme : la prière, l’impôt 
légal purificateur, le jeûne, le pèlerinage et autres 
sans aucun changement ou dénaturation [du 
message originel].  

 

5 - Les signes de sa prophétie, ses 

miracles et ses preuves  صلى الله عليه وسلم 



 

  18 

Allah soutient les Prophètes par des preuves et 
des signes qui indiquent leur prophétie. Il leur 
établit des arguments et des preuves évidentes 
qui témoignent de [l’authenticité de] leur 
message. Et il a assurément donné à chaque 
Prophète des signes suffisants pour que les êtres 
humains croient en eux. Le plus grand des signes 
qui ait été donné aux Prophètes, ce sont les 
versets révélés à notre Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. 
En effet, Allah lui a donné le Noble Coran qui est, 
parmi les signes des Prophètes, celui qui perdure 
jusqu'au Jour de la Résurrection. De même, Il l'a 
soutenu par des miracles grandioses, et ils furent 
nombreux ; notamment :  

- Le Voyage Nocturne et l'Ascension, la 
scission de la lune, le fait que la pluie soit tombée 
à plusieurs reprises juste après qu’il ait invoqué 
son Seigneur afin d'abreuver les gens éprouvés 
par la sécheresse. 

- La multiplication de la petite quantité de 
nourriture et d’eau, de sorte qu'un nombre 
considérable de personnes puisse en manger et 
en boire. 

- Le fait qu’il ait été informé d'évènements 
passés dont personne ne connaissait les détails 
jusqu’à son avènement, comme les récits des 



 

  19 

Prophètes (que la paix soit sur eux tous) avec 
leurs peuples respectifs, ou encore le récit des 
Gens de la Caverne. 
 

- Le fait qu’il ait annoncé, après qu'Allah - 
Gloire et Pureté à Lui - l'en ait informé, des 
évènements à venir et qui se sont effectivement 
déroulés plus tard à l’instar du Feu qui a surgi 
dans la contrée du Ḥijâz et que même les 
habitants du Châm ont pu voir ; ou encore le fait 
que des bergers anciennement miséreux, pieds 
nus et mal vêtus se soient mis à rivaliser dans 
l’édification de constructions élevées.  

- Le fait qu'Allah lui ait suffi et qu'Il l'ait 
effectivement protégé des gens. 

- Les promesses faites à ses Compagnons 
(qu’Allah les agrée) se sont toutes réalisées, 

comme sa parole à leur adresse : 

ومُ،َّتَُّل َّ الرُّ يْكُمَّْف ارِسَُّو  ل  َّع  ن  ن َّفْت ح  ق  تُنفْ  ل  ََّّو 
ِ
بيِلَِّالل اَّفيَِّس  هُم   كُنوُز 

- Vous conquerrez la Perse et Rome, et vous 
dépenserez leurs trésors dans le sentier d'Allah !  
 

- Le fait qu’Allah l'ait soutenu par les Anges. 

- Le fait que les Prophètes, que la paix soit sur 
eux tous, aient annoncé à leurs peuples respe-



 

  20 

ctifs la bonne nouvelle de la prophétie du 
Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. Parmi ceux qui l’ont 
annoncé, il y a eu Moussâ (Moïse) et ‘Issâ 
(Jésus), que la paix soit sur eux. 

Enfin, les preuves rationnelles et autres 
paraboles proposées dans le Noble Coran1 et qui 
subjuguent les raisons saines. 

Ces versets, ces preuves et ces exemples 
rationnels sont légion dans le noble Coran et la 
Sounnah (la Tradition Prophétique). Ces signes 
sont si nombreux qu'on ne peut que difficilement 
les recenser, et quiconque souhaite les consulter 
n’a qu’à revenir au Noble Coran, aux livres de la 
Tradition Prophétique et à l’histoire des 
Prophètes qui les contiennent. Le faire est un 
bien, et on y trouve la certitude quant à ces 
preuves et ces signes. 

 
1 Comme la parole du Très Haut, Exalté soit-Il :  

ِ لَنْ يخَْلُقوُا   سمج ياَ أيَُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثلٌَ فاَسْتمَِعوُا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونِ اللََّّ

لَهُ  اجْتمََعوُا  وَلوَِ  الطَّالِبُ   ذُباَباً  ضَعُفَ  مِنْهُ  يَسْتنَْقِذُوهُ  لََ  شَيْئاً  الذُّباَبُ  يَسْلبُْهُمُ  وَإِنْ 

 سمح   وَالْمَطْلوُبُ 

{ Ô hommes! Une parabole vous est proposée, écoutez-la : 
« Ceux que vous invoquez en dehors d'Allah ne sauraient même 
pas créer une mouche, même s’ils s'unissaient pour cela. Et si 
la mouche les dépouillait de quelque chose, ils ne sauraient le 
lui reprendre. Le solliciteur et le sollicité sont [aussi] faibles [l’un 
que l’autre]! » } Sourate Al-Ḥajj (Le Pèlerinage) - Coran : 22/73 



 

  21 

Si ces signes grandioses ne s’étaient pas 
réalisés, les mécréants de Qouraych, mais aussi 
les juifs et les chrétiens alors présents dans la 
péninsule arabique, auraient saisi l’opportunité 
pour le traiter de menteur et mettre les gens en 
garde contre lui. 

Le Noble Coran est le Livre révélé par Allah au 
Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. C’est la parole du 
Seigneur de l’Univers ; celle par le biais de 
laquelle Il a défié les humains et les djinns [en leur 
demandant] de produire un livre semblable, n'en 
serait-ce même qu’une sourate. Ce défi reste 
d'actualité et n’a toujours pas été relevé.  

Le Noble Coran répond à de nombreuses 
questions essentielles qui perturbent des millions 
de gens. Le majestueux Coran est préservé 
jusqu’au Jour de la Résurrection, en langue 
arabe, la langue dans laquelle il a été révélé. 
Aucune lettre ne lui manque. Il est imprimé et 
répandu. C’est un Livre majestueux, miraculeux 
et qui mérite d’être lu ou dont la traduction du 
sens de ses versets mérite d’être lue. Quiconque 
ne l'a pas encore lu ou n'a pas foi en ce Livre, a 
assurément raté le bien dans son ensemble.  

De même, la Sounnah (la Tradition Prophé-
tique) du Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم, ses ensei-



 

  22 

gnements, sa vie et ses œuvres sont préservés et 
transmis d’après une chaîne de transmetteurs 
fiables. Elle est éditée en langue arabe, la langue 
maternelle du Messager صلى الله عليه وسلم et nous parle de lui 
comme s'il vivait parmi nous. Elle est aussi 
disponible et traduite en de nombreuses autres 
langues. Enfin, Le Noble Coran et la Tradition du 
Messager صلى الله عليه وسلم sont les deux seules sources 
scripturaires d’où sont tirés les décrets de l’Islam 
et sa législation. 

 

6 - La Loi avec laquelle le Messager 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم est venu 

La Loi avec laquelle est venu le Messager 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم c’est “ach-charî’ah”, la législation 
de l’Islam ; elle est le sceau des législations du 
Seigneur et des messages divins précédents. Elle 
est semblable dans ses fondements à toutes les 
législations des Prophètes précédents, mais son 
application pratique diffère. Elle est la Loi parfaite, 
valable et applicable en tout temps et en tout lieu. 
Il s'y trouve le bien-être des hommes, aussi bien 
dans leur religion que dans leur vie mondaine. 
Elle comprend toutes les adorations qui incom-
bent aux serviteurs d'Allah, le Seigneur de 
l'univers, telles que la prière et l’impôt légal 
purificateur ; elle les guide lors des relations 
financières, économiques, sociales, politiques et 



 

  23 

militaires, mais aussi quant à leurs interactions 
avec l’environnement et tous les aspects de la 
vie ; elle leur indique le licite et l’illicite ainsi que 
ce qui est nécessaire pour que la vie des hommes 
perdure de la meilleure des manières qui soit.  

Cette Législation donne une place aux 
croyances de chacun, elle interdit d'attenter à la 
vie d’autrui, préserve l’honneur de tous, leurs 
biens, leur raison et leurs progénitures. Elle est de 
toute qualité et de toute bonté. Elle met en garde 
contre toute forme de bassesse et de mal. Elle 
appelle à la dignité de l'homme, au juste milieu, à 
la justice, à la sincérité, la propreté, l'excellence, 
l'amour, à aimer le bien pour les gens, à éviter de 
faire couler le sang, à la paix entre les nations, 
elle interdit de faire peur aux gens et de les 
effrayer indûment. Le Messager Mouḥammad  صلى الله عليه وسلم 
a fermement combattu l'oppression et la 
corruption, sous toutes leurs formes et quels que 
soient leurs aspects, il s'est de même opposé aux 
traditions infondées, au fait de vivre reclus et au 
monachisme.  

Le Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم a enseigné que 
l'Homme, et le terme englobe aussi bien les 
hommes que les femmes, a été honoré par Allah 
et qu’Il lui a totalement garanti ses droits. Il l'a fait 
responsable de ses choix, de ses œuvres et de 



 

  24 

ses agissements. Il porte ainsi la responsabilité 
de n'importe quelle action qui nuirait à sa propre 
personne ou qui nuirait aux autres. Il a fait de la 
femme et de l'homme des êtres égaux au regard 
de la foi, de la responsabilité [qu’elle engendre], 
de la récompense ou de la rétribution [qui en 
découlent]. Et dans cette Loi divine, une attention 
particulière est portée à la femme, qu’il s’agisse 
de son statut de mère, d’épouse, de fille et de 
sœur. 

La Législation avec laquelle est venu le 
Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم enseigne la préser-
vation de la raison et l'interdiction de tout ce qui 
peut la corrompre, comme la consommation de 
l'alcool. Ainsi, l'Islam considère la religion comme 
une lumière qui éclaire la raison dans son chemin 
afin que l'homme adore son Seigneur en toute 
clairvoyance et en connaissance de cause. La 
législation de l'Islam a élevé l'affaire de la raison 
et en a fait la condition sine qua non de la 
responsabilité. De même, elle a libéré l'homme 
des carcans des mythes [mensongers] et de 
toutes les formes d'idolâtrie. 

La législation de l'Islam met en valeur la 
science authentique et incite à la recherche 
scientifique objective, vierge de toute passion. 
Elle appelle non seulement à l'observation et à la 



 

  25 

réflexion, sur soi-même et dans la création, mais 
aussi à prendre en considération les résultats 
[des avancées] scientifiques authentiques qui ne 
s’opposent pas à ce avec quoi est venu le 
Messager صلى الله عليه وسلم. 

Dans la législation de l’Islam, il n’est de peuple 
ou d’ethnie qui se distinguerait des autres par une 
supériorité quelconque ; tous les hommes sont 
égaux devant ses décrets et ses jugements. En 
effet, les êtres humains ont une seule et même 
origine. La seule caractéristique qui soit gage de 
supériorité des uns par rapport aux autres en 
Islam, c’est la piété. Le Messager Mouḥammad  صلى الله عليه وسلم 
a informé du fait que chaque nouveau-né voit le 
jour sous sa Fiṭrah – la nature primordiale sur 
laquelle l’homme est créé - et qu’aucun être 
humain ne naît fautif, pécheur, ou devant porter 
le fardeau d'un autre. 

Dans la législation de l'Islam, Allah a institué le 
repentir. C’est le fait que l’homme revienne 
repentant à son Seigneur et délaisse le péché. 
[Lorsqu’une personne devient musulmane], tous 
les péchés qu’elle a commis avant cela sont 
complétement effacés. Il en est de même pour le 
repentir, il efface le péché qui l’a précédé [et dont 
on s’est repenti]. Ainsi donc, nul besoin d'aller 
reconnaître ses péchés devant qui que ce soit. En 



 

  26 

Islam, la relation entre l'Homme et son Seigneur 
est directe. Il n'y a pas d’intermédiaire entre toi et 
Allah. L'Islam interdit que l'on fasse de simples 
êtres humains des dieux ou des associés à Allah 
dans Sa Seigneurie ou Sa Divinité. 

La Législation avec laquelle est venu le 
Messager Mouḥammad صلى الله عليه وسلم abroge toute Loi 
antérieure, tout comme les Lois précédentes ont 
abrogé celles venues avant elles. Cette 
Législation provient d'Allah, elle est destinée à 
l'univers tout entier et c’est la dernière jusqu'au 
Jour de la Résurrection. De ce fait, Allah - Gloire 
et Pureté à Lui et qu’Il soit Exalté - n'accepte pas 
de Loi autre que celle de l'Islam, tout comme Il 
n'agrée pas de religion autre que celle de l'Islam, 
celle avec laquelle est venu le Messager 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم. Ainsi donc, quiconque se tourne 
vers une religion autre que l'Islam doit savoir 
qu’elle n’est ni acceptée, ni agréée par Allah. Et 
quiconque souhaite connaître les détails des 
règles inhérentes à cette religion doit se référer 
aux livres qui parlent de l’Islam et sont reconnus 
en la matière. 

L’objectif de la Législation islamique, à l’instar 
de tous les messages divins, est que l'Homme 
s’imprègne totalement de la véritable religion, afin 
qu’il soit un serviteur sincère et dévoué à Allah - 



 

  27 

le Seigneur de l’Univers - et se libère ainsi de 
l'asservissement et de la servitude de l'Homme, 
de la Matière, ou de la Mythologie. 

La Loi de l'Islam est valable et applicable en 
tout temps et en tout lieu. De ce fait, elle ne 
s’oppose jamais aux intérêts légitimes [et 
éclairés] de l'Homme. En effet, elle émane 
d'Allah, l'Omniscient, Celui qui sait mieux que 
quiconque ce dont les hommes ont besoin. Et ils 
ont besoin d'une législation authentique, sans 
contradiction et applicable à l’échelle de 
l'Humanité, non pas d’une législation élaborée par 
des êtres humains, pour eux et leurs semblables 
[et malgré leur savoir limité]. Cette Législation doit 
provenir du Créateur des hommes afin d’être en 
mesure de les guider vers la voie du bien et de la 
droiture. Si les hommes prenaient l’Islam [et sa 
Législation] comme juge et arbitre, leurs affaires 
[se réformeraient], deviendraient droites et ils 
seraient alors protégés de l'injustice des uns à 
l’égard des autres. 

7- La position de ses adversaires à son 

égard et leur témoignage en sa faveur صلى الله عليه وسلم 

Il ne fait aucun doute que chaque Prophète a 
vu s'ériger devant lui des ennemis tentant de lui 
barrer la route et de détourner les gens de son 



 

  28 

message. Ainsi, le Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم a eu 
de très nombreux ennemis de son vivant, et 
même après sa mort. Or, face à chacun d’entre 
eux, Allah le secourut. Et une grande partie de 
ses ennemis savent avec certitude, quelle que 
soit l'époque, que son chemin est celui de la 
Vérité, qu'il était Prophète صلى الله عليه وسلم, et que son message 
ne diffère pas de celui des Prophètes précédents 
(que la paix soit sur eux). De nombreuses raisons 
les ont malheureusement empêchés de déclarer 
Foi en lui, telles que l'amour du pouvoir, la peur 
de la réaction de leur entourage ou encore la peur 
de mettre en danger leur statut social et de perdre 
ainsi l'argent qui va avec… 
 

Et la Louange revient à Allah, 
le Seigneur de l'Univers. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

  29 

 

Sommaire 
 

Mouḥammad, le Messager de l'Islam 2..............  صلى الله عليه وسلم 
1 - Son nom, sa lignée, la contrée où il est né et 
où il a grandi 2......................................................... صلى الله عليه وسلم 
2 - Le mariage béni avec une femme bénie ........4 
3 - Le début de la Révélation .................................5 
4 - Son Message  14................................................ صلى الله عليه وسلم 
5 - Les signes de sa prophétie, ses miracles et 
ses preuves  17......................................................... صلى الله عليه وسلم 
6 - La Loi avec laquelle le Messager 
Mouḥammad صلى الله عليه وسلم est venu .......................................22 
7- La position de ses adversaires à son égard et 
leur témoignage en sa faveur  27.......................... صلى الله عليه وسلم 

 

 

 

 



978-603-517-106-9

Contenu d'orientation pour les visiteurs de la Mosquée sacrée
et de la Mosquée Prophé tique en diffé rentes langues


	غلاف موقع-رئاسة-فرنسي
	c4627fa140562efb4bfb93fd98abd147fc960daef9e0f8c0cd526e8295705bf6.pdf
	blank340x481

	a8e84d583f55652dd9a392ca5fa1809122bc2ff5614348239c320164b863c39c.pdf
	غلاف ظهري فرنسي

