
) انِ يمَ  الإِ
لِ
و حُ أُصُ رْ يَّة )شَ

مِ
 لَا سْ

 الإِ
ةِ
 يدَ

قِ
 ي العَ

فِ
ةٌ  بذَ فارسیفارسينُ

خلاصه‌ای در عقیدۀ اسلامی

شیخ علامه
محمد بن صالح العُثَیمین





 

 نبُذَةٌ فِي العَقييدَةي الإيسْلََمييَّة 

انِ(  صُولِ الِإيمر
ُ
حُ أ ْ  )شَر

 

 ای در عقیدۀ اسلامیخلاصه
 

يخ العَلَّامَة  بقَِلَم فَضِيلَة الشَّ

دِ بنِْ صَالحٍِ العُثَيمِين   مُحَمَّ

ُ لهَُ وَلوَِالدَِيهِْ وَللِمُْسْلمِِين   غَفَرَ اللََّّ

 

 علامهنوشتهٔ شیخ 

 محمد بن صالح العُثَیمین

 غفر الله له ولوالدیه وللمسلمین 



 

2 

ِ الرهحْْرنِ الرهحِيم   بِسْمِ اللَّه

 ای در عقیدۀ اسلامی خلاصه

 مقدمه 

را می او  است، حمد  الله  آن  از  و ستایش  یاری  او  از  و  گوییم 
های نفس  کنیم؛ و از بدی خواهیم و به درگاه او توبه می آمرزش می 

بریم؛ الله هر که را خویش و کارهای ناشایست خود به الله پناه می 
سازد،   را گمراه  داشت؛ و هرکه  نخواهد  هدایت کند، گمراهگری 

دهم که معبود به حقی نیست  هدایتگری نخواهد یافت؛ و گواهی می 
یگانه و بی  الله که  دهم که محمد  شریک است؛ و گواهی می جز 

بنده و پیامبر اوست؛ درود و سلام زیاد الله بر او و بر آل و اصحابش  
 و همۀ کسانی که به نیکی از آنان پیروی کنند.

گرامی توحید«  »علم  بعد:  و اما  علوم  گرانبهاترین  و  ترین 
ترین مطلوب است، زیرا این علم، علم مربوط به الله تعالی و  واجب 

اسماء و صفات و حقوق او بر بندگان است؛ و کلید مسیر منتهی به 
 الله تعالی و اصل و اساس شرایع اوست. 



 

3 

و  داده  دعوت  آن  به سوی  یکصدا  پیامبران  اساس، همۀ  این  بر 
 فرماید:اند. الله تعالی می فراخوانده 

ناَ۠ ﴿
َ
َّآ أ نَّهُۥ لآَ إلََِٰهَ إلِ

َ
َّا نوُحِيٓ إلِيَۡهِ أ رسَۡلۡنَا مِن قَبۡلكَِ مِن رَّسُولٍ إلِ

َ
وَمَآ أ
}و ما پیش از تو هیچ پیامبری را نفرستادیم، مگر آن  ، ﴾25فٱَعۡبُدُونِ  

حق[ جز من نیست؛ پس تنها  که به او وحی کردیم که: معبودی ]به 
 [. ۲۵]انبیاء:   مرا عبادت کنید{

اش شهادت داده است و ملائکه و علما نیز و الله خود به یگانگی 
 فرماید:می تعالی اند. الله بر این مهم گواهی داده

َۢا ﴿ قاَئٓمَِ ٱلۡعِلمِۡ  وْلوُاْ 
ُ
وَأ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ  هُوَ  َّا  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  نَّهُۥ 

َ
أ  ُ ٱللََّّ شَهِدَ 

ٱلحۡكَِيمُ   عَزِيزُ 
ٱلۡ هُوَ  َّا  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  ]در جهان  ،    ﴾18بٱِلقِۡسۡطِِۚ  که  }الله 

]به  معبودی  که  است  داده  گواهی  است،  عدل  برپادارندۀ   هستی[ 
حق[ جز او نیست و فرشتگان و علما ]نیز بر یگانگی و عدالتِ الهی  

ناپذیرِ  حق[ جز او نیست ]که[ شکست   دهند[ معبودی ]بهگواهی می
 [۱۸]آل عمران:  حکیم است{.

و از آنجایی که منزلت توحید چنین است، بر هر مسلمانی لازم 



 

4 

اهمیت  به آن  اعتقاد  و  اندیشیدن  و  به آموختن و آموزش  است که 
دهد، تا دینش را بر بنیانی درست و اطمینان و تسلیم بنا نهاده باشد؛  

 سعادت برسد. و به این ترتیب با ثمرات و نتایج آن به  

 والله ولی التوفیق                                              

 مولف                                                    

*** 

  



 

5 

 دین اسلام 

اسلام: همان دینی است که الله محمد صلی الله علیه وسلم دین 
را با آن فرستاد و ادیان را با آن خاتمه داد و آن را برای بندگانش کامل  

ی آن نعمت را بر آنان به اتمام رساند؛ و به عنوان دین  کرد و به واسطه 
پذیرد. شان پسندید و درنتیجه از هیچکس دینی جز آن را نمی برای 

 فرماید: الله تعالی می 

ِ وخََاتَمَ ﴿ ِن ر جَِالكُِمۡ وَلََٰكِن رَّسُولَ ٱللََّّ حَدٖ م 
َ
أ بآَ 
َ
دٌ أ ا كَانَ مُحمََّ مَّ

ِ شَيۡءٍ عَليِمٗا
ُ بكُِل  بيِ ـِنََۧۗ وكََانَ ٱللََّّ }محمد صلی الله علیه وسلم  ،  ﴾40ٱلنَّ

سوی مردم و  پدر هیچیک از مردان شما نیست، بلکه فرستادۀ الله به
آمد[{  نخواهد  او  از  پس  پیامبری  هیچ  ]که  است  پیامبران   خاتم 

 [. ۴۰]احزاب: 

 فرماید: و الله تعالی می 

نعِۡمَتيِ ﴿... عَلَيۡكُمۡ  تۡمَمۡتُ 
َ
وَأ دِينَكُمۡ  لكَُمۡ  كۡمَلتُۡ 

َ
أ ٱليَۡوۡمَ 

دِينٗا ٱلإۡسِۡلََٰمَ  لكَُمُ  دین ،  ﴾...وَرَضِيتُ  برای }امروز  را  کامل  تان  تان 
ساختم و نعمتم را بر شما به کمال رساندم و برای شما اسلام را ]به  



 

6 

 [. ۳]مائده:  عنوان دین[ پسندیدم{ 

 فرماید: و الله تعالی می 

ِ ٱلإۡسِۡلََٰمُ ﴿ ِينَ عِندَ ٱللََّّ }همانا دین ]حق[ نزد الله، اسلام ،  ﴾...إنَِّ ٱلد 
 [. ۱۹]آل عمران:  است{

 فرماید: و الله تعالی می 

غَيۡرَ  ﴿ يبَۡتَغِ  مِنَ وَمَن  فيِ ٱلۡأٓخِرَةِ  وَهُوَ  مِنۡهُ  يُقۡبَلَ  فَلَن  ديِنٗا  ٱلإۡسِۡلََٰمِ 
}و هرکس دینی غیر از اسلام برگزیند، هرگز از او ،  ﴾85ٱلخََٰۡسِرِينَ  

است{  زیانکاران  از  آخرت  در  او  و  شد  نخواهد  ]آل   پذیرفته 
 [. ۸۵عمران:

الله تعالی بر همۀ مردم فرض نموده که با این دین الله را عبادت  
 فرماید: کنند و خطاب به پیامبرش صلی الله علیه وسلم می 

مُلۡكُ ﴿ لهَُۥ  َّذِي  ٱل إلِيَۡكُمۡ جَمِيعًا   ِ إنِ يِ رَسُولُ ٱللََّّ اسُ  هَا ٱلنَّ يُّ
َ
قُلۡ يََٰٓأ

وَرسَُولهِِ    ِ َّا هُوَ يحُۡيِۦ وَيمُِيتُُۖ فـَ َامِنُواْ بٱِللََّّ إلِ إلََِٰهَ  لآَ  رۡضِِۖ 
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ ٱلسَّ

ِ وكََلمََِٰ  َّذِي يؤُۡمِنُ بٱِللََّّ ِ ٱل يِ  م 
ُ
بِي ِ ٱلأۡ ،  ﴾158تهِۦِ وَٱتَّبعُِوهُ لعََلَّكُمۡ تَهۡتَدُونَ ٱلنَّ



 

7 

آن   هستم،  شما  همۀ  سوی  به  الله  فرستادۀ  من  مردم!  ای  }بگو: 
آسمان فرمانروایی  که  معبود پروردگاری  اوست،  آنِ  از  زمین  و  ها 

می زنده  نیست،  او  جز  می]راستینی[  و  و  کند  الله  به  پس  میراند، 
اش آن پیامبر »أمّی« )درس ناخوانده( که به الله و کلماتش  فرستاده

هدایت   که  باشد  کنید؛  پیروی  او  از  و  بیاورید  ایمان  دارد،  ایمان 
 [. ۱۵۸]اعراف:  شوید{

الله عنه روایت است که  ابوهریره رضی  از  و در صحیح مسلم 
دٍ نَفْسُ »وَالَّذِي  رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمودند: لََ بيَِدِهِ مُحَمَّ

، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمنِْ  ةِ يَهُودِيٌّ وَلََ نَصْرَانيٌِّ يَسْمَعُ بيِ أَحَدٌ منِْ هَذِهِ الْْمَُّ

النَّارِ« أَصْحَابِ  منِْ  كَانَ  إلََِّ  بهِِ  أُرْسِلْتُ  به کسی که ،  باِلَّذِي  »سوگند 
چه   -اوست، هیچ کسی از این امت نیست  جان محمد در دست  
که ]خبر مبعث[ من را بشنود و سپس وفات    –یهودی باشد یا نصرانی  

ام ایمان نیاورد، مگر از اصحاب  کند و به آنچه برای آن فرستاده شده
 دوزخ خواهد بود«. 

ایمان به او یعنی: تصدیق آنچه آورده توام با پذیرش و گردن نهادن 



 

8 

به آن نه صرفا تصدیق و راست شمردن آنها؛ و بر این اساس است که  
ابوطالب با وجود آنکه پیام او را تصدیق نمود و گواهی داد که دین  

نمی  پیامبر شمرده  به  مؤمن  است،  ادیان  بهترین  از  از  او  ]زیرا  شود 
 پذیرش این دین و گردن نهادن به آن سر باز زد[. 

هایی که ادیان پیشین داشتند در و دین اسلام همۀ مصالح و نیکی
برای هر زمان و مکان و ملتی مناسب   اینکه  بر  خود دارد و علاوه 

 فرماید:است. الله تعالی خطاب به پیامبرش می 

قٗا ل مَِا بَينَۡ يدََيهِۡ مِنَ ٱلكِۡتََٰبِ ﴿ ِ ِ مُصَد  نزَلنَۡآ إلِيَۡكَ ٱلكِۡتََٰبَ بٱِلحۡقَ 
َ
وَأ

}و ما این کتاب را به حق به سوی تو نازل کردیم  ، ﴾...وَمُهَيۡمِنًا عَلَيۡهِ 
تصدیقدرحالی  کتاب که  بر  کنندۀ  چیره[  ]و  حاکم  و  پیشین  های 

 [. ۴۸]مائده:  آنهاست{

این  به  است،  مناسب  امتی  و  مکان  و  زمان  هر  برای  اینکه  و 
معناست که: تمسک به آن با منافع امت در هیج دوران و مکانی در 
تضاد نیست، بلکه به صلاح آن است، نه اینکه هر زمان و مکان و  

خواهد در آن تغییر ایجاد ملتی بر آن حاکم است، ]تا هر طور که می 



 

9 

 کنند. کند[ چنانکه برخی از مردم گمان می 

به  برای هرکس که  الله  است که  برحقی  دین  اسلام همان  دین 
درستی به آن تمسک جوید، تضمین نموده که او را یاری کند و بر 

 فرماید: تعالی میغیر او پیروز گرداند. الله  

ِينِ ﴿ ليُِظۡهِرَهۥُ علَىَ ٱلد   ِ رسَۡلَ رسَُولهَُۥ بٱِلهُۡدَىَٰ وَديِنِ ٱلحۡقَ 
َ
أ َّذِيٓ  هُوَ ٱل

ٱلمُۡشۡرِكُونَ   }او کسی است که رسول خود را با  ،  ﴾9كُل هِۦِ وَلوَۡ كَرهَِ 
ها غالب گرداند، اگر  هدایت و دین حق فرستاد، تا آن را بر همۀ دین 

 [. ۹]صف:  مشرکان کراهت داشته باشند{چه 

 فرماید: و الله تعالی می 

َٰلحََِٰتِ ليَسَۡتَخۡلفَِنَّهُمۡ ﴿ َّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمۡ وعََمِلُواْ ٱلصَّ ُ ٱل وعََدَ ٱللََّّ
َّذِي   ِننََّ لهَُمۡ ديِنَهُمُ ٱل َّذِينَ مِن قَبۡلهِِمۡ وَليَُمَك  رۡضِ كَمَا ٱسۡتَخۡلفََ ٱل

َ
فيِ ٱلأۡ

مۡ 
َ
ِنَۢ بَعۡدِ خَوۡفهِِمۡ أ لنََّهُم م  ِ نٗاۚ يَعۡبُدُوننَيِ لاَ يشُۡرِكُونَ بيِ  ٱرۡتضََيَٰ لهَُمۡ وَليَُبَد 

ٱلۡفََٰسِقُونَ   هُمُ  وْلََٰٓئكَِ 
ُ
فَأ َٰلكَِ  ذَ بَعۡدَ  كَفَرَ  وَمَن  اۚ  به  ،  ﴾55شَيۡـ ٗ }الله 
اند، ند و کارهای شایسته انجام دادهاافرادی از شما که ایمان آورده 

]مشرکان[  جانشین  زمین  در  را  آنان  قطعاً  که  است  داده  وعده 



 

10 

]نیز[  می بودند  آنان  از  پیش  که  را  کسانی  که  گونه  همان  سازد؛ 
دین  و  نمود؛  ستمگران[  و  ]کافران  آنان  جانشین  برای  که  را  شان 

سازد و یقینا شان استوار ]و پیروزمند[ می پسندیده است، حتما برای 
می ترس  تبدیل  امنیت  و  آرامش  به  را  مرا شان  تنها  که[  ]چرا  کند؛ 

با من شریک نمی عبادت می  سازند؛ و هرکس از  کنند و چیزی را 
 [. ۵۵]نور:  این پس کفر بورزد، اینانند که فاسقند{

دین اسلام، هم عقیده است و هم شریعت و در عقیده و شریعت  
 )قوانین( خود کامل است: 

 دارد.به توحید الله تعالی امر نموده و از شرک باز می  -۱

 کند. کند و از دروغ نهی می به راستی امر می  -۲

کند؛ و عدالت یعنی کند و از ستم نهی می به عدالت امر می  -۳
ها؛ و عدل برابری میان چیزهای همانند و فرق گذاشتن بین متفاوت 

به معنای برابری و مساوات مطلق نیست، چنانکه بعضی از مردم به 
گویند: دین اسلام دین برابری است؛ بلکه برابری  صورت مطلق می 

ها نوعی ظلم است که اسلام به آن قائل نیست و فاعل  میان متفاوت 



 

11 

 آن قابل ستایش نیست. 

 کند. کند و از خیانت نهی می به امانتداری امر می  -۴

 دارد.کند و از خیانت باز می به وفاداری امر می  -۵

کند و از عقوق )بدرفتاری( با  به نیکی در حق والدین امر می -۶
 دارد.آنان باز می 

کند و از قطع  به صلۀ رحم یعنی پیوند با خویشاوندان امر می   -۷
 کند.رابطه با آنان نهی می 

کند و از بدی در حق همسایه باز  به حُسن همسایگی امر می   -۸
 دارد.می

کند و از هر اخلاق  به طور کلی: اسلام به هر اخلاق نیکی امر می
کند و از هر کار  دارد؛ به هر کار نیکی امر می ناروایی باز می پست و  

 کند.بدی نهی می 

 فرماید: الله تعالی می 

عَنِ ﴿ وَيَنۡهَيَٰ  ٱلقُۡرۡبيََٰ  وَإِيتَايِٕٓ ذيِ  وَٱلإۡحِۡسََٰنِ  عَدۡلِ 
بٱِلۡ مُرُ 

ۡ
يأَ  َ إنَِّ ٱللََّّ



 

12 

رُونَ   }به راستی  ،  ﴾90ٱلفَۡحۡشَاءِٓ وَٱلمُۡنكَرِ وَٱلبَۡغۡيِِۚ يعَظُِكُمۡ لعََلَّكُمۡ تذََكَّ
دهد و از فحشا الله به عدل و احسان و بخشش به نزدیکان فرمان می 

  دهد؛ شاید متذکر شوید{ کند و شما را پند میو منکر و ستم نهی می 
 [. ۹۰]نحل: 

*** 

  



 

13 

 ارکان اسلام 

هایی که اسلام بر آنها بنا شده است که ارکان اسلام: یعنی پایه 
أَنَّهُ   صلى الله عليه وسلمعَنِ النَّبيِِّ  ڤ مَذْكُورَةٌ فيِمَا رَوَاهُ ابْنُ عُمَرَ  هستندپنج رکن 

دَ اللَّه    قَالَ: سْلََمُ عَلَى خَمْسَةٍ: عَلَى أَنْ يُوَحِّ وَفيِ رِوَايَةٍ عَلَى   -»بُنيَِ الِْْ

وَإقَِامِ  -خَمْسٍ   وَرَسُولُهُ،  عَبْدُهُ  دًا  مُحَمَّ وَأَنَّ  الُلَّه،  إلََِّ  إلَِهَ  لََ  أَنْ  شَهَادَةِ   :

رَمَضَانَ، وَالْحَ  كَاةِ، وَصِيَامِ  الزَّ لََةِ، وَإيِتَاءِ  «الصَّ ،    جِّ الْحَجُّ فَقَالَ رَجُلٌ: 

«  وَصِيَامُ رَمَضَانَ؟ قَالَ: هَكَذَا سَمِعْتُهُ منِْ    »لََ، صِيَامُ رَمَضَانَ، وَالْحَجُّ

  
ِ
و در حدیثی که ابن عمر رضی الله عنهما از پیامبر   .صلى الله عليه وسلمرَسُولِ اللَّه

صلی الله علیه وسلم روایت کرده آمده است: »اسلام بر پنج ]بنیان[ 
بنا شده است؛ بر اینکه الله یکتا و یگانه شمرده شود«. و در روایتی 
آمده است: »اسلام بر پنج پایه بنا شده است: شهادت دادن به اینکه 

نیست و اینکه محمد بنده و پیامبر اوست و    معبود به حقی جز الله
برپا داشتن نماز و دادن زکات و روزۀ رمضان و حج«. مردی گفت: 
ابن عمر گفت: »نه، روزۀ رمضان و حج«؛   حج و روزۀ رمضان؟ 
از   علیه وسلم شنیدم. ]لفظ روایت  الله  الله صلی  از رسول  اینگونه 

 مسلم است[. 



 

14 

اما گواهی دادن به اینکه معبود به حقی جز الله نیست و محمد   -۱
پیامبر اوست، یعنی: اعتقاد قاطعی که با زبان از آن تعبیر شود،  بنده و  

دهد و شاهد آن است؛ با وجود اینکه چنانکه گویا به آن گواهی می 
مشهود به در اینجا متعدد است، )هم شهادت به یگانگی الله است و  
به  این شهادت یک رکن  پیامبری محمد(  و  بندگی  به  هم شهادت 

 حساب آمده است و این ممکن است به چند دلیل باشد: 

است،  مبلغ  تعالی  الله  سوی  از  پیامبر  که  است  آن جهت  از  یا 
بنابراین شهادت دادن به بندگی و رسالتش از کمال شهادت لا اله الا  

 الله است. 

یا از آن جهت است که: این دو شهادت اساس درستی و پذیرش  
شود، مگر  اعمال است؛ زیرا عمل درست نخواهد بود و پذیرفته نمی 

 با اخلاص برای الله تعالی و پیروی از پیامبرش صلی الله علیه وسلم. 

با اخلاص برای الله تعالی است که شهادت لا اله الا الله محقق  
شود و با پیروی از رسول الله است که شهادت بندگی و پیامبری می

 گردد. محمد محقق می

از   نفس  و  دل  شدن  آزاد  بزرگ،  این شهادت  والای  ثمرات  از 



 

15 

 بندگی مخلوقات و پیروی از غیر پیامبران است. 

و اما برپا داشتن نماز: یعنی عبادت الله با انجام نماز به شکل    -۲
 درست و کامل در اوقاتش و به همان شکل درستش. 

از جمله ثمرات نماز: شرح صدر و روشنی چشم و باز داشتن از  
 فحشا و منکر است. 

مقدار    -۳ پرداختن  با  الله  عبادت  یعنی  زکات:  پرداختن  اما  و 
 مشخص واجب از اموال زکاتی. 

از جمله ثمرات زکات: پاک شدن نفس از اخلاق پست »بخل« 
 های اسلام و مسلمانان است. و برطرف نمودن نیازمندی 

و اما روزۀ رمضان: یعنی عبادت و بندگی الله با حبس نفس    -۴
 های روزه در روز رمضان. از باطل کننده

دارد، از   دوست  آنچه  ترک  به  نفس  دادن  روزه: عادت  ثمرات 
 باشد. برای کسب خشنودی الله عزوجل می 

الله با قصد سفر به   -۵ و اما حج کعبه: یعنی عبادت و بندگی 
 سوی بیت الله الحرام با هدف انجام شعایر حج. 



 

16 

و  مالی  تلاش  بذل  به  نفس  دادن  عادت  ثمرات حج:  از جمله 
بدنی در راه طاعت و بندگی الله تعالی است؛ از این جهت حج نوعی  

 از جهاد در راه الله است. 

بیان نمودیم و ثمراتی که ذکر نکردیم،  این ارکان  از  ثمراتی که 
سازد که با دین  همگی از امت یک امت اسلامیِ پاک و خالص می

انجام می  را  الله  با  حق عبادت  راستی  اساس عدالت و  بر  و  دهند؛ 
کنند. زیرا صلاح و سامان دیگر شرایع اسلام وابسته به مردم رفتار می

باشند؛ و اوضاع و احوال امت با صلاح  ها میصلاح و سامان این بنیان 
اندازه که در شان سر و سامان میو سلامتی دین  به همان  گیرد؛ و 

امور دین خود کوتاهی کنند، اوضاع  احوال  صلاح و سامان  شان  و 
 ریزد.بهم می 

و هر که خواهان روشن شدن این امر است، این سخن حق تعالی 
 فرماید:میرا بخواند که  

ِنَ ﴿ م  برَكَََٰتٖ  عَلَيۡهِم  لفََتَحۡنَا  وَٱتَّقَوۡاْ  ءَامَنُواْ  ٱلۡقُرَىَٰٓ  هۡلَ 
َ
أ نَّ 

َ
أ وَلوَۡ 

يكَۡسِبُونَ   كَانوُاْ  بمَِا  خَذۡنََٰهُم 
َ
فَأ بوُاْ  كَذَّ وَلََٰكِن  رۡضِ 

َ
وَٱلأۡ مَاءِٓ    96ٱلسَّ

سُنَا بيَََٰتٗا وَهُمۡ نَ 
ۡ
تيَِهُم بأَ

ۡ
ن يأَ

َ
هۡلُ ٱلقُۡرَىَٰٓ أ

َ
مِنَ أ

َ
فَأ
َ
هۡلُ   97ائٓمُِونَ  أ

َ
مِنَ أ

َ
وَأ
َ
أ



 

17 

سُنَا ضُحٗي وَهُمۡ يلَۡعَبُونَ  
ۡ
تيَِهُم بأَ

ۡ
ن يأَ

َ
ِۚ فَلاَ   98ٱلقُۡرَىَٰٓ أ مِنُواْ مَكۡرَ ٱللََّّ

َ
فَأ
َ
أ

ٱلۡخََٰسِرُونَ  َّا ٱلقَۡوۡمُ  إلِ  ِ مَكۡرَ ٱللََّّ مَنُ 
ۡ
}اگر مردم شهرها ایمان  ،  ﴾99  يأَ

شان  ساختند قطعا برکاتی از آسمان و زمین برای آورده و تقوا پیشه می 
دستاوردشان  می ]کیفر[  به  پس  کردند؛  تکذیب  ولی  گشودیم، 

اند که ]گریبان[ آنان را گرفتیم * آیا ساکنان شهرها از این ایمن شده 
اند؟* عذاب ما شامگاهان درحالی به آنان برسد که به خواب فرو رفته

اند که عذاب ما نیمروز درحالی  و آیا ساکنان شهرها از این ایمن شده
به بازی سرگرمند؟ * آیا خود را از مکر الله ایمن  به ایشان در رسد که  

اند ]با آنکه[ جز مردم زیانکار ]کسی[ خود را از مکر الله ایمن دانسته
 [. ۹۹-۹۶]اعراف:  داند{نمی

هایی برای پیشینیان را بنگرد؛ زیرا در تاریخ پند و عبرت و تاریخ  
شان پرده نیفتاده است؛  های صاحبان خرد و بصیرتی است که بر دل 

 والله المستعان. 

*** 

  



 

18 

 های عقیدۀ اسلامی بنیان

تر گذشت، دین اسلام هم عقیده و باور است و هم چنانکه پیش 
شریعت و قانون؛ که به برخی از شرایع آن اشاره کردیم؛ و ارکانی را  

 بیان نمودیم که اساس شرایع آن هستند.

های عقیدۀ اسلامی عبارتند از: ایمان به الله و ملائکۀ او اما بنیان
 هایش و پیامبرانش و آخرت و تقدیر: خیر و شر آن. و کتاب 

ارکان  این  بر  وسلم  علیه  الله  پیامبرش صلی  سنت  و  الله  کتاب 
 دلالت دارند. 

 فرماید:الله متعال در کتابش می 

وَلََٰكِنَّ ﴿ وَٱلمَۡغۡربِِ  ٱلمَۡشۡرِقِ  قبَِلَ  وجُُوهَكُمۡ  ُّواْ  توَُل ن 
َ
أ ٱلبۡرَِّ  لَّيۡسَ 

بيِ ـِنَۧ  وَٱليَۡوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ وَٱلكِۡتََٰبِ وَٱلنَّ  ِ ،  ﴾...ٱلبۡرَِّ مَنۡ ءَامَنَ بٱِللََّّ
سمت   به  را  خود  روی  که  نیست  آن  مغرب  }نیکوکاری  و  مشرق 

و  بازپسین  روز  و  الله  به  است که کسی  آن  نیکی  بلکه  بگردانید، 
[،  ۱۷۷]بقره:    ملائکه و کتاب]های آسمانی[ و پیامبران ایمان آورد{

 فرماید:و دربارۀ قَدَر می 



 

19 

بقَِدَرٖ  ﴿ خَلقَۡنََٰهُ  شَيۡءٍ  كُلَّ  كَلمَۡحِۭ   49إنَِّا  وََٰحِدَةٞ  َّا  إلِ مۡرُنآَ 
َ
أ وَمَآ 

ایم )و تقدیر نمودیم( *  آفریده   }ما هر چیزی را به اندازه ،  ﴾50بٱِلبَۡصَرِ 
به هم زدنی{  ]آن هم[ چون چشم  نیست  بار  ما جز یک  فرمان    و 

 [.۵۰-۴۹]قمر: 

و در سنت رسول الله صلی الله علیه وسلم آمده است که ایشان 
جبرئیل   به  پاسخ  پرسید    -در  ایمان  دربارۀ  که   فرمود:  -هنگامی 

الْْخِرِ،   وَالْيَوْمِ  وَرُسُلِهِ،  وَكُتُبهِِ،  وَمَلََئِكَتهِِ،   ،
ِ
باِللَّه تُؤْمنَِ  أَنْ  يمَانُ:  »الِْْ

هِ« »ایمان این است که به الله و ملائکۀ او ، وَتُؤْمنَِ باِلْقَدَرِ: خَيْرِهِ وَشَرِّ
شان و پیامبرانش و به روز بازپسین ایمان آوری و به تقدیر های و کتاب

 آوری«. ]به روایت مسلم[  ایمان و خیر و شر آن 

*** 

 ایمان به الله تعالی 

 باشد:ایمان به الله متضمن چهار امر می

 دلالت فطرت بر وجود او سبحانه و تعالی: -۱

 فطرت، و عقل، و شرع، و حس، دال بر وجود الله تعالی است. 



 

20 

 دلالت فطرت بر وجود او سبحانه و تعالی: -۱

هر مخلوقی فطرتا چنین سرشته شده که بدون اندیشه و تفکر قبلی 
یا آموزش، به خالق خود ایمان دارد؛ و کسی از مقتضای این فطرت  

شود مگر به سبب ]یک عامل خارجی[ که دلش را از  منحرف نمی
سازد؛ منحرف  النَّبيِِّ    آن  عَلَى منِْ  مَا  »   : صلى الله عليه وسلملقَِوْلِ  يُولَدُ  إلََِّ  مَوْلُودٍ 

سَانهِِ« رَانهِِ أَوْ يُمَجِّ دَانهِِ أَوْ يُنَصِّ نوزادی نیست  »هیچ    ،الْفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّ
آید، اما این پدر و مادر اویند که او را مگر آنکه بر فطرت به دنیا می

 آورند«. ]به روایت بخاری[یهودی یا نصرانی یا مجوسی بار می

 دلالت عقل بر وجود الله تعالی: -۲

آینده، همه ناگزیر باید آفریدگاری همۀ این آفریدگان گذشته و  
داشته باشند؛ زیرا ممکن نیست که خودشان، خود را به وجود آورده  

 باشند یا تصادفا به وجود آمده باشند.

توانند خودشان را به وجود آورند؛ زیرا یک چیز خودش را نمی
بوده است و چگونه عدم  نمی از وجودش عدم  آفریند؛ چون پیش 
 باشد؟ تواند خالق می



 

21 

و امکان ندارد که تصادفی به وجود آمده باشد، زیرا هر حادثی 
نیازمند یک مُحدِث )بوجود آورنده( است؛ و از سوی دیگر وجود 
آن با این نظم و ترتیب بدیع و هماهنگی کامل و ارتباط پیچیده بین 
اسباب و مسببات و بین موجودات با یکدیگر، به قطع وجود تصادف 

نفی می  در اصل وجود  را  آمده،  به وجود  تصادفی  آنچه  زیرا  کند؛ 
نظام  بقا و تکاملش منظم خود  نیست، چگونه ممکن است در  مند 

 بماند؟! 

واسطۀ  به  یا  خود  توسط  مخلوقات  این  آمدن  وجود  به  اگر  و 
آورنده بوجود  که  است  لازم  باشد،  ممکن  غیر  داشته تصادف  ای 

 باشند که این بوجود آورنده همان الله پروردگار جهانیان است. 

بیان  در سورۀ طور  را  برهان قطعی  و  دلیل عقلی  این  تعالی  الله 
 فرماید:کرده و می

مۡ هُمُ ٱلخََٰۡلقُِونَ  ﴿
َ
مۡ خُلقُِواْ مِنۡ غَيۡرِ شَيۡءٍ أ

َ
}آیا از هیچ چیز ،  ﴾35أ

شده  هستند؟{آفریده  ]خود[  خالق  خود  آنکه  یا  [.  ۳۵]طور:    اند 
نیامده  وجود  به  خالق  بدون  آنان  را یعنی:  خود  نیز  خود  و  اند 

باشد.  نیافریده  آنان  آفریدگار  تعالی  الله  درنتیجه لازم است که  اند؛ 



 

22 

ـ که هنوز   الله عنه  بن مطعم ـ رضی  جُبیر  برای همین هنگامی که 
مشرک بود، آیات سورۀ طور را از رسول الله ـ صلی الله علیه وسلم ـ  

 شنید و به این آیه رسید که:

مۡ هُمُ ٱلخََٰۡلقُِونَ  ﴿
َ
مۡ خُلقُِواْ مِنۡ غَيۡرِ شَيۡءٍ أ

َ
َٰتِ   35أ مََٰوَ مۡ خَلقَُواْ ٱلسَّ

َ
أ

يوُقنُِونَ   َّا  ل بلَ  رۡضَۚ 
َ
هُمُ    36وَٱلأۡ مۡ 

َ
أ رَب كَِ  خَزَائٓنُِ  عِندَهُمۡ  مۡ 

َ
أ

اند یا آنکه خود خالق  }آیا از هیچ چیز آفریده شده ،  ﴾37ٱلمُۡصَۜيۡطِرُونَ 
اند؟ ]نه[  ها و زمین را ]آنان[ خلق کرده ]خود[ هستند؟ * یا آسمان 

های پروردگار تو پیش آنهاست یا ایشان  بلکه یقین ندارند * یا گنجینه
 [. ۳۷- ۳۵]طور:  تسلط ]تام[ دارند{

گفت: »نزدیک بود دلم به پرواز درآید و این آغازِ جای گرفتن 
 ایمان در دل من بود«. 

آوریم: اگر کسی دربارۀ کاخ پرشکوهی برای توضیح، مثالی می 
ها رودها  هایی آن را در بر گرفته و در میان آن باغ به شما بگوید که باغ 

های پرشماری  ها و زینتها و پردهروان است؛ و این کاخ پر از فرش
شما بگوید: این قصر و  است که آن را کامل کرده است، سپس به  



 

23 

همۀ کمال و جمالی که در آن است، توسط خودش به وجود آمده، 
یا همینطور تصادفی ایجاد شده است، فورا حرفش را انکار و سخنش 

کنید و آن را سخنی احمقانه خواهید دانست. آیا پس  را تکذیب می 
توان گفت که این جهان وسیع با زمین و آسمان و افلاک  از این می 

و احوال و نظم بدیع شگفت آورش، خودش، خود را به وجود آورده  
 ای، تصادفی به وجود آمده است؟ است یا بدون پدید آورنده 

 اما دلالت شرع بر وجود الله تعالی: -۳

کتاب احکام همۀ  و  حقیقتند؛  همین  به  ناطق  آسمانی  های 
ای که مصلحت خلق را دربردارند، دلیلی بر این است که از عادلانه 

به مصلحت مخلوقاتش   سوی پروردگاری حکیمی آمده که نسبت 
]این کتاب اخباری که  و  گاه است؛  دربارۀ هستی آ آسمانی[  های 

از  این است که  بر  آنهاست، دال  بیان نموده و واقع دال بر درستی 
ی سوی پروردگاری هستند که قادر بر ایجاد چیزهایی است که درباره 

 آنها خبر داده است. 

 اما دلالت حس بر وجود الله از دو جهت است:  -۴

شنویم و نخست اینکه: ما دربارۀ اجابت دعای دعاکنندگان می



 

24 

بینیم و دیدگان را هم می بینیم و فریادرسی و یاری مصیبتآن را می
شنویم که این همه دلیلی قاطع بر وجود او تعالی است. الله سبحانه می

 فرماید:و تعالی می 

}و نوح را )به یاد آور( ،  ﴾...وَنوُحًا إذِۡ ناَدَىَٰ مِن قَبۡلُ فَٱسۡتَجَبۡنَا لهَُ ﴿
  آن هنگام که قبلا ]ما را به دعا[ فراخواند، پس او را استجابت کردیم{ 

می ۷۶]انبیا:   تعالی  الله  و  که [  را  زمانی  آوردی[  یاد  }]به  فرماید: 
طلبیدید پس دعای شما را اجابت کرد{ پروردگار خود را به فریاد می 

 [. ۹]انفال: 

در صحیح بخاری از انس بن مالک رضی الله عنه روایت است  
که نشینی روز جمعه وارد ]مسجد[ شد، درحالیگوید: بادیهکه می

گفتند، پس گفت: یا رسول الله، پیامبر صلی الله علیه وسلم خطبه می 
اموال از بین رفت و خانواده گرسنه شد، پس برای ما الله را به دعا 
ابرهایی   ناگهان  نمود،  دعا  و  بلند کرد  را  دستانش  ایشان  و  بخوان؛ 

ها برانگیخته شدند و ایشان از منبر پایین نیامده بود که همچون کوه
 چکید.چنان بارانی را دیدیم که از محاسن ایشان می 



 

25 

نشین ـ یا فرد دیگری ـ آمد و گفت: و در جمعۀ بعدی همان بادیه 
ها ویران شد و اموال زیر آب رفت، برای ما الله را  یا رسول الله، خانه 

الله علیه وسلم دست به دعا بخوان؛ پس رسول   بلند  الله صلی  ها را 
ا« یعنی »خداوندا، بر  ینَ لَ  عَ لَا ا وَ ینَ الَ وَ حَ  م  هُ کرد و چنین دعا نمود: »الل  

کردند مگر آنکه ]ابرها  ای اشاره نمی اطراف ما نه بر ما«؛ و به ناحیه 
 شدند. از آن ناحیه[ پراکنده می

برای  بوده است،  امر مشهودی  تا امروز  اجابت دعاها همواره و 
که صادقانه به الله تعالی پناه آورد و شروط اجابت را رعایت  کسی  
 کند.

نشانه  اینکه  دوم:  میوجه  نامیده  معجزه  که  پیامبر  و های  شوند 
شنوند، برهانی است قاطع بر  اش میبینند، یا درباره مردم آنها را می

تعالی می  الله  فرستاده است که  را  آنان  زیرا وجود کسی که  باشد؛ 
اموری هستند خارج از قدرت و توان بشر که الله تعالی آنها را جهت  

 سازد. تایید و نصرت فرستادگانش به دستان آنان جاری می 

نشانه و معجزه السلام است؛ آنگاه که مثال آن:  ی موسی علیه 
الله تعالی او را امر نمود تا با عصای خود به دریا بزند و این کار را  



 

26 

انجام داد و درنتیجه دریا به دوازده راه خشک شکافته شد و آب در  
 فرماید: هایی بود. الله تعالی می میان آنها همانند کوه

كُلُّ ﴿ فَكَانَ  فٱَنفَلقََ   ُۖ ٱلبَۡحۡرَ ب عَِصَاكَ  ٱضۡربِ  نِ 
َ
أ مُوسَيَٰٓ  إلِيََٰ  وحَۡيۡنَآ 

َ
فَأ

وۡدِ ٱلۡعَظِيمِ   }پس به موسی وحی کردیم: »عصایت را  ،  ﴾63فرِۡقٖ كَٱلطَّ
آن[   ]از  بخشی  هر  پس  شد،  شکافته  ]دریا[  آنگاه  بزن«  دریا  به 

 [. ۶۳]شعراء:  همچون کوه عظیمی شد{

ی عیسی علیه السلام است که مردگان را زنده مثال دیگر معجزه 
آورد. الله  شان زنده بیرون می کرد و به اذن الهی آنان را از قبرهای می

 فرماید: تعالی در این مورد می 

حۡيِ  ﴿...
ُ
ِ وَأ ٱللََّّ بإِذِۡنِ  زنده ،  ﴾...ٱلمَۡوۡتيََٰ  الله  اذن  به  را  مردگان  }و 

 فرماید: [ و می۴۹]آل عمران:  کنم{می

}و آنگاه که مردگان را به اذن من ،  ﴾...وَإِذۡ تُخرۡجُِ ٱلمَۡوۡتيََٰ بإِذِۡنيِ ﴿...
 [. ۱۱۰]مائده:  کنی{زنده می 

مثال سوم از محمد صلی الله علیه وسلم است که وقتی قریش از  
ای خواست، پس به ماه اشاره کرد و ماه به دو نیمه تقسیم ایشان نشانه 



 

27 

 فرماید:شد و مردم آن را عیان دیدند؛ الله تعالی در همین باره می 

اعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلقَۡمَرُ  ﴿ وَإِن يرََوۡاْ ءَايةَٗ يُعۡرضُِواْ وَيقَُولوُاْ    1ٱقۡتَرَبتَِ ٱلسَّ
  ٞ سۡتَمِر  مُّ اگر  ،  ﴾2سِحۡرٞ  و  شد  نیمه  دو  ماه  و  شد  نزدیک  }قیامت 

مینشانه  روی  ببینند  می ای  و  است  گردانند  جادویی  ]این[  گویند 
 . [ ۲-۱]قمر:  دائم{

های محسوس که الله تعالی برای تایید و یاری پیامبرانش  این نشانه
 سازد، دلالتی قطعی بر وجود او تعالی دارند. به دست آنان جاری می 

باشد، ایمان به ربوبیت و متضمن ایمان به الله میامر دومی که  
پروردگاری اوست، به این معنا که تنها او پروردگار است و در این  

 اش شریک و یاوری ندارد.پروردگاری 

رب )پروردگار(: یعنی کسی که خلقت و ملک و فرمانروایی و 
امر از آن اوست؛ پس خالق و مالکی جز الله نیست و امری نیست  

 فرماید:مگر امر او؛ الله تعالی می 

مۡرُ ﴿...
َ
وَٱلأۡ ٱلخۡلَقُۡ  لهَُ  لاَ 

َ
آن ،  ﴾...أ از  امر  و  خلقت  که  }بدانید 
 فرماید:[ و می ۵۴]اعراف:  اوست{



 

28 

مَا ﴿... دُونهِۦِ  مِن  تدَۡعُونَ  َّذِينَ  وَٱل ٱلمُۡلۡكُۚ  لهَُ  رَبُّكُمۡ   ُ ٱللََّّ َٰلكُِمُ  ذَ
}این است الله پروردگار شما، فرمانروایی از  ،  ﴾يَمۡلكُِونَ مِن قطِۡمِيرٍ 

خوانید، مالک پوست هستۀ آن اوست. و آنهایی را که به جز او می 
 [. ۱۳]فاطر:  خرمایی ]هم[ نیستند{

و اطلاعی در دست نیست که کسی منکر ربوبیت الله سبحانه و  
آنکه به گفتۀ خود باور داشته تعالی شده باشد، مگر از روی تکبر، بی 

ناَ۠  ﴿   باشد؛ مانند آنچه از فرعون سر زد که به قوم خود گفت:
َ
فَقَالَ أ

علۡىََٰ  
َ
 [ ۲۴{ ]النازعات:  }من پروردگار والای شما هستم     ﴾24رَبُّكُمُ ٱلأۡ

گفت: غَيۡرِي﴿...  و  إلََِٰهٍ  ِنۡ  م  لكَُم  عَلمِۡتُ  مَا  ٱلمَۡلأَُ  هَا  يُّ
َ
  ﴾...يََٰٓأ

خود   جز  خدایی  شما  برای  من  اشراف،  جمع    دانم{ نمی }ای 
 [. ۳۸]القصص: 

اما این سخن و ادعای او نشات گرفته از یک اعتقاد و باور قطعی 
نفُسُهُمۡ ﴿  فرماید:و واقعی نبود؛ الله تعالی می 

َ
وجََحَدُواْ بهَِا وَٱسۡتَيۡقَنَتۡهَآ أ

ا شان بدان یقین داشت از روی ظلم  های }با آنکه دل  ﴾...ظُلمۡٗا وعَُلُو ٗ
[. و چنانکه الله تعالی سخن ۱۴]نمل:    و تکبر آن را انکار کردند{ 



 

29 

نزَلَ  ﴿...  موسی را نقل نموده، خطاب به فرعون فرمود: 
َ
لقََدۡ عَلمِۡتَ مَآ أ

يََٰفِرعَۡوۡنُ   ظُنُّكَ 
َ
لأَ وَإِن يِ  بصََائٓرَِ  رۡضِ 

َ
وَٱلأۡ َٰتِ  مََٰوَ ٱلسَّ رَبُّ  َّا  إلِ هََٰٓؤُلاَءِٓ 

هاست  ها[ را که باعث بینش دانی که این ]نشانه }قطعا می     ﴾مَثۡبُورٗا
ها و زمین نازل نکرده است و به راستی که ای  جز پروردگار آسمان 

بر این اساس  ۱۰۲]اسراء:    پندارم{فرعون، من تو را تباه شده می   ،]
مشرکان به ربوبیت و پروردگاری الله متعال اقرار داشتند، با اینکه در 

 فرماید:شدند. الله تعالی می الوهیت و عبادت او مرتکب شرک می

رۡضُ وَمَن فيِهَآ إنِ كُنتُمۡ تَعۡلمَُونَ ﴿
َ
ِۚ قُلۡ  84قُل ل مَِنِ ٱلأۡ سَيَقُولوُنَ لِلََّّ
رُونَ   فَلاَ تذََكَّ

َ
بۡعِ وَرَبُّ ٱلۡعَرۡشِ ٱلۡعَظِيمِ   85أ َٰتِ ٱلسَّ مََٰوَ   86قُلۡ مَن رَّبُّ ٱلسَّ

فَلاَ تَتَّقُونَ  
َ
ِۚ قُلۡ أ ِ شَيۡءٖ وَهُوَ    87سَيَقُولوُنَ لِلََّّ

قُلۡ مَنَۢ بيَِدِهۦِمَلكَُوتُ كُل 
تَعۡلمَُونَ   كُنتُمۡ  إنِ  عَلَيۡهِ  يُجاَرُ  وَلاَ  َّيَٰ    88يُجِيرُ  ن

َ
فأَ قُلۡ   ِۚ لِلََّّ سَيَقُولوُنَ 

دانید ]بگویید[ زمین و هر که در آن  }بگو اگر می ،  ﴾89تسُۡحَرُونَ  
است به چه کسی تعلق دارد؟ * خواهند گفت به الله، بگو آیا عبرت 

آسماننمی پروردگار  بگو  پروردگار عرش  گیرید؟*  و  هفتگانه  های 
ورزید؟ * بگو  بزرگ کیست؟* خواهند گفت الله، بگو آیا تقوا نمی 

دانید ]کیست آنکه[  فرمانروایی هر چیزی به دست کیست و اگر می 



 

30 

پناه می  پناه کسی نمی او  الله، بگو  دهد و در  رود * خواهند گفت 
 [. ۸۹-۸۴]مؤمنون:   اید{پس چگونه دستخوش افسون شده

 فرماید: و الله تعالی می 

عَزِيزُ  ﴿
رۡضَ ليََقُولنَُّ خَلقََهُنَّ ٱلۡ

َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ نۡ خَلقََ ٱلسَّ لتَۡهُم مَّ

َ
وَلئَنِ سَأ

ها و زمین را چه کسی }اگر از مشرکان بپرسی: آسمان ،  ﴾9ٱلۡعَليِمُ  
می  قطعاً  است؟  شکست آفریده  ]الله[  دانا{ گویند:    ناپذیر 

 [.۹]زخرف:

 فرماید:و الله سبحانه و تعالی می 

َّيَٰ يؤُۡفكَُونَ ﴿ ن
َ
ُۖ فأَ ُ نۡ خَلقََهُمۡ ليََقُولُنَّ ٱللََّّ لتَۡهُم مَّ

َ
}و اگر ،  ﴾87وَلئَنِ سَأ

گویند: از مشرکان بپرسی چه کسی آنان را آفریده است، مسلّماً می 
 [. ۸۷]زخرف:   گردند؟{»الله«؛ پس چگونه ]از حق[ برمی

امر الله سبحانه وتعالی شامل امر کَونی )مربوط به هستی( و امر 
می  چه  شرعی  هر  و  است  هستی  مدبر  او  که  همانطور  یعنی  باشد، 

می می انجام  آن  در  حکمتش  حسب  بر  با  خواهد  همچنان  دهد، 



 

31 

با شرع   بنابر حکمتش،  عبادات و احکام معاملات  مشروع ساختن 
خود بر جهان حاکم است. پس هر که همراه با الله قانونگذار دیگری 
او شریک   به  قرار دهد،  در معاملات  دیگری  یا حاکم  عبادات  در 

 آورده و ایمان را محقق نساخته است. 

امر سوم که متضمن ایمان به الله است، ایمان به الوهیت اوست؛ 
یعنی تنها او معبود به حق است که شریکی ندارد؛ و »اله« به معنای 
عبادت   بزرگداشت  و  محبت  روی  از  آنکه  یعنی:  »مَألوه«است 

 شود. می

َّا هُوَ ٱلرَّحۡمََٰنُ ﴿فرماید:  الله تعالی می  َّآ إلََِٰهَ إلِ وَإِلََٰهُكُمۡ إلََِٰهٞ وََٰحِدُٞۖ ل
}و معبود شما معبودی است یگانه که معبودی ]به حق[    ﴾163ٱلرَّحِيمُ 

 . [۱۶۳]بقره:  گستر مهربان{جز او نیست، اوست آن رحمت 

َۢا ﴿ قاَئٓمَِ ٱلۡعِلمِۡ  وْلوُاْ 
ُ
وَأ وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ  هُوَ  َّا  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  نَّهُۥ 

َ
أ  ُ ٱللََّّ شَهِدَ 

ٱلحۡكَِيمُ   ٱلۡعَزيِزُ  هُوَ  َّا  إلِ إلََِٰهَ  لآَ  ]در جهان  ،  ﴾18بٱِلقِۡسۡطِِۚ  }الله، که 
]به  معبودی  که  است  داده  گواهی  است،  عدل  برپادارندۀ   هستی[ 
حق[ جز او نیست و فرشتگان و علما ]نیز بر یگانگی و عدالتِ الهی  



 

32 

می ]بهگواهی  معبودی  ]که[   دهند[.  نیست  او  جز  حق[ 
است{  شکست  عمران:  ناپذیرِ حکیم  معبودی [،  ۱۸]آل  هرکس  و 

همراه با الله بگیرد که جز او عبادتش کند، الوهیت آن معبود باطل  
 فرماید:است. الله تعالی می 

نَّ ﴿
َ
نَّ مَا يدَۡعُونَ مِن دُونهِۦِ هُوَ ٱلۡبََٰطِلُ وَأ

َ
َ هُوَ ٱلحۡقَُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
َٰلكَِ بأِ ذَ

َ هُوَ ٱلۡعَليُِّ ٱلۡكَبيِرُ   }این به سبب آن است که الله حق است  ،  ﴾62ٱللََّّ
خوانند ]همه[ باطل است و الله  و آنچه را که ]مشرکان[ جز او می 

است{  بزرگ  نامیده [.  ۶۲]حج:    بلندمرتبۀ  »معبود«  آنان  اینکه 
نمیمی آنان حق عبادت  به  دربارۀ »لات و  شوند،  تعالی  الله  دهد، 

 فرماید:عُزّیٰ و منات« می 

ُ بهَِا مِن ﴿ نزَلَ ٱللََّّ
َ
آ أ نتُمۡ وَءَاباَؤٓكُُم مَّ

َ
يۡتُمُوهَآ أ سۡمَاءٓٞ سَمَّ

َ
َّآ أ إنِۡ هِيَ إلِ

نام ،  ﴾...سُلۡطََٰنٍ  جز  نیست  چیزی  پدران}اینها  و  شما  که  تان  هایی 
 [. ۲۳]نجم:    اید و الله دربارۀ آن هیچ دلیلی نازل نکرده است{ نهاده 

 و از هود علیه السلام نقل نموده که خطاب به قومش فرمود:



 

33 

ُ بهَِا ﴿... لَ ٱللََّّ ا نزََّ نتُمۡ وَءَاباَؤٓكُُم مَّ
َ
يۡتُمُوهَآ أ سۡمَاءٖٓ سَمَّ

َ
تجََُٰدِلوُننَيِ فيِٓ أ

َ
أ

کنید که شما و  هایی جدل می}آیا با من دربارۀ نام ،  ﴾...مِن سُلۡطََٰنٖ 
نهاده پدران است{ تان  نیاورده  دلیلی  هیچ  آن  دربارۀ  الله  و    اید 

 [. ۷۱]اعراف: 

 اش گفت:و از یوسف علیه السلام نقل نموده که به دو یار زندانی 

ارُ ﴿ َٰحِدُ ٱلقَۡهَّ ُ ٱلوَۡ مِ ٱللََّّ
َ
ِقُونَ خَيۡرٌ أ تَفَر  رۡباَبٞ مُّ

َ
جۡنِ ءَأ ِ  39يََٰصََٰحِبَيِ ٱلس 

نزَلَ  
َ
أ آ  وَءَاباَؤٓكُُم مَّ نتُمۡ 

َ
أ يۡتُمُوهَآ  سۡمَاءٓٗ سَمَّ

َ
أ َّآ  إلِ ٓۦ  تَعۡبُدُونَ مِن دُونهِِ مَا 

سُلۡطََٰنٍ  مِن  بهَِا   ُ }ای دو رفیق زندانیم، آیا خدایان پراکنده ،  ﴾...ٱللََّّ
هایی ]چند[ را جای او جز نام بهترند یا الله یگانۀ مقتدر؟ * شما به  

را نامگذاری کرده کنید که شما و پدرانعبادت نمی  اید و  تان آنها 
 [. ۴۰-۳۹]یوسف:   الله دلیلی بر ]حقانیت[ آن نازل نکرده است{

به اقوام   -که درود و سلام الله بر آنان باد    -رو، پیامبران  از این
 گفتند: خود می 

ِنۡ إلََِٰهٍ غَيۡرُهُ ﴿... َ مَا لكَُم م  }الله را عبادت کنید  ،﴾...ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ
[ اما مشرکان از  ۵۹]اعراف:  که برای شما معبودی جز او نیست{



 

34 

پذیرفتن این مهم سر باز زدند و جز الله معبودانی برگرفتند که آنان  
کردند و از آنان یاری و را همراه با الله سبحانه وتعالی عبادت می 

 خواستند. کمک می

الله تعالی برگرفتن این معبودان توسط مشرکان را با دو برهان عقلی 
 رد کرده است:

بودند،  برگرفته  آنان  که  معبودانی  و  خدایان  این  در  نخست: 
های الوهیت وجود نیست. بلکه آنان مخلوقند و هیچیک از ویژگی 

نمی  و  خلق  ندارند  سودی  خود  پرستندگان  و  عابدان  برای  و  کنند 
نمی  دور  آنان  از  را  برای زیانی  مالک زندگی و مرگی  شان  کنند؛ و 

آسمان  از  چیزی  و  و  نیستند  ملک  این  در  و  نیستند  مالک  را  ها 
 فرمانروایی شریک نیستند. 

ا ﴿  فرماید:الله تعالی می  َّا يَخۡلقُُونَ شَيۡـ ٗ ٓۦ ءَالهَِةٗ ل خذَُواْ مِن دُونهِِ وَٱتَّ
ا وَلاَ نَفۡعٗا وَلاَ يَمۡلكُِونَ مَوۡتٗا   نفُسِهِمۡ ضَر ٗ

َ
وَهُمۡ يُخۡلقَُونَ وَلاَ يَمۡلكُِونَ لأِ

ةٗ وَلاَ نشُُورٗا   }و ]مشرکان[ به جای او ]= الله[ معبودانی ،  ﴾3وَلاَ حَيَوَٰ
شوند و مالک  آفرینند و خود آفریده می اند که چیزی نمیبرگزیده 

هیچ زیان و سودی برای خود نیستند و ]نیز[ مالک مرگ و زندگی 



 

35 

 [. ۳]فرقان:  و ]قادر به[ برانگیختن ]مردگان[ نیستند{

َّذِينَ  ﴿  فرماید:و می ِ لاَ يَمۡلكُِونَ قُلِ ٱدۡعُواْ ٱل ِن دُونِ ٱللََّّ زعََمۡتُم م 
رۡضِ وَمَا لهَُمۡ فيِهِمَا مِن شِرۡكٖ وَمَا لهَُۥ  

َ
َٰتِ وَلاَ فيِ ٱلأۡ مََٰوَ ةٖ فيِ ٱلسَّ مِثۡقَالَ ذَرَّ

ِن ظَهِيرٖ  ذنَِ لهَُ   22  مِنۡهُم م 
َ
َّا لمَِنۡ أ ٓۥ إلِ فََٰعَةُ عِندَهُ }بگو  ،  ﴾...وَلاَ تنَفَعُ ٱلشَّ

اید بخوانید، کسانی را که جز الله ]معبود و فریادرس خود[ پنداشته 
ها و نه در زمین مالک نیستند و در آن دو ای نه در آسمان هموزن ذره

نیست وی  برای  پشتیبانی  هیچ  آنان  میان  از  و  ندارند  و    *شرکتی 
بخشد، مگر برای آن کس که به شفاعتگری در پیشگاه او سود نمی

 [ ۲۳- ۲۲]سبأ:  { ...وی اجازه دهد

يُخۡلقَُونَ  ﴿فرماید:  و می وَهُمۡ  ا  شَيۡـ ٗ يَخۡلقُُ  لاَ  مَا  يشُۡرِكُونَ 
َ
وَلاَ   191أ

نفُسَهُمۡ ينَصُرُونَ  
َ
أ وَلآَ  لهَُمۡ نصَۡرٗا  }آیا موجوداتی را  ،  ﴾192يسَۡتَطِيعُونَ 

می  شریک  او[  نمی ]با  را  چیزی  که  خودشان  گردانند  و  آفرینند 
را یاری  مخلوقند؟ * و نمی  یاری دهند و نه خویشتن  توانند آنان را 

 [.۱۹۲-۱۹۱]اعراف: دهند{ 

اگر این حال آن خدایان و معبودان باشد، برگرفتن چنین خدایان 



 

36 

 ترین اعمال است. ترین کارها و باطل و معبودانی از سفیهانه 

پروردگار   الله  تنها  که  بودند  معترف  این  به  مشرکان  آن  دوم:  و 
خالقی است که فرمانروایی همه چیز به دست اوست و اوست که 

شود؛ و این مستلزم آن است که: همانطور  دهد و پناه داده نمی پناه می
که در ربوبیت به یگانگی او معترفند، در الوهیت و بندگی نیز او را 

 یگانه بدانند. 

َّذِي ﴿فرماید:  چنانکه الله تعالی می  هَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱل يُّ
َ
يََٰٓأ

قَبۡلكُِمۡ لَعَلَّكُمۡ تَتَّقُونَ   َّذِينَ مِن  َّذِي جَعَلَ لكَُمُ   21خَلقََكُمۡ وَٱل ٱل
مِنَ  بهِۦِ  خۡرَجَ 

َ
فَأ مَاءٓٗ  مَاءِٓ  ٱلسَّ مِنَ  نزَلَ 

َ
وَأ بنَِاءٓٗ  مَاءَٓ  وَٱلسَّ َٰشٗا  فرَِ رۡضَ 

َ
ٱلأۡ

مَرََٰتِ رزِۡقٗا تَعۡلمَُونَ    ٱلثَّ نتُمۡ 
َ
وَأ ندَادٗا 

َ
أ  ِ لِلََّّ تَجۡعَلُواْ  فَلاَ  }ای  ،  ﴾22لَّكُمُۡۖ 

مردم، پروردگارتان را عبادت کنید که شما و کسانی که پیش از شما  
را  زمین  پرهیزگاری پیشه سازید * همانطور که  باشد که  آفرید،  را 

اد و از آسمان آبی فرو آورد و بدان برای شما فرشی ]گسترده[ قرار د 
الله همتایانی قرار از میوه برای  بیرون آورد، پس  برای شما  ها رزقی 

 [. ۲۲-۲۱]بقره:  دانید{ که خود میندهید درحالی 



 

37 

می َّيَٰ ﴿فرماید:  و  ن
َ
فأَ  ُۖ ُ ٱللََّّ ليََقُولُنَّ  خَلقََهُمۡ  نۡ  مَّ لتَۡهُم 

َ
سَأ وَلئَنِ 

آفریده،  ،  ﴾87يؤُۡفكَُونَ  را  آنان  کسی  چه  بپرسی  آنان  از  اگر  }و 
چگونه ]از حقیقت[ بازگردانیده شک خواهند گفت: الله، پس  بی 
 [. ۸۷]زخرف:   شوند{ می

ن يَمۡلكُِ ﴿  فرماید:و می  مَّ
َ
رۡضِ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ ِنَ ٱلسَّ قُلۡ مَن يرَۡزُقكُُم م 

حَي ِ  
بصََٰۡرَ وَمَن يُخۡرجُِ ٱلۡحَيَّ مِنَ ٱلمَۡي تِِ وَيخُۡرِجُ ٱلمَۡي تَِ مِنَ ٱلۡ

َ
مۡعَ وَٱلأۡ ٱلسَّ

تَتَّقُونَ   فَلاَ 
َ
أ فَقُلۡ   ۚ ُ ٱللََّّ فسََيَقُولوُنَ  مۡرَۚ 

َ
ٱلأۡ يدَُب رُِ  َٰلِ   31وَمَن  ُ فذََ ٱللََّّ كُمُ 

َّيَٰ تصُۡرَفُونَ   ن
َ
ُۖ فأَ لََٰلُ َّا ٱلضَّ ِ إلِ ُۖ فَمَاذَا بَعۡدَ ٱلحۡقَ  }بگو  ،  ﴾32رَبُّكُمُ ٱلحۡقَُّ

از آسمان و زمین به شما روزی می  یا کسی که چه کسی  دهد؟ و 
ها و دیدگان است. و کیست که زنده را از مرده و حاکم بر گوش 

کند؟ سازد. و کیست که کارها را تدبیر می ی مرده را از زنده خارج م
نمی  پروا  آیا  بگو  پس  الله.  گفت:  الله  خواهند  است  این   * کنید؟ 

شان و بعد از حق چیست جز گمراهی؟ پس چگونه  پروردگار حقیقی 
 [. ۳۲-۳۱]یونس:  شوید{ ]از حق[ بازگردانیده می 

چهارمین موردی که متضمن ایمان به الله است، ایمان به اسماء  
 و صفات اوست؛ 



 

38 

ها و صفاتی که الله در کتابش یا سنت پیامبرش  یعنی: اثبات نام 
است،   نموده  اثبات  خود  برای  وسلم  علیه  الله  که بگونه صلی  ای 

ی او باشد بدون تحریف و تعطیل و تکییف، )ذکر چگونگی( شایسته 
می  تعالی  الله  سازی(.  )همانند  تمثیل  سۡمَاءُٓ  ﴿  فرماید: و 

َ
ٱلأۡ  ِ وَلِلََّّ

مَا  سَيُجۡزَوۡنَ  ئهِِۚۦ  سۡمََٰٓ
َ
أ فيِٓ  يلُحِۡدُونَ  َّذِينَ  ٱل وَذَرُواْ   ُۖ بهَِا فٱَدۡعُوهُ  ٱلحۡسُۡنَيَٰ 

های نیکو به الله اختصاص دارد پس او را }و نام، ﴾180كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 
گرایند های او به کژی می با آنها بخوانید و کسانی را که در مورد نام 

انجام می آنچه  به ]سزای[  به زودی  دادند کیفر خواهند  رها کنید، 
 [. ۱۸۰]اعراف: یافت{ 

رۡضِِۚ وَهُوَ ٱلۡعَزيِزُ ﴿...  :وقال تعالي
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ علۡىََٰ فيِ ٱلسَّ

َ
وَلهَُ ٱلمَۡثَلُ ٱلأۡ

مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ ﴿... :وقال تعالي  ﴾ٱلحۡكَِيمُ  ُۖ وَهُوَ ٱلسَّ   ﴾ليَۡسَ كَمِثۡلهِۦِ شَيۡءٞ
}و نمونۀ والا]ی هر صفت نیکویی[ از آن اوست  فرماید:  و می 

 . [ ۲۷]روم:  کار{ ناپذیرِ سنجیده و اوست شکست 

}چیزی همانند او نیست و اوست آن شنوای بینا{  فرماید:  و می  
 [. ۱۱]شوری: 



 

39 

 اند:باره دو فرقه به گمراهی رفته در این

یکی از آنها »معطله« هستند؛ کسانی که اسماء و صفات یا برخی 
اثبات این صفات برای الله،  از آنها را انکار کردند و مدعی شدند 
مستلزم تشبیه است، یعنی تشبیه الله تعالی به خلق او؛ اما این ادعا از  

 چند وجه باطل است: 

الله  کلام  در  تناقض  مانند  باطلی  لوازم  مستلزم  این  نخست: 
ها و صفات را برای خود  سبحانه وتعالی است. زیرا الله تعالی این نام 

ثابت دانسته است و از سوی دیگر نفی کرده که چیزی همانند او 
ها تشبیه بود، در کلام او تناقض  باشد؛ حال آنکه اگر لازمۀ این نام 

 کرد.آمد و بخشی از سخنان او، بخشی دیگر را تکذیب می پیش می 

ی اتفاق دو چیز در اسم یا صفت، همانندی آن دو دوم: لازمه
بینید که دو انسان در انسان بودن و در شنوایی و بینایی  می نیست. شما  

لازمه  اما  دارند،  اتفاق  بودن  متلکم  در و  دو  هر  که  نیست  این  اش 
معانی انسانیت و شنوایی و بینایی و سخن گفتن همانند باشند. ]یعنی  

تر است و سمع و بصر و کلام بهتری شان قوی برخی صفات انسانی 
 دارند[.



 

40 

بینید که حیوانات نیز دست و پا و چشم دارند، اما  همینطور می
 اش این نیست که دستان و پاها و چشمان آنان همانند باشد. لازمه

بنابراین وقتی میان موارد مشترک اسامی یا صفات مخلوقات تباین 
تر  و تفاوت وجود دارد، لذا تباین و تفاوت بین خالق و مخلوق واضح

 و بیشتر است. 

طایفۀ دوم: مُشَبّهه )اهل تشبیه( هستند؛ آنانی که اسماء و صفات  
دانند و مدعی  کنند اما الله تعالی را به خلقش شبیه می را اثبات می 

تعالی   الله  زیرا  است؛  نصوص  دلالت  مقتضای  این  که  هستند 
دهد؛ اما این ادعا از  فهمند مخاطب قرار می بندگانش را چنانکه می 

 چند جهت باطل است، از جمله:

با بندگانش امری است که عقل و  نخست: مشابهت الله تعالی 
نصوص   مقتضای  ندارد  امکان  و  دارند؛  دلالت  آن  بطلان  بر  شرع 

 کتاب و سنت امری باطل باشد.

آنچه  اساس  بر  معنا،  اصل  نظر  از  را  بندگانش  تعالی  الله  دوم: 
فهمند مخاطب قرار داده است، اما حقیقت و کُنه و ماهیتی که می

باشد، از  آن معنا بر آن دلالت دارد و مربوط به ذات و صفاتش می 



 

41 

 جمله اموری است که الله تعالی علم آن را نزد خود نگه داشته است. 

یعنی اگر الله برای خودش سمیع بودن )شنوا بودن( را اثبات نمود، 
ادراک صداها(  )یعنی  نظر اصل معنایش  از  این »سمع و شنوایی« 
معنای روشن و معلومی دارد، اما حقیقت آن دربارۀ سمع و شنوایی  
خود  بین  حتی  شنوایی  حقیقت  زیرا  است؛  غیرمعلوم  تعالی  الله 

تفاوت آن میان خالق و مخلوق بیشتر مخلوقات متفاوت است؛ طبعا  
 تر است. و بزرگ 

و چون الله تعالی دربارۀ ذات خود خبر داده که بر عرش استواء 
دارد، این استواء از نظر اصل معنا معلوم است، اما حقیقت این استواء  
]و قرار گرفتن الله بر عرش[ برای ما غیرمعلوم است، زیرا حقیقت 
استواء دربارۀ خود مخلوقان نیز متفاوت است؛ برای مثال استواء )قرار 

ر یک صندلی ثابت مانند قرار گرفتن بر پالان شتر نا آرام  گرفتن( ب
نیست، پس وقتی استواء در حق مخلوق متفاوت است، این تفاوت  

 تر و بیشتر است. میان خالق و مخلوق واضح 

ثمرات گران  نمودیم،  توصیف  تعالی چنانکه  الله  به  بهایی  ایمان 
 برای مؤمنان دارد، از جمله:



 

42 

نخست: محقق شدن توحید الهی، چنانکه امید و ترسش صرفا از  
 الله خواهد بود و جز او چیزی را عبادت نخواهد کرد.

اساس   بر  او  بزرگداشت  و  تعالی  الله  برای  محبت  کمال  دوم: 
 های نیک و صفات والایش. نام 

سوم: محقق شدن عبادتش با انجام اوامر الهی و دوری از نواهی 
 او.

*** 

 

 ایمان به ملائكه 

ملائکه: جهانی غیبی هستند. آنها آفریدۀ الله و عبادتگزار اویند 
ویژگی از  هیچیک  و  و  ربوبیت  و  پروردگاری  دارا های  را  الوهیت 

نیستند. الله آنان را از نور آفریده و فرمانبرداری کامل از اوامر خود 
الله   است.  بخشیده  آنان  به  را  آنها  اجرای  توان  می و    فرماید: تعالی 

يسَۡتَحۡسِرُونَ ﴿... وَلاَ  عِبَادَتهِۦِ  عَنۡ  يسَۡتَكۡبرُِونَ  لاَ  عِندَهۥُ    19  وَمَنۡ 
يَفۡتُرُونَ  لاَ  هَارَ  وَٱلنَّ َّيۡلَ  ٱل }و کسانی که نزد اویند از ،  ﴾20  يسَُب حُِونَ 



 

43 

آنکه  روز بی شوند * شبانه ورزند و درمانده نمیعبادت او تکبر نمی 
 [. ۲۰-۱۹]انبیاء: سستی ورزند تسبیح او گویند{  

نمی  الله  جز  کسی  را  آنان  تعداد  و  بسیارند  در  ملائکه  و  داند. 
صحیحین از حدیث اَنَس رضی الله عنه در داستان معراج آمده که  
در آسمان، بیت المعمور برای پیامبر صلی الله علیه وسلم نمایان شد 

گزاردند و چون بیرون  که هر روز هفتاد هزار ملائکه در آن نماز می 
 گشتند.رفتند دیگر به آنجا باز نمی می

 و ایمان به ملائکه چهار مسئله را در خود دارد:

 آنان. نخست: ایمان به وجود 

دانیم مانند »جبرئیل« ای که نام آنها را می دوم: ایمان به ملائکه
نام  که  آنانی  نمی و  را  ایمان  شان  آنها  به  اجمالی  شکل  به  دانیم؛ 

 آوریم. می

دانیم، مانند صفت جبرئیل  سوم: ایمان به صفاتی که از آنان می
که پیامبر صلی الله علیه وسلم به ما خبر داده که او را بر همان صفت  
و شکل و شمایلی که بر آن آفریده شده دیده است، چنانکه ششصد 



 

44 

 بال داشته و افق را پر کرده بود. 

كَمَا  و ممکن است ملائکه به امر الله تعالی به شکل مرد در آید،

بَشَرًا سَوِيًّا،  حَصَلَ )لجِِبْرِيلَ( حِينَ أَرْسَلَهُ الُلَّه تَعَالَى إلَِى مَرْيَمَ فَتَمَثَّلَ لَهَا  

رَجُلٍ  بصِِفَةِ  جَاءَهُ  أَصْحَابهِِ،  فيِ  جَالسٌِ  وَهُوَ  النَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم  إلَِى  جَاءَ  وَحِينَ 

فَرِ، وَلََ   السَّ أَثَرُ  عَلَيْهِ  يُرَى  عْرِ، لََ  الشَّ سَوَادِ  الثِّيَابِ، شَدِيدِ  بَيَاضِ  شَدِيدِ 

النَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إلَِى رُكْبَتَيْهِ، يَعْرِفُهُ أَحَدٌ منِْ أَصْحَابهِِ، فَجَلَسَ إِلَى  

يمَانِ،  وَالِْْ سْلََمِ،  الِْْ عَنِ  صلى الله عليه وسلم  النَّبيَِّ  وَسَأَلَ  فَخِذَيْهِ،  عَلَى  يْهِ  كَفَّ وَوَضَعَ 

اعَةِ، وَأَمَارَاتهَِا؛ فَأَجَابَهُ النَّبيُِّ صلى الله عليه وسلم فَانْطَلَقَ، ثُمَّ قَالَ صلى الله عليه وسلم: حْسَانِ، وَالسَّ   وَالِْْ

يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ«  »هَذَا  أَتَاكُمْ  چنانکه برای »جبرئیل« پیش  »  ،جِبْرِيلُ؛ 
آمد؛ وقتی الله تعالی او را به سوی مریم فرستاد؛ پس برای او به شکل  
یک انسان کامل معتدل درآمد. همینطور هنگامی که پیامبر صلی الله  
با لباس   علیه وسلم نزد اصحاب خود نشسته بود به شکل یک مرد 

او نبود و کسی   بسیار سفید و موی بسیار سیاه آمد که اثری از سفر بر
الله علیه وسلم  از اصحاب او را نمی  شناخت؛ پس نزد پیامبر صلی 

نشست و زانویش را به زانوی او چسباند و دستانش را بر رانهایش  
نهاد و از پیامبر صلی الله علیه وسلم دربارۀ اسلام و ایمان و احسان  



 

45 

های آن پرسید و پیامبر صلی الله علیه وسلم پاسخش  و قیامت و نشانه 
وسلم   علیه  الله  پیامبر صلی  آنگاه  رفت؛  جبرئیل  آنگاه  و  گفت  را 

 تان را به شما بیاموزد«. فرمودند: »این جبرئیل بود؛ آمده بود تا دین 

ای که الله تعالی آنان را به سوی ابراهیم و لوط  همینطور ملائکه 
 فرستاد، به ظاهر در شکل و شمایل انسان بودند. 

به  ایمان  است،  ملائکه  به  ایمان  متضمن  که  چیزی  چهارمین 
پردازند، دانیم به امر و فرمان الله به آنها می کارهای آنان است که می 

 روزی او بدون خستگی یا سستی. مانند تسبیح الهی و عبادت شبانه

 و ممکن است برخی از آنان اعمال خاصی داشته باشند؛

ی مانند جبرئیل که امانتدار وحی الهی است و الله متعال به وسیله 
 فرستد.او آن را به سوی پیامبران و رسولان می 

و مانند میکائیل که مامور "قَطر" است، یعنی مامور باران و رویش  
 گیاهان. 

و مانند اسرافیل که مامور به دمیدن در صور به هنگام قیام قیامت  
 و رستاخیز مردمان است. 



 

46 

و همچنین ملک الموت که موکل به قبض ارواح بندگان به هنگام 
 مرگ است. 

 همینطور مالک که مسئول دوزخ و نگهبان آتش است. 

مادران هستند؛ ای که موکل جنینو همانند ملائکه در رحم  ها 
کند، الله چنانکه وقتی انسان چهار ماه را در شکم مادرش کامل می 

فرستد و او را به نوشتن روزی و اجل و  ای را به سوی او میفرشته
 کند.عمل و شقاوت یا سعادت او می

ملائکه  مانند  بنیو  اعمال  ثبت  و  حفظ  به  موظف  که  آدم ای 
هستند. هر انسانی دو ملائکه دارد که یکی سمت راست و دیگری 

 سمت چپ او است. 

ای که موکل به پرسش از میت پس از گذاشتن او و مانند ملائکه 
روند تا از او دربارۀ  در قبر هستند؛ چنانکه دو تن از ملائکه نزد او می 

 پروردگارش و دینش و پیامبرش بپرسند.

 ایمان به ملائکه ثمرات بسیار گرانقدری دارد از جمله:

نخست: علم به عظمت و قدرت و سلطۀ الله تعالی، زیرا عظمت  



 

47 

 مخلوق دال بر عظمت خالق است. 

ها که از این برای عنایت او به انسان دوم: شکرگزاری الله تعالی  
شان و جهت سایر  ملائکه کسانی را مامور حفظ آنان و نوشتن اعمال

 مصالح آنان گمارده است. 

سوم: دوست داشتن ملائکه برای آنکه عبادت الله تعالی را انجام  
 دهند.می

اند که ملائکه دارای گروهی از گمراهان این مساله را انکار کرده 
اند: آنان همان نیروهای خیر در مخلوقات هستند،  جسم باشند و گفته

اما این تکذیب کتاب الله و سنت رسول الله ـ صلی الله علیه وسلم ـ  
 و اجماع مسلمانان است. 

رۡضِ جَاعِلِ ﴿  فرماید:الله تعالی می 
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ ِ فاَطِرِ ٱلسَّ ٱلحۡمَۡدُ لِلََّّ

َٰثَ وَرُبََٰعَ  ثۡنَيَٰ وَثلَُ جۡنحَِةٖ مَّ
َ
وْليِٓ أ

ُ
}ستایش الله را  ،  ﴾...ٱلمَۡلََٰٓئكَِةِ رسُُلاً أ

های که پدید آورندۀ آسمان و زمین است ]و[ ملائکه را که دارای بال
سه  و  چهارگانهدوگانه  و  پیامگانه  است{ اند،  داده  قرار    آورنده 

 [. ۱]فاطر:



 

48 

َّذِينَ كَفَرُواْ ٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ يضَۡرِبُونَ ﴿  فرماید:و می َّي ٱل وَلوَۡ ترََىَٰٓ إذِۡ يَتَوَف
دۡبََٰرَهُم

َ
}و اگر ببینی آنگاه که ملائکه جان کافران را ،  ﴾...وجُُوهَهُمۡ وَأ

 [. ۵۰]انفال: زنند{ ستانند و بر چهره و پشت آنان میمی

می ٱلمَۡوۡتِ ﴿...فرماید:  و  غَمَرََٰتِ  فيِ  َٰلمُِونَ  ٱلظَّ إذِِ  ترََىَٰٓ  وَلوَۡ 
نفُسَكُمُ 

َ
خۡرجُِوٓاْ أ

َ
يدِۡيهِمۡ أ

َ
}و کاش ستمکاران  ،  ﴾...وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ باَسِطُوٓاْ أ

شان را ]به های دیدی که ملائکه دستهای مرگ می را در گرداب
آنان[ گشوده  بیرون  های زنند که[ جان اند ]و نهیب می سوی  را  تان 

 [. ۹۳]انعام:  دهید{

ِعَ عَن قُلُوبهِِمۡ قاَلوُاْ مَاذَا قاَلَ رَبُّكُمُۡۖ ﴿...  فرماید:و می حَتَّيَٰٓ إذَِا فزُ 
ُۖ وَهُوَ ٱلۡعَليُِّ ٱلكَۡبيِرُ  شان برطرف های }تا چون هراس از دل ،  ﴾قاَلوُاْ ٱلحۡقََّ

می  می شود  فرمود؟  چه  پروردگارتان  و  گویند  است  حق  گویند: 
 [. ۲۳]سبأ: اوست بلندمرتبه و بزرگ{ 

بهشت می  اهل  دربارۀ  عَلَيۡهِم   وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ ﴿...فرماید:  و  يدَۡخُلُونَ 
ِ باَبٖ 

ِن كُل  ارِ   23 م  }و ،  ﴾24  سَلََٰمٌ عَلَيۡكُم بمَِا صَبَرۡتُمۡۚ فَنعِۡمَ عُقۡبَي ٱلدَّ
گویند[ سلام بر  شوند * ]و می ملائکه از هر دری بر آنان وارد می

آن   فرجام  نیکوست  چه  راستی  ورزیدید،  شکیبایی  آنچه  برای  شما 



 

49 

 [. ۲۴- ۲۳]رعد:  {.سرا

و در صحیح بخاری از ابوهریره رضی الله عنه روایت است که 
»إذَِا أَحَبَّ الُلَّه العَبْدَ نَادَى جِبْرِيلَ: پیامبر صلی الله علیه وسلم فرمودند:  

أَهْلِ   فيِ  جِبْرِيلُ  فَيُناَدِي  جِبْرِيلُ،  فَيُحِبُّهُ  فَأَحْببِْهُ،  فُلَنًَا  يُحِبُّ  الَلَّه  إنَِّ 

لَهُ  يُوضَعُ  ثُمَّ  مَاءِ،  السَّ أَهْلُ  فَيُحِبُّهُ  فَأَحِبُّوهُ،  فُلَنًَا  يُحِبُّ  الَلَّه  إنَِّ  مَاءِ:   السَّ

الله بنده  ،القَبُولُ فيِ الْرَْضِ« ای را دوست بدارد جبرئیل را  »هرگاه 
دارد، پس او را دوست بدار؛  دهد که الله فلانی را دوست می ندا می

دارد، سپس جبرئیل در میان اهل آسمان  پس جبرئیل او را دوست می 
دارد پس او را دوست  زند: بدانید که الله فلانی را دوست می ندا می

را دوست می ب او  آسمان  اهل  در  دارید، پس  او  برای  دارند، سپس 
 شود«. زمین پذیرش نهاده می 

و در همین صحیح بخاری از ابوهریره رضی الله عنه روایت است  
»إذَِا كَانَ يَوْمُ   علیه وسلم فرمودند:گوید: رسول الله صلی الله  که می

لَ   الْجُمُعَةِ كَانَ عَلَى كُلِّ بَابٍ منِْ أَبْوَابِ الْمَسْجِدِ الْمَلََئِكَةُ يَكْتُبُونَ الْْوََّ

كْرَ« الذِّ يَسْتَمِعُونَ  وَجَاءُوا  حُفَ  الصُّ طَوَوْا  مَامُ  الِْْ جَلَسَ  فَإذَِا  لَ،  ، فَالْْوََّ
ای شود، نزد هر دری از درهای مسجد ملائکه»چون روز جمعه می



 

50 

افراد وارد شونده را[ به ترتیب می هستند که ]نام  نویسند، پس  های 
دفترهای  نشست،  خطبه[  ]برای  امام  می چون  را  برای  شان  و  بندند 

 آیند«. شنیدن ذکر ]خطبه[ می 

این نصوص تصریح دارند که ملائکه اجسامی هستند و نه صرفا  
می گمان  گمراهان  چنانکه  معنوی؛  اقتضای نیروهایی  به  و  کنند؛ 

 اند. همین نصوص مسلمانان در این زمینه اجماع نموده 

 *** 

 هاایمان به کتاب 

 کُتُب: جمع »کتاب« است، به معنای »مکتوب« )نوشته شده(.

از کتاب  اینجا، کتاب منظور  در  از  ها  تعالی  الله  است که  هایی 
روی رحمت در حق خلقش و برای هدایت آنان بر پیامبرانش نازل  

 کرده تا به سعادت دنیا و آخرت دست یابند. 

 ها چهار مسئله را در خود دارد:و ایمان به کتاب 

 نخست: ایمان به اینکه نزول آن حقیقتا از جانب الله بوده است.

هایی که الله از آنها نام برده است با همان دوم: ایمان به کتاب 



 

51 

صلی الله علیه وسلم نازل شده و تورات  نام: مانند قرآن که بر محمد  
که بر موسی علیه السلام نازل شده و انجیل که بر عیسی علیه السلام  
به   اما  است؛  شده  داده  السلام  علیه  داود  به  که  زبور  و  شده  نازل 

ایمان  کتاب اجمالی  شکل  به  نشده،  برده  نامی  آنها  از  که  هایی 
 آوریم. می

سوم: تصدیق هر خبری که به شکل صحیح به ما رسیده است،  
کتاب اخبار  و  قرآن  اخبار  همۀ  و مانند  تغییر  دچار  که  پیشین  های 

 اند.تحریف نشده 

اند و ها که منسوخ نشدهچهارم: عمل به احکامی از این کتاب
رضایت و تسلیم نسبت به آنها، چه حکمتِ آنها را فهمیدیم یا خیر؛  

 اند.های پیشین با قرآن عظیم منسوخ شده و همۀ کتاب

تعالی می  ل مَِا  ﴿فرماید:  الله  قٗا  ِ مُصَد   ِ بٱِلحۡقَ  ٱلكِۡتََٰبَ  إلِيَۡكَ  نزَلنَۡآ 
َ
وَأ

}و ما این کتاب )قرآن( را ،  ﴾...بَينَۡ يدََيهِۡ مِنَ ٱلۡكِتََٰبِ وَمُهَيۡمِنًا عَلَيۡهِ 
های که تصدیق کنندۀ کتاب به حق به سوی تو نازل کردیم درحالی 

 [. ۴۸]مائده: پیشین و حاکم بر آنهاست{ 



 

52 

های پیشین جایز بر این اساس، عمل به هیچیک از احکام کتاب 
رسیده  صحت  به  و  کرده  تایید  قرآن  که  احکامی  آن  مگر  نیست، 

 است. 

کتاب  به  ایمان  از  و  دارد  گرانقدری  بسیار  ثمرات  آسمانی  های 
 جمله:

نخست: علم به عنایت الله تعالی به بندگانش؛ چنانکه برای هر 
 ی آن هدایت شوند. قومی کتابی نازل کرده تا به وسیله

هر  برای  چنانکه  شرعش؛  در  تعالی  الله  حکمت  به  علم  دوم: 
 قومی متناسب با اوضاع آنان تشریع نموده است، 

ٖ جَعَلۡنَا مِنكُمۡ شِرۡعَةٗ ﴿...فرماید:  همانطور که الله تعالی می 
لكُِل 

قرار  ،﴾...وَمِنۡهَاجٗا روشنی  راه  و  شریعت  شما  از  هریک  }برای 
 [. ۴۸]مائده: ایم{ داده

 سوم: شکر نعمت الله در این زمینه.

*** 

  



 

53 

 ایمان به رسولان )پیامبران(

شده«  فرستاده   = »مرسل  معنای  به  است  »رسول«  رُسُل جمع 
 است؛ یعنی کسی که برای ابلاغ چیزی فرستاده شده باشد. 

به سوی او وحی منظور از رسول در اینجا، انسانی است که شرعی  
 شده و به تبلیغ آن شرع امر شده است. 

شان محمد صلی اولین رسولان، نوح علیه السلام است و آخرین 
 باشد. الله علیه وسلم می 

می  تعالی  نوُحٖ ﴿  فرماید:الله  إلِيََٰ  وحَۡيۡنَآ 
َ
أ كَمَآ  إلِيَۡكَ  وحَۡيۡنَآ 

َ
أ إنَِّآ 

 ِ بيِ ـِنَۧ مِنَۢ بَعۡدِه }ما به سوی تو وحی کردیم همانطور که به ،  ﴾...وَٱلنَّ
 [. ۱۶۳]نساء:  نوح و پیامبران پس از او وحی نمودیم{

و در صحیح بخاری از انس بن مالک رضی الله عنه در حدیث  
  کند کهشفاعت آمده است که پیامبر صلی الله علیه وسلم ذکر می 

ائْتُوا   »ذُكرَِ أَنَّ النَّاسَ يَأْتُونَ إلَِى آدَمَ؛ ليَِشْفَعَ لَهُمْ، فَيَعْتَذِرُ إلَِيْهِمْ وَيَقُولُ: 

لَ رَسُولٍ بَعَثَهُ الُلَّه« وذكر تمام الحديث آیند  مردم نزد آدم می»  ،نُوحًا أَوَّ
گوید: »نزد خواهد و میشان شفاعت کند؛ اما از آنان عذر می تا برای 



 

54 

نوح بروید زیرا او نخستین رسولی است که الله به سوی اهل زمین 
 کند.مبعوث نمود«. و سپس حدیث را تا پایان ذکر می 

 فرماید: و الله تعالی دربارۀ محمد صلی الله علیه وسلم می 

ِ وخََاتَمَ ﴿ ِن ر جَِالكُِمۡ وَلََٰكِن رَّسُولَ ٱللََّّ حَدٖ م 
َ
أ بآَ 
َ
دٌ أ ا كَانَ مُحمََّ مَّ

بيِ ـِنَۧ  }محمد پدر هیچیک از مردان شما نبوده است، )نه پدر  ،  ﴾...ٱلنَّ
سوی مردم و خاتم    زید و نه هیچکس دیگری( بلکه فرستادۀ الله به 

 [. ۴۰]احزاب: پیامبران است{ 

و هیچ امتی نبوده مگر آنکه خداوند برای آنان رسولی با شریعت  
را  آن  تا  است؛  فرستاده  قبلی  رسول  شریعت  با  پیامبری  یا  مستقل، 

 فرماید:تجدید نماید. الله تعالی می 

وَٱجۡتَنبُِواْ  ﴿  َ ٱللََّّ ٱعۡبُدُواْ  نِ 
َ
أ رَّسُولاً  ةٖ  مَّ

ُ
أ  ِ
كُل  فيِ  بَعَثۡنَا  وَلقََدۡ 

َٰغُوتَ  ای برانگیختیم }و درحقیقت در میان هر امتی فرستاده ،  ﴾...ٱلطَّ
 [. ۳۶]نحل:  ]تا بگوید[ الله را عبادت کنید و از طاغوت بپرهیزید{  

َّا خَلاَ فيِهَا نذَِيرٞ ﴿...فرماید:  و می ةٍ إلِ مَّ
ُ
ِنۡ أ }و امتی نبوده ،  ﴾وَإِن م 

 [.۲۴]فاطر: ای بوده است{ شان هشدار دهندهمگر آنکه در میان 



 

55 

می بهَِا ﴿  فرماید:و  يَحۡكُمُ  وَنوُرٞۚ  هُدٗى  فيِهَا  َٰةَ  وۡرَى ٱلتَّ نزَلنَۡا 
َ
أ إنَِّآ 

 ْ َّذِينَ هَادُوا سۡلمَُواْ للِ
َ
َّذِينَ أ بيُِّونَ ٱل }ما تورات را نازل کردیم که ،  ﴾...ٱلنَّ

به   بودند  الهی[  ]امر  تسلیم  که  پیامبرانی  بود،  نور  و  هدایت  آن  در 
 [. ۴۴]مائده: کردند{ موجب آن برای یهود داوری می

های هایی مخلوق هستند که هیچیک از ویژگی و رسولان، انسان 
پیامبرش محمد که   دربارۀ  تعالی  الله  ندارند.  را  الوهیت  و  ربوبیت 

 فرماید:ترین آنان نزد الله است، می سرور رسولان و والا مقام 

عۡلمَُ ﴿
َ
ۚ وَلوَۡ كُنتُ أ ُ َّا مَا شَاءَٓ ٱللََّّ ا إلِ مۡلكُِ لنَِفۡسِي نَفۡعٗا وَلاَ ضَرًّ

َ
َّآ أ قُل ل

َّا نذَِيرٞ وَبشَِيرٞ   ناَ۠ إلِ
َ
وءُٓۚ إنِۡ أ نيَِ ٱلسُّ ٱلۡغَيۡبَ لٱَسۡتَكۡثَرۡتُ مِنَ ٱلخۡيَۡرِ وَمَا مَسَّ

}بگو: من مالکِ سود و زیان خویشتن نیستم، ،  ﴾188ل قَِوۡمٖ يؤُۡمِنُونَ  
دانستم، خیر ]و سود[  مگر آنچه را که الله بخواهد؛ و اگر غیب می 

ساختم و هیچ بدی ]و زیانی[ به من بسیاری ]برای خود[ فراهم می 
بیمنمی مگر  نیستم،  ]کسی[  من  بشارت رسید.  و  بخشی دهنده 

 [. ۱۸۸]اعراف: ]دلسوز[ برای گروهی که ایمان دارند{ 

ا وَلاَ رشََدٗا  ﴿  فرماید:و می مۡلكُِ لكَُمۡ ضَر ٗ
َ
قُلۡ إنِ يِ   21قُلۡ إنِ يِ لآَ أ



 

56 

جِدَ مِن دُونهِۦِ مُلۡتَحَدًا 
َ
حَدٞ وَلنَۡ أ

َ
ِ أ }بگو من  ، ﴾22لنَ يُجِيرَنيِ مِنَ ٱللََّّ

برای شما اختیار زیان و هدایتی را ندارم * بگو هرگز کسی مرا در 
]جن:    یابم{دهد و هرگز پناهگاهی غیر از او نمی برابر الله پناه نمی 

۲۱-۲۲ .] 

های بشری مانند بیماری و مرگ و نیاز به آب و غذا همۀ ویژگی 
و سایر نیازها، دربارۀ آنها هم صادق است. الله تعالی به نقل از ابراهیم 

می  والسلام  الصلاة  در  علیه  که  چنین فرماید  پروردگارش  توصیف 
 گفت:

وَيسَۡقيِنِ  ﴿ يُطۡعمُِنيِ  هُوَ  َّذِي  يشَۡفِينِ    79وَٱل فَهُوَ  مَرضِۡتُ   80وَإِذَا 
يُحۡييِنِ   ثُمَّ  يمُِيتُنيِ  َّذِي  خوراک ،  ﴾81وَٱل من  به  او  که  کس  آن  }و 

دهد* گرداند * و چون بیمار شوم او مرا شفا می دهد و سیرابم می می
- ۷۹]شعراء:  گرداند{  ام میمیراند و سپس زنده کس که مرا میو آن

۸۱ .] 

»إنَِّمَا أَنَا بَشَرٌ مثِْلُكُمْ، أَنْسَى فرماید:  و پیامبر صلی الله علیه وسلم می 

رُونيِ« فَذَكِّ نَسِيتُ  فَإذَِا  تَنْسَوْنَ،  انسانی مانند شمایم،  ،  كَمَا  »همانا من 



 

57 

می می فراموش  فراموشی  دچار  شما  چنانکه  چون  کنم  پس  شوید، 
 فراموش کردم مرا یادآوری کنید«.

ها و در سیاق ستایش،  الله تعالی آنان را هنگام ذکر والاترین مقام 
  فرماید: وصف بندگی داده است؛ چنانکه دربارۀ نوح علیه السلام می 

[،  ۳]اسراء:  ای شکرگزار بود{  }او بنده    ﴾إنَِّهُۥ كَانَ عَبۡدٗا شَكُورٗا﴿...
لَ ﴿  فرماید:صلی الله علیه وسلم می و دربارۀ محمد   َّذِي نزََّ تَبَارَكَ ٱل

}خجسته است آنکه      ﴾1ٱلفُۡرۡقَانَ علَىََٰ عَبۡدِهۦِ ليَِكُونَ للِۡعََٰلمَِينَ نذَِيرًا  
بر بنده را  باشد{ فرقان  تا برای جهانیان هشدارگری  نازل نمود،    اش 

 [. ۱]فرقان: 

می  السلام  علیهم  یعقوب  و  اسحاق  و  ابراهیم  دربارۀ   فرماید:و 
بۡصََٰرِ  ﴿

َ
يدِۡي وَٱلأۡ

َ
وْليِ ٱلأۡ

ُ
َٰهيِمَ وَإِسۡحََٰقَ وَيَعۡقُوبَ أ إبِرَۡ   45وَٱذۡكُرۡ عِبََٰدَنآَ 

ارِ   خۡلصَۡنََٰهُم بِخاَلصَِةٖ ذكِۡرَى ٱلدَّ
َ
وَإِنَّهُمۡ عِندَناَ لمَِنَ ٱلمُۡصۡطَفَينَۡ    46إنَِّآ أ

خۡيَارِ 
َ
}و بندگان ما ابراهیم و اسحاق و یعقوب را که نیرومند     ﴾47ٱلأۡ

ای که یادآور آن  ور بودند به یاد آور * ما آنان را با موهبت ویژه و دیده 
برگزیدگان  از  ما  پیشگاه  در  آنان  و   * بود خالص گردانیدیم  سرای 

 [. ۴۷-۴۵]ص:  نیکانند{



 

58 

نۡعَمۡنَا عَلَيۡهِ ﴿فرماید:  و دربارۀ عیسی بن مریم می 
َ
َّا عَبۡدٌ أ إنِۡ هُوَ إلِ

َٰٓءِيلَ   إسِۡرَ ل بَِنيِٓ  مَثَلاٗ  بنده   ﴾59وجََعَلۡنََٰهُ  نیست مگر  او }او  بر  ای که 
  اسرائیل گردانیدیم{ ای[ برای بنیمنت نهادیم و او را سرمشق ]و نشانه 

 [. ۵۹]زخرف: 

 و ایمان به پیامبران چهار مسئله را در خود دارد:

تعالی  الله  سوی  از  و  آنان حق  رسالت  اینکه  به  ایمان  نخست: 
آنان    ی است، پس هر که به رسالت یکی از آنان کفر بورزد، به همه

می  تعالی  الله  چنانکه  است،  شده  نوُحٍ ﴿فرماید:  کافر  قَوۡمُ  بتَۡ  كَذَّ
[.  ۱۰۵]شعراء:    }قوم نوح به پیامبران کفر ورزیدند{  ﴾105ٱلمُۡرسَۡليِنَ  

که هنگام  کنندۀ همۀ رسولان نامید، درحالی در اینجا آنان را تکذیب 
بر   است؛  نبوده  او  جز  دیگری  رسول  نوح،  اساس،  تکذیب  این 

نصرانیانی که محمد ـ صلی الله علیه وسلم ـ را تکذیب کردند و از  
اند و پیروی او او پیروی نکردند، مسیح بن مریم را نیز تکذیب کرده

نیستند، چراکه او آنان را به آمدن محمد صلی الله علیه وسلم بشارت  
ای به  داد؛ و این بشارت معنایی جز این ندارد که او رسول و فرستاده 

می  نیز  آنان  نجات می سوی  از گمراهی  را  آنان  به  باشد که  و  دهد 



 

59 

 کند.صراط مستقیم هدایت می 

دوم: از جمله مواردی که متضمن ایمان به پیامبران است، ایمان 
به آن دسته از پیامبرانی است که از آنان به اسم نام برده شده است،  
مانند محمد و ابراهیم و موسی و عیسی و نوح علیهم الصلاة والسلام  
و این پنج تن پیامبران اولوالعزم نام دارند و الله تعالی آنان را در دو جا  

 از قرآن نام برده است: 

َٰهيِمَ ﴿ وَإِبرَۡ نُّوحٖ  وَمِن  وَمِنكَ  مِيثََٰقَهُمۡ  بيِ ـِنَۧ  ٱلنَّ مِنَ  خَذۡناَ 
َ
أ وَإِذۡ 

غَليِظٗا   ِيثََٰقًا  م  مِنۡهُم  خَذۡناَ 
َ
وَأ مَرۡيمََُۖ  ٱبنِۡ    :وقوله    ﴾7وَمُوسَيَٰ وعَِيسَي 

وَمَا ﴿ إلِيَۡكَ  وحَۡيۡنَآ 
َ
أ َّذِيٓ  وَٱل نوُحٗا  بهِۦِ  يَٰ  وَصَّ مَا  ِينِ  ٱلد  ِنَ  م  لكَُم  شَرَعَ 

قُواْ فيِهِِۚ   ِينَ وَلاَ تَتَفَرَّ قيِمُواْ ٱلد 
َ
نۡ أ
َ
ُۖ أ َٰهيِمَ وَمُوسَيَٰ وعَِيسَيَٰٓ ٓۦ إبِرَۡ يۡنَا بهِِ وَصَّ

 ُ  يَجۡتَبِيٓ إلِيَۡهِ مَن يشََاءُٓ وَيَهۡدِيٓ كَبُرَ علَىَ ٱلمُۡشۡرِكيِنَ مَا تدَۡعُوهُمۡ إلِيَۡهِِۚ ٱللََّّ
  ﴾13إلِيَۡهِ مَن ينُيِبُ 

}و ]ای پیامبر، یاد کن آن[ هنگامی که از پیامبران پیمان ]عبادت   
الله به یگانگی و نبوت[ گرفتیم و ]به ویژه[ از تو و نوح و ابراهیم و  

 . [ ۷]احزاب:  موسی و عیسی ـ پسر مریم{



 

60 

}از دین همان را برای شما مقرر کرد که فرماید:  و آنجا که می 
به نوح امر کرده بود؛ و نیز آنچه به تو وحی کردیم و آنچه به ابراهیم 
و موسی و عیسی امر کردیم؛ اینکه: دین را برپا نگاه دارید و در مورد 

 [. ۱۳]شوری: آن فرقه فرقه نشوید ]و اختلاف نورزید[{ 

دانیم، به شکل اجمالی به آنها  شان را نمیاما در مورد آنانی که نام 
 فرماید: آوریم. الله تعالی می ایمان می 

وَمِنۡهُم ﴿ عَلَيۡكَ  ن قصََصۡنَا  مَّ مِنۡهُم  قَبۡلكَِ  ِن  م  رسَۡلۡنَا رسُُلاٗ 
َ
أ وَلقََدۡ 

َّمۡ نَقۡصُصۡ عَلَيۡكَ  ل ن  }و پیش از تو پیامبرانی را فرستادیم که ،  ﴾...مَّ
ایم و داستان برخی دیگر  داستان برخی از آنان را برای تو بازگو کرده 

 [. ۷۸]غافر: ایم{ را برایت بازگو نکرده 

داده که  خبری  هر  تصدیق  ما  سوم:  به  صحیح  طریق  از  و  اند 
 رسیده است. 

که  شده  فرستاده  ما  برای  که  رسولی  شریعت  به  عمل  چهارم: 
همانا آخرین رسولان، محمد صلی الله علیه وسلم است که به سوی 

 فرماید: همۀ مردم فرستاده شده است. الله تعالی می 



 

61 

لاَ ﴿ ثُمَّ  بيَۡنَهُمۡ  شَجَرَ  فيِمَا  ِمُوكَ  يُحكَ  حَتَّيَٰ  يؤُۡمِنُونَ  لاَ  وَرَب كَِ  فَلاَ 
تسَۡليِمٗا   وَيسَُل مُِواْ  قَضَيۡتَ  ا  ِمَّ م  حَرجَٗا  نفُسِهِمۡ 

َ
أ فيِٓ  }نه،  ،  ﴾65يَجِدُواْ 

نمی ایمان  آنها  که  پروردگارت  به  در سوگند  اینکه  مگر  آورند، 
اختلافات خویش تو را داور قرار دهند و سپس از داوری تو، در دل 

 [.۶۵]نساء: خود احساس ناراحتی نکنند و کاملًا تسلیم باشند{ 

 ایمان به پیامبران ثمرات بسیار ارزشمندی دارد، از جمله:

بندگانش که  او به  تعالی و عنایت  الله  به رحمت  نخست: علم 
 پیامبرانی را برای هدایت آنان به راه مستقیمش فرستاده است؛ و برای 

به  او را عبادت کنند، زیرا عقل بشری  بیان نموده که چگونه  آنان 
 تواند به این شناخت برسد. شکل مستقل نمی 

 دوم: شکر پروردگار متعال برای این نعمت بزرگ. 

سوم: محبت پیامبران علیهم الصلاة والسلام و بزرگداشت آنان و 
ستایش آنها چنانکه شایستۀ آن هستند؛ زیرا آنان فرستادگان الله تعالی  

اند اند و رسالت او را ابلاغ کردههستند که عبادت او را به جای آورده
 اند.و برای بندگانش دلسوزی کرده 



 

62 

اما معاندان، پیامبران خود را دروغگو انگاشتند و مدعی شدند که 
توانند آنان از جنس بشر باشند؛ الله تعالی این زعم آنان را ذکر  نمی

 نموده و آن را باطل دانسته و فرموده است: 

بَعَثَ ﴿
َ
أ ن قاَلوُٓاْ 

َ
َّآ أ إلِ إذِۡ جَاءَٓهُمُ ٱلهُۡدَىَٰٓ  ن يؤُۡمِنُوٓاْ 

َ
وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أ

ُ بشََرٗا رَّسُولاٗ   رۡضِ مَلََٰٓئكَِةٞ يَمۡشُونَ مُطۡمَئنِ يِنَ   94ٱللََّّ
َ
َّوۡ كَانَ فيِ ٱلأۡ قُل ل
مَاءِٓ مَلَكٗا رَّسُولاٗ   ِنَ ٱلسَّ لنَۡا عَلَيۡهِم م  }و ]چیزی[ مردم را از  ،  ﴾95لنََزَّ

برای  آنگاه که هدایت  نداشت  باز  آوردن  اینکه ایمان  آمد جز  شان 
گفتند: آیا الله بشری را به عنوان رسول مبعوث کرده است؟ * بگو  

رفتند البته  ای بودند که با اطمینان راه می اگر در روی زمین ملائکه 
کردیم{  مان نازل می ای را به عنوان پیامبر از آسبر آنان ]نیز[ ملائکه 

 [. ۹۵-۹۴]اسراء: 

کند، زیرا این پیامبر الله تعالی این زعم را اینگونه باطل اعلام می 
باید بشر باشد چون به سوی اهل زمین فرستاده شده که بشرند؛ و اگر  

تعالی ملائکه  الله  بودند حتما  برای اهل زمین ملائکه  از آسمان  ای 
فرستاد تا مانند آنان باشد؛ همچنین الله تعالی  آنان به عنوان رسول می 



 

63 

 فرماید: کنندگان پیامبران میبه نقل از تکذیب 

يَعۡبُدُ ﴿... كَانَ  ا  عَمَّ وناَ  تصَُدُّ ن 
َ
أ ترُيِدُونَ  ِثۡلُنَا  م  بشََرٞ  َّا  إلِ نتُمۡ 

َ
أ إنِۡ 

بيِنٖ  مُّ بسُِلۡطََٰنٖ  توُناَ 
ۡ
فأَ بشََرٞ   10  ءَاباَؤُٓناَ  َّا  إلِ حۡنُ  نَّ إنِ  رسُُلُهُمۡ  لهَُمۡ  قاَلتَۡ 

ن  
َ
أ َ يَمُنُّ علَىََٰ مَن يشََاءُٓ مِنۡ عِبَادهُِِۦۖ وَمَا كَانَ لنََآ  ِثۡلكُُمۡ وَلََٰكِنَّ ٱللََّّ م 

 ِ َّا بإِذِۡنِ ٱللََّّ تيَِكُم بسُِلۡطََٰنٍ إلِ
ۡ
}گفتند: شما جز بشری مانند ما ،  ﴾...نَّأ

پرستیدند باز دارید پس  مان میخواهید ما را از آنچه پدراننیستید، می
پیامبران بیاورید*  ما حجتی آشکار  ما جز  برای  آنان گفتند:  به  شان 

بندگانش که بخواهد بشری مثل ش از  بر هریک  الله  نیستیم ولی  ما 
توانیم )و حق نداریم( معجزه و حجتی نهد و ما )هرگز( نمی منت می

 [. ۱۱-۱۰]ابراهیم: تان بیاوریم{ جز به فرمان الله برای 

*** 

  



 

64 

 ایمان به روز بازپسین )آخرت(

آن  در  جزا  و  حساب  برای  مردم  که  قیامت  روز  بازپسین:  روز 
 شوند. برانگیخته می

و از آنجا این روز، روز آخرت نامیده شده که بعد از آن روزی 
گیرند و اهل دوزخ نیز  منازل خود جای می نیست؛ و اهل بهشت در 
 شوند. در منازل خود مستقر می 

 باشد: و ایمان به آخرت متضمن سه امر می

نخست: ایمان به رستاخیز: یعنی زنده شدن مردگان، هنگامی که 
می دمیده  صور  در  دوم  بار  برای  برای  مردم  ترتیب  این  به  و  شود؛ 
خیزند که پابرهنه و عریان هستند  پروردگار جهانیان درحالی به پا می

 فرماید:تعالی می و لباسی ندارند و ختنه نشده هستند. الله 

َٰعِليِنَ ﴿... فَ كُنَّا  إنَِّا  عَلَيۡنَاۚٓ  وعَۡدًا  ۚۥ  نُّعِيدُهُ خَلقٖۡ  لَ  وَّ
َ
أ نآَ 

ۡ
بدََأ ، ﴾ كَمَا 

را  }همان  آن  دوباره  کردیم  آغاز  را  آفرینش  نخست  بار  که  گونه 
ای است بر عهدۀ ما که ما انجام دهندۀ آنیم{  گردانیم، وعده بازمی 

 [. ۱۰۴]انبیاء: 



 

65 

و رستاخیز، حق و ثابت است و کتاب و سنت و اجماع مسلمانان 
 بر آن دلالت دارند. 

َٰلكَِ لمََي تُِونَ  ﴿  فرماید:الله تعالی می  ثُمَّ إنَِّكُمۡ   15ثُمَّ إنَِّكُم بَعۡدَ ذَ
}سپس شما بعد از آن قطعا خواهید مرد *   ﴾16تُبۡعَثُونَ  يوَۡمَ ٱلقِۡيََٰمَةِ  

-۱۵]مؤمنون:  آنگاه شما در روز رستاخیز برانگیخته خواهید شد{  
۱۶.] 

»يُحْشَرُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فرماید:  و پیامبر صلی الله علیه وسلم می 

نشده  »مردم در روز قیامت پابرهنه و لخت و ختنه،  حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًَ«
 ]متفق علیه[شوند«. محشور می 

مقتضای حکمت   آن  و  دارند؛  اجماع  آن  ثبوت  بر  مسلمانان  و 
است؛ زیرا لازم است که الله تعالی برای این مردمان معادی قرار دهد، 

ی پیامبران بدان مکلف نموده، جزا  تا آنان را به سبب آنچه به وسیله
 فرماید: دهد. الله تعالی می 

نَّكُمۡ إلِيَۡنَا لاَ ترُجَۡعُونَ  ﴿
َ
نَّمَا خَلقَۡنََٰكُمۡ عَبَثٗا وَأ

َ
فَحَسِبۡتُمۡ أ

َ
، ﴾115أ

ایم و همانا شما به سوی ما اید که شما را بیهوده آفریده }آیا پنداشته



 

66 

نمی  گردانده  ـ    [۱۱۵]مؤمنون:  شوید؟!{  باز  پیامبرش  به  خطاب  و 
 فرماید:صلی الله علیه وسلم ـ می 

كَ إلِيََٰ مَعَادٖ ﴿ َّذِي فَرَضَ عَلَيۡكَ ٱلقُۡرۡءَانَ لرََادُّٓ }در حقیقت  ،  ﴾...إنَِّ ٱل
همان کسی که این قرآن را بر تو فرض کرد، یقینا تو را به سوی وعده  

 [.۸۵]قصص:  گرداند{ گاه باز می 

محاسبه  برای عملش  بنده  اینکه  و جزا:  به حساب  ایمان  دوم: 
جزا   آن  برای  و  شد  اجماع  میخواهد  و  سنت  و  کتاب  و  بیند؛ 

 مسلمانان بر این مهم دلالت دارند. 

می  تعالی  إيِاَبَهُمۡ  ﴿فرماید:  الله  إلِيَۡنَآ  عَلَيۡنَا   25إنَِّ  إنَِّ  ثُمَّ 
آنگاه    ﴾26حِسَابَهُم  * ماست  سوی  به  آنان  بازگشت  }درحقیقت 

 [ ۲۶- ۲۵]غاشیه:  حساب آنان بر عهدۀ ماست{

تعالي  جَاءَٓ ﴿  :وقال  وَمَن   ُۖ مۡثَالهَِا
َ
أ عَشۡرُ  فَلهَُۥ  بٱِلحۡسََنَةِ  جَاءَٓ  مَن 
يُظۡلمَُونَ   لاَ  وَهُمۡ  مِثۡلَهَا  َّا  إلِ يُجۡزَىَٰٓ  فَلاَ  ي ئَِةِ  تعالي  ﴾160بٱِلسَّ   :وقال 

ُۖ وَإِن كَانَ  ﴿ ا َٰزيِنَ ٱلقِۡسۡطَ ليَِوۡمِ ٱلۡقِيََٰمَةِ فَلاَ تُظۡلمَُ نَفۡسٞ شَيۡـ ٗ وَنضََعُ ٱلمَۡوَ
َۗ وَكَفَيَٰ بنَِا حََٰسِبيِنَ  تيَۡنَا بهَِا

َ
ِنۡ خَرۡدَلٍ أ    ﴾47مِثۡقَالَ حَبَّةٖ م 



 

67 

می  آن فرماید:  و  برابر  ده  برایش  بیاورد  نیکی  یک  }هرکس 
داده  آن جزا  اندازۀ  به  جز  بیاورد  بدی  که  و کسی  است  ]پاداش[ 

 [۱۶۰]انعام: گیرند{ شود و آنان مورد ستم قرار نمینمی

}روز قیامت، ما ترازوهای عدل را ]برای حسابرسی فرماید:  و می  
شود؛ و  کس ]کمترین[ ستمی نمی هیچنهیم؛ آنگاه به  در میان[ می 

حساب[   ]به  را  آن  باشد،  خَردَلی  دانۀ  همسنگِ  ]کردارشان[  اگر 
 [. ۴۷]انبیاء: آوریم؛ و کافی است که ما حسابرس باشیم{ می

و از ابن عمر رضی الله عنهما روایت است که پیامبر صلی الله 
فرمودند:   وسلم  كَنَفَهُ  علیه  عَلَيْهِ  فَيَضَعُ  الْمُؤْمنَِ،  يُدْنيِ  الَلَّه  أَيْ   -»إنَِّ 

فَيَقُولُ:   -سَتْرَهُ  كَذَا؟  ذَنْبَ  أَتَعْرِفُ  كَذَا؟  ذَنْبَ  أَتَعْرِفُ  فَيَقُولُ:  وَيَسْتُرُهُ: 

رَهُ بذُِنُوبهِِ، وَرَأَى فيِ نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ  ، حَتَّى إذَِا قَرَّ قَالَ: سَتَرْتُهَا    نَعَمْ أَيْ رَبِّ

ا   وَأَمَّ حَسَنَاتهِِ،  كِتَابَ  فَيُعْطَى  الْيَوْمَ،  لَكَ  أَغْفِرُهَا  وَأَنَا  نْيَا  الدُّ فيِ  عَلَيْكَ 

ذِينَ   الَّ هَؤُلََءِ  الْخَلََئقِِ:  رُؤُوسِ  عَلَى  بهِِمْ  فَيُناَدَى  وَالْمُناَفقُِونَ  ارُ  الْكُفَّ

 عَلَى الظَّالمِِينَ«  كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ، أَلََ لَعْنَةُ 
ِ
»الله به   ،[«۱۸]هود:    .اللَّه

اندازد و او را شود تا آنکه پوشش خود را بر او می مؤمن نزدیک می 



 

68 

فرماید: آیا فلان گناه را یادت است؟ آیا فلان گناه  کند و میستر می 
گوید: بله پروردگارا؛ تا آنکه از او در مورد را یادت است؟ و او می 

می  اعتراف  میگناهانش  اطمینان  خود  هلاکت  به  او  و  یابد؛  گیرد 
فرماید: آن را در دنیا بر تو پوشاندم و امروز بر تو  آنگاه خداوند می 

نیکی می نامۀ  پس  می آمرزم،  او  به  را  و  هایش  کافران  بر  اما  دهند؛ 
می زده  ندا  خلایق  جمع  در  پروردگارشان  منافقان  بر  اینها  که  شود 

 ]متفق علیه[.دروغ بستند، بدانید که لعنت الله بر ستمگران است« 

و از پیامبر صلی الله علیه وسلم به صحت رسیده که فرمودند: 
»أَنَّ مَنْ هَمَّ بحَِسَنَةٍ فَعَمِلَهَا؛ كَتَبَهَا الُلَّه عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَناَتٍ إلَِى سَبْعِ مئَِةِ 

سَيِّئَةً  الُلَّه  كَتَبَهَا  فَعَمِلَهَا؛  بسَِيِّئَةٍ  هَمَّ  مَنْ  وَأَنَّ  كَثيِرَةٍ،  أَضْعَافٍ  إلَِى  ضِعْفٍ 

انجامش  ،  وَاحِدَةً« و  بگیرد  نیکی  کار  انجام  به  تصمیم  که  »کسی 
خودش  نزد  بیشتر  تا  برابر  هفتصد  تا  پاداش  ده  برایش  الله  دهد، 

نویسد و کسی که تصمیم به انجام بدی گیرد و انجامش دهد، می
 نویسد«. الله آن را یک بدی می

و مسلمان بر ثابت بودن حساب و کتاب و جزای اعمال اجماع و 
تعالی  اتفاق  الله  زیرا  است؛  حکمت  مقتضای  این  و  دارند؛  نظر 



 

69 

ها را نازل نموده و پیامبران را فرستاده و بر بندگانش پذیرفتن و کتاب
با خود آورده را  آنچه  آنها که قبول کردن  از  به مواردی  اند و عمل 

با   عمل کردن به آنها واجب است، فرض نموده است؛ و جنگیدن 
شان  و اموال  مخالفان آن را واجب کرده و خون آنان و فرزندان و زنان 

ها  را حلال شمرده است. حال اگر حساب و جزایی نبود، همۀ این
کارهایی بیهوده بود که پروردگار حکیم از آن منزه است؛ و الله تعالی  

 فرماید:به این اشاره نموده و می 

ٱلمُۡرۡسَليِنَ  ﴿ وَلنَسَۡـ َلَنَّ  إلِيَۡهِمۡ  رسِۡلَ 
ُ
أ َّذِينَ  ٱل نَّ   6فَلَنسَۡـ َلَنَّ  فَلَنَقُصَّ

غاَئٓبِيِنَ   كُنَّا  وَمَا  بعِِلمِٖۡۖ  کسانی  ،  ﴾7عَلَيۡهِم  از  ما  که  }مسلّماً 
شان فرستاده شدند، ]دربارۀ پذیرش پیام حق[  مان[ به سوی ]پیامبران

شان  های سؤال خواهیم کرد؛ و قطعاً از پیامبران ]نیز دربارۀ پاسخ امت 
علم   با  را[  بندگان  ]کردار  یقیناً   * پرسید.  خواهیم  آنان[  دعوت  به 

کنیم؛ و ما هرگز غایب ]و غافل از احوال شان بیان می ]خود[ برای 
 [.۷-۶]اعراف: { ایم[ نبوده آنان 

سوم: ایمان به بهشت و دوزخ و اینکه این دو فرجام ابدی بندگان 



 

70 

 هستند.

مؤمنان  برای  تعالی  الله  است که  نعمت  و  رفاه  بهشت سرزمین 
متقی فراهم ساخته است، کسانی که به آنچه الله ایمان به آن را واجب  

اند و در  اند؛ و به طاعت الله و پیامبرش پرداختهنموده، ایمان آورده 
اند. در  این طاعت، برای الله مخلص بوده و از پیامبرش پیروی کرده

»مَا لََ عَيْنٌ رَأَتْ، وَلََ أُذُنٌ سَمِعَتْ، وَلََ  هاست کهبهشت انواع نعمت 

بَشَرٍ« قَلْبِ  عَلَى  دل    ،خَطَرَ  به  و  نشنیده  گوشی  و  ندیده  »چشمی 
 فرماید:الله تعالی می  انسانی خطور نکرده است«.

وْلََٰٓئكَِ هُمۡ خَيۡرُ ٱلبَۡرِيَّةِ  ﴿
ُ
َٰلحََِٰتِ أ َّذِينَ ءَامَنُواْ وعََمِلُواْ ٱلصَّ  7إنَِّ ٱل

نهََٰۡرُ خََٰلدِِينَ فيِهَآ  
َ
َٰتُ عَدۡنٖ تَجرِۡي مِن تَحۡتهَِا ٱلأۡ جَزَاؤٓهُُمۡ عِندَ رَب هِِمۡ جَنَّ

لمَِ  َٰلكَِ  ذَ عَنۡهُۚ  وَرَضُواْ  عَنۡهُمۡ   ُ ضِيَ ٱللََّّ رَّ بدَٗاُۖ 
َ
رَبَّهُۥ  أ خَشِيَ  وقال   ﴾8نۡ 

كَانوُاْ ﴿  :تعالي بمَِا   َۢ جَزَاءَٓ عۡينُٖ 
َ
أ ةِ  قُرَّ ِن  م  لهَُم  خۡفِيَ 

ُ
أ آ  مَّ نَفۡسٞ  تَعۡلمَُ  فَلاَ 

اند و اعمال صالح  }همانا کسانی که به الله ایمان آورده ،  ﴾17يَعۡمَلُونَ  
داده نزد  انجام  آنان  پاداش   * هستند  مخلوقات  بهترین  اینها  اند، 

های ]بهشت[ جاویدان است که جویبارها از زیر  پروردگارشان، باغ 



 

71 

از  الله  ماند؛  خواهند  آن  در  همیشه  است؛  جاری  آن  ]درختان[ 
]اعمال[ آنها راضی است و آنان ]نیز[ از ]پاداشِ[ او راضیند؛ و این  

]بینه:   ]مقام و پاداش،[ برای کسی است که از پروردگارش بترسد{
۷-۸ .] 

داند به ]پاس[ آنچه ]این کس نمی }هیچ فرماید:  و الله تعالی می  
می  انجام  دنیا[  در  چشممؤمنان  روشنی  مایۀ[  ]بسیار  چه  ها  دهند، 

 [. ۱۷]سجده: شان نهفته است{ برای 

اما دوزخ، سرای عذاب است که الله تعالی برای کافران ستمگر 
پیامبرانش   از  به او کفر ورزیدند و  فراهم ساخته، همان کسانی که 
سرپیچی نمودند. در آن انواع عذاب و ذلت وجود دارد که به دل هم 

 کند، خطور نمی 

تۡ  ﴿  :قال تعالي عِدَّ
ُ
ارَ ٱلَّتيِٓ أ َٰفِريِنَ  وَٱتَّقُواْ ٱلنَّ   :وقال تعالي  ﴾131للِۡكَ

عۡتَدۡناَ  
َ
ب كُِمُۡۖ فَمَن شَاءَٓ فَلۡيُؤۡمِن وَمَن شَاءَٓ فَلۡيَكۡفُرۡۚ إنَِّآ أ وَقُلِ ٱلحۡقَُّ مِن رَّ

بمَِاءٖٓ كَٱلمُۡهۡلِ  يُغَاثوُاْ  وَإِن يسَۡتَغِيثُواْ  حَاطَ بهِِمۡ سُرَادقُِهَاۚ 
َ
َٰلمِِينَ ناَرًا أ للِظَّ

وسََاءَٓتۡ  رَابُ  ٱلشَّ بئِۡسَ  ٱلوۡجُُوهَۚ  تعالي   ﴾29مُرۡتَفَقًا    يشَۡويِ  إنَِّ  ﴿  :وقال 



 

72 

عَدَّ لهَُمۡ سَعيِرًا  
َ
َٰفرِِينَ وَأ كَ

َ لعََنَ ٱلۡ َّا يَجِدُونَ    64ٱللََّّ بدَٗاُۖ ل
َ
خََٰلدِِينَ فيِهَآ أ

ا وَلاَ نصَِيرٗا   طَعۡنَا   65وَليِ ٗ
َ
يوَۡمَ تُقَلَّبُ وجُُوهُهُمۡ فيِ ٱلنَّارِ يَقُولوُنَ يََٰلَيۡتَنَآ أ

طَعۡنَا ٱلرَّسُولاَ۠ 
َ
َ وَأ   ﴾66ٱللََّّ

}از دوزخی بهراسید که برای کافران آماده فرماید:  الله تعالی می  
 [۱۳۱]آل عمران: شده است{ 

ایم  }ما برای ستمکاران آتشی آماده کردهفرماید:  و الله تعالی می  
اش آنان را از هر طرف احاطه کرده است. و اگر تقاضای  که سرا پرده

کند،  ها را بریان می آب کنند، آبی همچون فلز گداخته که صورت 
می  آنان  است{  برای  آرامگاهی  بد  چه  و  نوشیدنی  بد  چه  آورند، 

 [ ۲۹]کهف: 

می   برای فرماید:  و  و  کرده  نفرین  را  کافران  دوزخی }الله  شان 
می  جاودان  آن  در  ابد  تا  که  نموده  که  آماده  روزی  مانند. 

میهای چهره  دگرگون  دوزخ  آتش  در  پشیمانی[  شان  ]با  شود، 
]احزاب:    گویند: ای کاش از الله و پیامبر اطاعت کرده بودیم{می
۶۴-۶۶.] 



 

73 

 و ایمان به آخرت ثمرات بسیار ارزشمندی دارد، از جمله:

نخست: ایجاد رغبت در انجام طاعت و تلاش در این راه به امید 
 ثواب آن روز. 

دوم: ترس از انجام گناهان و رضایت از آنها، از ترس مجازات  
 آن روز. 

سوم: امید به نعمت و رفاه آخرت و ثواب آن، نوعی دلداری و 
تسلای خاطر در برابر چیزهایی برای مؤمن است که در این دنیا ندارد 

 دهد. یا از دست می 

کافران برانگیخته شدن پس از مرگ را انکار کردند با این ادعا  
 که چنین چیزی غیر ممکن است. 

اما این زعمی باطل است که شرع و حس و عقل دال بر بطلان 
 آن است. 

تعالی می  الله  در شرع؛  لَّن ﴿  فرماید:اما  ن 
َ
أ كَفَرُوٓاْ  َّذِينَ  ٱل زعََمَ 

قُلۡ    ْۚ ِ يُبۡعَثُوا ٱللََّّ علَىَ  َٰلكَِ  وَذَ عَمِلۡتُمۡۚ  بمَِا  لتَُنَبَّؤُنَّ  ثُمَّ  لتَُبۡعَثنَُّ  وَرَب يِ  بلَيََٰ 
}کسانی که کافر شدند، گمان بردند که هرگز برانگیخته  ، ﴾7يسَِيرٞ 



 

74 

نخواهند شد. بگو: آری؛ به پروردگارم سوگند، یقیناً ]همه[ برانگیخته  
کردید به شما خبر خواهند داد؛ و این خواهید شد؛ آنگاه از آنچه می

های آسمانی بر  [. و همۀ کتاب۷]تغابن:    ]کار[ بر الله آسان است{
 نظر دارند. این مهم اتفاق 

اما دلالت حس: الله تعالی در همین دنیا زنده شدن مردگان را به 
بندگانش نشان داده است، و در سورۀ بقره پنج مثال برای آن آمده  

 است: 

لنَ نُّؤۡمِنَ ﴿...  مثال نخست: قوم موسی، هنگامی که به او گفتند:
َ جَهۡرَةٗ   آوریم تا آنکه الله را  }به تو ایمان نمی ،  ﴾...لكََ حَتَّيَٰ نرََى ٱللََّّ

[ پس الله آنان را میراند، سپس زنده کرد؛ ۵۵]بقره:  آشکارا ببینیم{  
 فرماید:اسرائیل می باره الله تعالی خطاب به بنی و در همین

خَذَتكُۡمُ ﴿
َ
َ جَهۡرَةٗ فَأ وَإِذۡ قُلۡتُمۡ يََٰمُوسَيَٰ لَن نُّؤۡمِنَ لكََ حَتَّيَٰ نرََى ٱللََّّ

نتُمۡ تنَظُرُونَ  
َ
وَأ َٰعِقَةُ  مَوۡتكُِمۡ لعََلَّكُمۡ   55ٱلصَّ بَعۡدِ  ِنَۢ  م  بَعَثۡنََٰكُم  ثُمَّ 
}و ]به یاد آورید[ هنگامی را که گفتید: ای موسی!  ،  ﴾56تشَۡكُرُونَ  

آوریم، مگر اینکه الله را آشکارا ببینیم. پس ما هرگز به تو ایمان نمی 



 

75 

نگریستید، سپس شما را پس  که میصاعقه شما را گرفت، درحالی 
 [. ۵۶- ۵۵]بقره:  تان برانگیختیم شاید که شکرگزاری کنید{  از مرگ 

اسرائیل دربارۀ او به اختلاف مثال دوم: در داستان مقتولی که بنی 
نمودند، پس الله تعالی آنان را امر کرد تا ماده گاوی را ذبح کنند و 
با بخشی از آن به او بزنند تا به آنان بگوید چه کسی او را کشته است؛  

 فرماید:باره می الله تعالی در این 

ا كُنتُمۡ تكَۡتُمُونَ  ﴿ ُ مُخرۡجِٞ مَّ ُۖ وَٱللََّّ َٰرَٰءۡتُمۡ فيِهَا  72وَإِذۡ قَتَلۡتُمۡ نَفۡسٗا فٱَدَّ
ءَايََٰتهِۦِ  وَيرُيِكُمۡ  ٱلمَۡوۡتيََٰ   ُ ٱللََّّ يحُۡيِ  كَذََٰلكَِ  ببَِعۡضِهَاۚ  ٱضۡرِبُوهُ  فَقُلۡنَا 

}و ]به یاد آورید[ هنگامی که فردی را کشتید  ،  ﴾73لعََلَّكُمۡ تَعۡقِلُونَ  
کردید  و دربارۀ ]قاتلِ[ او به نزاع پرداختید و الله چیزی را که پنهان می 

آشکار نمود * پس گفتیم با بخشی از آن با بزنید، اینگونه الله مردگان 
دهد، باشد که تعقل پیشه کند و آیاتش را به شما نشان می را زنده می 

 [. ۷۳-۷۲]بقره: سازید{ 

خود  دیار  از  مرگ،  ترس  از  که  کسانی  داستان  در  سوم:  مثال 
گریختند و هزاران تن بودند؛ پس الله تعالی آنان را میراند، و سپس  



 

76 

 فرماید:باره می زنده کرد؛ در این 

لوُفٌ حَذَرَ ٱلمَۡوۡتِ فَقَالَ ﴿
ُ
َٰرهِمِۡ وَهُمۡ أ َّذِينَ خَرجَُواْ مِن ديَِ لمَۡ ترََ إلِيَ ٱل

َ
أ

كۡثَرَ 
َ
َ لذَُو فضَۡلٍ علَىَ ٱلنَّاسِ وَلََٰكِنَّ أ حۡيََٰهُمۡۚ إنَِّ ٱللََّّ

َ
ُ مُوتوُاْ ثُمَّ أ لهَُمُ ٱللََّّ
}آیا ندیدی کسانی را که از ترس مرگ، از  ،  ﴾243ٱلنَّاسِ لاَ يشَۡكُرُونَ  

که هزاران نفر بودند؟ پس الله به های خود بیرون شدند درحالی خانه 
مردم  بر  الله  همانا  کرد،  زنده  را  آنها  »بمیرید« سپس  آنان گفت: 

]بقره:   آورند{بخشش و فضل دارد، ولی بیشتر مردم شکر بجا نمی 
۲۴۳ .] 

مثال چهارم: در داستان آنکه از کنار روستای متروکه با مردمان 
مرده گذشت و این را بعید دانست که الله آنان را زنده بگرداند؛ پس  

این در  تعالی  الله  کرد؛  زنده  میراند، سپس  سال  را صد  او  باره  الله 
 فرماید: می

َّيَٰ يحُۡيِۦ  ﴿ ن
َ
َّذِي مَرَّ علَىََٰ قرَۡيَةٖ وَهِيَ خَاويَِةٌ علَىََٰ عُرُوشِهَا قاَلَ أ وۡ كَٱل

َ
أ

ُۥۖ قَالَ كَمۡ لبَِثۡتَُۖ  ُ مِائْةََ عاَمٖ ثُمَّ بَعَثَهُ مَاتهَُ ٱللََّّ
َ
ُۖ فَأ ُ بَعۡدَ مَوۡتهَِا هََٰذِهِ ٱللََّّ

 َّ وۡ بَعۡضَ يوَۡمِٖۖ قاَلَ بلَ ل
َ
بِثۡتَ مِائْةََ عاَمٖ فٱَنظُرۡ إلِيََٰ طَعَامِكَ قاَلَ لبَِثۡتُ يوَۡمًا أ



 

77 

وَشَرَابكَِ لمَۡ يتَسََنَّهُۡۖ وَٱنظُرۡ إلِيََٰ حِماَركَِ وَلنَِجۡعَلَكَ ءَايةَٗ ل لِنَّاسِِۖ وَٱنظُرۡ إلِيَ 
نَّ 
َ
عۡلمَُ أ

َ
ا تبَيََّنَ لهَُۥ قاَلَ أ ٱلۡعظَِامِ كَيۡفَ ننُشِزُهَا ثُمَّ نكَۡسُوهَا لحَمۡٗاۚ فَلمََّ

ِ شَيۡءٖ قدَِيرٞ  
َ علَىََٰ كُل  کس که از شهری ]ویران }یا همچون آن،  ﴾259ٱللََّّ

ها و دیوارهایش فروریخته بود گذشت. ]او با  و متروک[ که سقف
شان زنده  خود[ گفت: چگونه الله ]اهالی[ این ]دیار[ را پس از مرگ 

کند؟ پس الله او را ]به مدت[ صد سال میراند ]و[ سپس زنده  می
مانده  این حال[  او[ گفت: چه مدت ]در  به  فت: ای؟ گ کرد، ]و 

ام. فرمود: چنین »یک روز یا بخشی از یک روز ]در این حال[ مانده 
مانده  حالی[  چنین  ]در  سال  صد  و نیست؛  خوردنی  به  ای. 

ات بنگر که با گذشت زمان دگرگون نشده است و به اُلاغِ  نوشیدنی 
به   تا  کردیم  چنین  ما  است.  شده  متلاشی  چگونه  ]که  بنگر  خود 

ای ]در مورد معاد[ قرار  سؤالت پاسخ گوییم[ و تو را برای مردم نشانه 
های آن ]حیوان[ نگاه کن که چگونه آنها  استخواندهیم. ]اکنون[ به  

می پیوند  هم  به  می را  آن  بر  گوشت  سپس  و  پس  دهیم  پوشانیم. 
هنگامی که ]قدرت الهی بر زنده کردن مردگان[ برایش آشکار شد، 



 

78 

می  یقین[  ]به  تواناست{  گفت:  کاری  هر  بر  الله  که  ]بقره: دانم 
۲۵۹ .] 

الله تعالی  مثال پنجم: در داستان ابراهیم خلیل، هنگامی که از 
گرداند، پس  خواست که به او نشان دهد چگونه مردگان را زنده می 

الله به او امر نمود که چهار پرنده را ذبح کند و آنها را تکه تکه و 
های اطراف خود قرار دهد، سپس آنان را صدا بزند؛  پراکنده بر کوه

آیند.  پیوندد و به سوی ابراهیم می های پرندگان به هم میآنگاه تکه 
 فرماید:باره می الله تعالی در این 

وَلمَۡ تؤُۡمِنِۖ قَالَ ﴿
َ
ِۖ قَالَ أ رنِيِ كَيۡفَ تحُۡيِ ٱلمَۡوۡتيََٰ

َ
ِ أ َٰهـِمُۧ رَب  وَإِذۡ قاَلَ إبِرَۡ

يۡرِ فَصُرۡهُنَّ إلِيَۡكَ ثُمَّ  ِنَ ٱلطَّ رۡبَعَةٗ م 
َ
بلَيََٰ وَلََٰكِن ل يَِطۡمَئنَِّ قَلۡبِيِۖ قاَلَ فَخُذۡ أ
ِنۡهُنَّ جُزءۡٗا ثُمَّ  م  ِ جَبَلٖ 

نَّ  ٱجۡعَلۡ علَىََٰ كُل 
َ
أ وَٱعۡلمَۡ  تيِنَكَ سَعۡيٗاۚ 

ۡ
يأَ  ٱدۡعُهُنَّ 

َ عَزيِزٌ حَكِيمٞ   }و ]به یاد بیاور[ هنگامی را که ابراهیم گفت: ،  ﴾260ٱللََّّ
کنی؟ فرمود: پروردگارا! به من نشان بده چگونه مردگان را زنده می 

خواهم[ که قلبم آرام ای؟! گفت: چرا، ولی ]می مگر ایمان نیاورده 
فرمود: پس چهار پرنده را برگیر، آنگاه آنها را پیش خود قطعه بگیرد.  



 

79 

قطعه کن ]و در هم بیامیز[ سپس بر هر کوهی قسمتی از آن را بگذار،  
آیند و بدان که الله توانمند آنگاه آنها را بخوان؛ شتابان به سوی تو می 

 [. ۲۶۰]بقره: حکیم است{ 

هایی حسی و واقعی هستند دال بر امکان زنده شدن اینها همه مثال 
هایی که الله برای عیسی بن مریم قرار تر به معجزهمردگان. و پیش

شان  کرد و آنان را از قبرهای داده بود و مردگان را به اذن او زنده می
 آورد، اشاره کردیم. بیرون می 

اما دلالت عقل بر امکان برانگیخته شدن پس از مرگ، از دو وجه 
 است: 

ها و زمین و هر چیزی نخست: الله تعالی به وجود آورندۀ آسمان 
است که در آنها وجود دارد؛ آنان را از ابتدا آفریده است؛ و آنکه بر  
ناتوان   آنان  بازگرداندن  از  است،  بوده  قادر  بندگان  آغازین  خلقت 

 فرماید: نیست. الله تعالی می 

عَلَيۡهِ ﴿ هۡوَنُ 
َ
أ وَهُوَ  يعُِيدُهۥُ  ثُمَّ  ٱلخۡلَقَۡ  يَبۡدَؤُاْ  َّذِي  ٱل وقال   ﴾...وَهُوَ 

ۚۥ وعَۡدًا  ﴿...  :تعالي نُّعِيدُهُ لَ خَلقٖۡ  وَّ
َ
أ نآَ 
ۡ
بدََأ َٰعِليِنَ كَمَا  فَ كُنَّا  إنَِّا  ،  ﴾عَلَيۡنَاۚٓ 



 

80 

قبلی[ آغاز می  ]بدون نمونۀ  آفرینش را  ذاتی است که  او  کند،  }و 
نابود کردنش بازمی  گرداند[ و ]بازگرداندن از  سپس آن را ]پس از 

 [. ۲۷]روم: تر است{ آغاز کردن[ آسان 

گونه که بار نخست آفرینش را آغاز کردیم، }همان فرماید:  و می 
بازمی  را  آن  وعده دوباره  ما گردانیم،  که  ما  عهدۀ  بر  است  ای 

و امر نموده به کسانی که زنده شدن [.  ۱۰۴]انبیاء:  دهندۀ آنیم{  انجام
کنند، پاسخ داده شود و گفته  های خاکستر شده را انکار می استخوان

 شود:

عَليِمٌ  ﴿ خَلقٍۡ   ِ
بكُِل  وَهُوَ  ةِٖۖ  مَرَّ لَ  وَّ

َ
أ هَآ 

َ
نشَأ

َ
أ َّذِيٓ  ٱل يُحۡييِهَا  ، ﴾79قُلۡ 
کند که نخستین بار آن را پدید آورد  اش می }بگو: همان ذاتی زنده 

 [. ۷۹]یس: و او به هر آفرینشی داناست{ 

دوم: اینکه زمین مرده است و خفته؛ و در آن هیچ درخت و گیاه  
نازل می  آن  بر  را  باران  نیست؛ پس  به حرکت  سبزی  و زمین  سازد 

رویاند؛ و شود و در آن از هر گیاه زیبایی می آید و سبز و زنده میمی
احیای  بر  زنده گرداند،  از مرگش  را پس  آن  است  قادر  کسی که 



 

81 

 فرماید: مردگان نیز تواناست. الله تعالی می

ٱلمَۡاءَٓ  ﴿ عَلَيۡهَا  نزَلنَۡا 
َ
أ فإَذَِآ  خََٰشِعَةٗ  رۡضَ 

َ
ٱلأۡ ترََى  نَّكَ 

َ
أ ٓۦ  ءَايََٰتهِِ وَمِنۡ 

شَيۡءٖ    ِ
كُل  علَىََٰ  إنَِّهُۥ   ۚ ٱلمَۡوۡتيََٰٓ لمَُحۡيِ  حۡيَاهَا 

َ
أ َّذِيٓ  ٱل إنَِّ  وَرَبتَۡۚ  ٱهۡتَزَّتۡ 

تعالي   ﴾39قدَِيرٌ  بهِۦِ  ﴿  :وقال  نۢبَتۡنَا 
َ
فَأ بََٰركَٗا  مُّ مَاءٓٗ  مَاءِٓ  ٱلسَّ مِنَ  لنَۡا  وَنزََّ

ٱلحۡصَِيدِ   َٰتٖ وحََبَّ  نَّضِيدٞ    9جَنَّ طَلۡعٞ  َّهَا  ل باَسِقََٰتٖ  خۡلَ  زِۡقٗا   10وَٱلنَّ ر 
ٱلخۡرُُوجُ   كَذََٰلكَِ  يۡتٗاۚ  مَّ بلَدَۡةٗ  بهِۦِ  حۡيَيۡنَا 

َ
وَأ جمله  ،  ﴾11ل لِۡعِبَادِِۖ  }از 

را نشانه  فرسوده  و  خشک  زمین  که  است  این  الهی  ]قدرت[  های 
فرو میمی آن  بر  باران  درمی بینی که چون  به جنبش  و  ریزیم،  آید 

کند؛ آن ]پروردگار توانمندی[ که زمین را زنده  ]گیاهانش[ رشد می 
کند، مردگان را نیز زنده خواهد کرد. به راستی که او تعالی بر هر می

 [.۳۹]فصلت: کاری تواناست{ 

}و بارانی پر برکت از آسمان فرستادیم و فرماید: و الله تعالی می  
ها]ی میوه[ و ]مزارعِ[ دانه]های[ درو کردنی رویاندیم * و  با آن، باغ 

با خوشه اینها را[  درختان سرکشیدۀ خرما  های برهم نشسته * ]همۀ 
برای روزی بندگان ]رویانیدیم[ و با آن ]باران[ سرزمین مرده را زنده  



 

82 

 [. ۱۱- ۹]ق:  کردیم، بر آمدن ]از گور و زنده شدن نیز[ چنین است{  

دهد نیز شامل و بخشی از  ایمان به هر آنچه پس از مرگ رخ می 
 باشد مانند:ایمان به آخرت می 

)الف( فتنۀ قبر: که همان پرسش از میت پس از دفن او دربارۀ 
باشد؛ و به این ترتیب الله آنان را پروردگارش و دینش و پیامبرش می

گوید: دارد و مؤمن می اند با قول پایدار ثابت نگه می که ایمان آورده 
علیه وسلم   الله  پیامبرم محمد صلی  و  دینم اسلام  الله و  پروردگارم 

گوید: سازد و درنتیجه کافر می الله ستمگران را گمراه می و  ،  است
شنیدم دانم، می گوید: نمیدانم؛ و منافق یا متردد میهاه، هاه، نمی 

 گفتم.گویند و من هم آن را می که مردم چیزی می

از   ستمگران  متوجه  قبر  عذاب  آن:  خوشی  و  قبر  عذاب  )ب( 
 فرماید:جمله منافقان و کافران خواهد بود. الله تعالی می 

باَسِطُوٓاْ ﴿... وَٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ  ٱلمَۡوۡتِ  غَمَرََٰتِ  فيِ  َٰلمُِونَ  ٱلظَّ إذِِ  ترََىَٰٓ  وَلوَۡ 
نفُسَكُمُُۖ ٱليَۡوۡمَ تُجزَۡوۡنَ عَذَابَ ٱلهُۡونِ بمَِا كُنتُمۡ تَقُولوُنَ 

َ
خۡرجُِوٓاْ أ

َ
يدِۡيهِمۡ أ

َ
أ

عَنۡ   وَكُنتُمۡ   ِ ٱلحۡقَ  غَيۡرَ   ِ ٱللََّّ تسَۡتَكۡبرُِونَ علَىَ  کاش  ،  ﴾ءَايََٰتهِۦِ  }و 



 

83 

گرداب  در  را  می ستمکاران  مرگ  ملائکه  های  که  دیدی 
آنان[ گشودههای دست  زنند که[  اند ]و نهیب می شان را ]به سوی 

باری به سبب آنچه به تان را بیرون دهید، امروز عذاب خفت های جان 
می  الله  بر  به  ناحق  نسبت  چون  و  ورزیدید، گفتید  تکبّر  او  آیات 

 [. ۹۳]انعام: خواهید دید{ 

ارُ يُعۡرَضُونَ عَلَيۡهَا ﴿  فرماید:و الله تعالی دربارۀ آل فرعون می ٱلنَّ
شَدَّ ٱلۡعَذَابِ 

َ
دۡخِلُوٓاْ ءَالَ فرِعَۡوۡنَ أ

َ
اعَةُ أ اۚ وَيَوۡمَ تَقُومُ ٱلسَّ ا وعََشِي ٗ ،  ﴾46غُدُو ٗ

بر آن عرضه   شوند. و می}آتش ]دوزخ است[ که هر صبح و شام 
می  پا  بر  قیامت  که  میروزی  ]گفته  در  شود  را  فرعون  آل  شود[ 

 [. ۴۶]غافر:  ترین عذاب وارد کنید{سخت 

و در صحیح مسلم از زید بن ثابت رضی الله عنه روایت است که 
»فَلَوْلََ أَنْ لََ تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمودند:  

منِْهُ« أَسْمَعُ  ذِي  الَّ الْقَبْرِ  عَذَابِ  منِْ  يُسْمِعَكُمْ  أَنْ  بوَِجْهِهِ    الَلَّه  أَقْبَلَ  ثُمَّ 

النَّارِ«.  فَقَالَ: عَذَابِ  منِْ   
ِ
باِللَّه ذُوا  عَذَابِ    »تَعَوَّ منِْ   

ِ
باِللَّه نَعُوذُ  قَالُوا: 

 مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ«  النَّارِ، قَالَ:
ِ
ذُوا باِللَّه  منِْ عَذَابِ    »تَعَوَّ

ِ
قَالُوا: نَعُوذُ باِللَّه



 

84 

 منَِ الْفِتَنِ، مَا ظَهَرَ منِْهَا وَمَا بَطَنَ«  الْقَبْرِ، قَالَ:
ِ
ذُوا باِللَّه قَالُوا: نَعُوذُ    »تَعَوَّ

قَالَ: بَطَنَ،  وَمَا  منِهَْا  ظَهَرَ  مَا  الْفِتَنِ  منَِ   
ِ
فتِْنَةِ    باِللَّه منِْ   

ِ
باِللَّه ذُوا  »تَعَوَّ

الِ« جَّ الِ   الدَّ جَّ  منِْ فتِْنَةِ الدَّ
ِ
»اگر ترس این نبود که ،  قَالُوا: نَعُوذُ باِللَّه

الله می از  نکنید،  دفن  را  یکدیگر  از ]مردگان[  بخشی  خواستم که 
شنوم به شما بشنواند« سپس رو به ما  صدای عذاب قبر را که من می

کرد و فرمود: »از عذاب آتش به الله پناه ببرید«. گفتند: از عذاب 
بریم. فرمود: »از عذاب قبر به الله پناه ببرید«.  آتش به الله پناه می 

الله پناه می به الله بریم، فرمود: »از فتنهگفتند: از عذاب قبر به  ها 
ها چه پناه ببرید، هم آنچه آشکار است و هم پنهان«. گفتند: از فتنه

بریم؛ فرمود: »از فتنۀ دجال به الله  آشکار و چه پنهان به الله پناه می
 بریم. ه می پناه ببرید« گفتند: از فتنۀ دجال به الله پنا

الله تعالی می  فرماید: اما خوشی قبر برای مؤمنان صادق است. 
َّا تَخاَفُواْ ﴿ ل

َ
لُ عَلَيۡهِمُ ٱلمَۡلََٰٓئكَِةُ أ ُ ثُمَّ ٱسۡتَقََٰمُواْ تتَنََزَّ َّذِينَ قَالوُاْ رَبُّنَا ٱللََّّ إنَِّ ٱل

توُعَدُونَ   كُنتُمۡ  ٱلَّتيِ  بٱِلجۡنََّةِ  بشِۡرُواْ 
َ
وَأ تَحزَۡنوُاْ  که ،  ﴾30وَلاَ  }کسانی 

]هنگام  کردند،  پایداری  سپس  است،  الله  ما  پروردگار  گفتند: 
گویند:[ آیند، ]و میشان[ فرشتگان بر آنان فرود می فرارسیدن مرگ 



 

85 

اندوه نداشته باشید؛ و شما را بشارت باد بر بهشتی که به آن نترسید و  
 [. ۳۰]فصلت: شدید{ وعده داده می 

می ٱلحۡلُقُۡومَ  ﴿فرماید:  و  بلََغَتِ  إذَِا  حِينَئذِٖ   83فَلَوۡلآَ  نتُمۡ 
َ
وَأ

َّا تُبۡصِرُونَ    84تنَظُرُونَ  قۡرَبُ إلِيَۡهِ مِنكُمۡ وَلََٰكِن ل
َ
فَلَوۡلآَ إنِ   85وَنَحۡنُ أ
آ إنِ كَانَ مِنَ    87ترَجِۡعُونَهَآ إنِ كُنتُمۡ صََٰدِقيِنَ    86كُنتُمۡ غَيۡرَ مَدِينيِنَ   مَّ

َ
فَأ

بيِنَ  ٱلمُۡ  نعَِيمٖ    88قَرَّ وَجَنَّتُ  وَرَيۡحَانٞ  ]جان  ،  ﴾89فرََوۡحٞ  که  }آنگاه 
کنید  رسد * و شما در این هنگام نگاه می تان[ به گلوگاه می نزدیکان 

بینیند * پس اگر ]در برابر  تریم اما شما نمی * و ما از شما به او نزدیک 
نمی اعمال داده  جزا  را  تان[  او   * راست  شوید  اگر  گردانید  باز 

]در[ می پس   * باشد  مقربان  از  مرده[  ]آن  اگر  اما  پس   * گویید 
 [. ۸۹- ۸۳]واقعه:   آسایش و ریحان و باغ ]بهشت[ پرنعمت است{ 

و از بَراء بن عازب رضی الله عنه روایت است که پیامبر صلی الله 
می  قبر  در  را  ملائکه  دو  پاسخ  که  مؤمنی  دربارۀ  وسلم  دهد، علیه 

مَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِي، فَافْرِشُوهُ منَِ الْجَنَّةِ، فرمود:   »يُناَدِي مُناَدٍ منَِ السَّ

رَوْحِهَا   منِْ  فَيَأْتيِهِ  قَالَ:  الْجَنَّةِ،  إلَِى  بَابًا  لَهُ  وَافْتَحُوا  الْجَنَّةِ،  منَِ  وَأَلْبسُِوهُ 

بَصَرِهِ« مَدَّ  قَبْرِهِ  فيِ  لَهُ  وَيُفْسَحُ  ندا »ندادهنده،  وَطيِبهَِا،  آسمان  از  ای 



 

86 

ام راست گفت، پس از بهشت برای او بگسترانید و  دهد که بندهمی
از بهشت به او بپوشانید و دری به سوی بهشت برایش باز کنید؛ پس  

رسد، و تا جایی که چشمانش  از گشایش بهشت و عطر آن به او می
این را احمد و ابوداوود   شود«.بیند، برای او در قبرش گشوده میمی

 اند.در حدیثی طولانی روایت کرده

را   از اهل گمراهی به خطا رفته و عذاب و خوشی قبر  گروهی 
است.  انکار کرده مخالف واقع  این گمان که چنین چیزی  به  اند، 

گویند: اگر روی میتی را که در قبر خود است آشکار سازیم  آنان می 
 آن را چنانکه بوده خواهیم دید و قبر نه وسیع شده و نه تنگ. 

 اما بر اساس شرع و حس و عقل، این گمانی باطل است:

تر بیان شد، همگی دال بر اثبات  بر اساس شرع: نصوصی که پیش 
به   ملحق  موارد  از  قسمت )ب(  در  است.  آن  و خوشی  قبر  عذاب 

 ایمان به روز قیامت. 

و در صحیح بخاری از عبدالله بن عباس رضی الله عنهما روایت  
می که  النَّبيُِّ  "  گوید:است  الْمَدِينَةِ؛    صلى الله عليه وسلم خَرَجَ  حِيطَانِ  بَعْضِ  منِْ 



 

87 

بَانِ فيِ قُبُورِهِمَا   وَذَكَرَ الْحَدِيثَ، وَفيِهِ:   "فَسَمِعَ صَوْتَ إنِْسَانَيْنِ يُعَذَّ

الْبَوْلِ« مِنَ  يَسْتَترُِ  لََ  كَانَ  أَحَدَهُمَا  رِوَايَةٍ:  »أَنَّ  »وَأَنَّ   وَفيِ  بَوْلهِِ«  »منِْ 

باِلنَّمِيمَةِ«، يَمْشِي  كَانَ  لمُِسْلِمٍ:  الْْخَرَ  رِوَايَةٍ  منَِ   وَفيِ  يَسْتَنزِْهُ  »لََ 

نخلستان،  الْبَوْلِ« از  نخلستانی  از  وسلم  علیه  الله  صلی  های »پیامبر 
قبرهای  در  که  شنید  را  انسان  دو  صدای  که  شد  خارج  شان  مدینه 

کند که در آن آمده است:  شدند« سپس حدیث را بیان میعذاب می 
کرد« و در روایت دیگری »یکی از آن دو خود را از ادرار حفظ نمی 

 .«کرد چینی میآمده است: »از ادرار خود« و دیگری سخن 

انسان در خواب خوب می  بیند که در جایی وسیع و اما حس: 
او خوش می  به  آنجا  در  در جایی  دلباز است که  را  یا خود  گذرد، 

از آن رنجیده میتنگ و ترسناک می  شود و گاه به خاطر  بیند که 
شود، با اینکه بر بستر خود در اتاقش  بیند از خواب بیدار می آنچه می 

خوابیده است؛ همانطور که بوده است ]بدون آنکه در ظاهر تفاوتی  
الله   از همین جهت  و  است؛  برادر مرگ  و خواب  باشد[  داده  رخ 

 فرماید:تعالی خواب را نیز »وفات« نامیده است. الله تعالی می 

ُۖ فَيُمۡسِكُ ﴿ نفُسَ حِينَ مَوۡتهَِا وَٱلَّتيِ لمَۡ تَمُتۡ فيِ مَنَامِهَا
َ
َّي ٱلأۡ ُ يَتَوَف ٱللََّّ



 

88 

ي  سَمًّ مُّ جَلٖ 
َ
أ إلِيََٰٓ  خۡرَىَٰٓ 

ُ
ٱلأۡ وَيرُۡسِلُ  ٱلمَۡوۡتَ  عَلَيۡهَا  قَضَيَٰ  }الله  ،  ﴾...ٱلَّتيِ 

گیرد و ]نیز[ جان کسی را که نمرده ها را در لحظۀ مرگ می جان 
]می  به هنگام خوابش  آناست،  را که حکم  گاه جان گیرد[؛  هایی 

دارد و جانِ دیگران را تا هنگام معین  مرگ بر آنها رانده است، نگه می
 [. ۴۲]زمر: فرستد{ ]مرگ[ بازپس می 

بیند اما از نظر عقلی: کسی که در خواب است و رویای حقی می 
را   الله علیه وسلم  پیامبر صلی  بسا  با واقعیت است و چه  که مطابق 

بیند؛ و آنکه ایشان را بر اساس صفات ایشان ببیند،  چنانکه هست می 
با این حال در اتاقش و بر   درحقیقت خود ایشان را دیده است، اما 
بستر خود و دور از چیزی است که دیده است؛ حال اگر چنین چیزی 

تواند دربارۀ احوال آخرت ممکن در احوال دنیا امکان دارد، آیا نمی
 باشد؟! 

یابند کنند اگر میت نبش قبر شود، او را چنان میاما اینکه ادعا می
که بوده است و قبر نه وسیع شده و نه تنگ؛ پاسخش از چند وجه  

 است، از جمله: 



 

89 

نخست: با چنین شبهات سستی مخالفت با آنچه در شرع آمده 
درست نیست؛ شبهاتی که اگر مخالف خود در آنچه شرع آورده، 

 برد. و گفته شده: چنانکه باید دقت کند، به بطلان آن پی می 

 کنند، چه بسیارند آنان که با سخن درست مخالفت می 

 حال آنکه اشکالش در فهم غلط است. 

دوم: احوال برزخ از امور غیب است که حس قادر به درک آن 
شد دیگر ایمان به غیب  نیست؛ و اگر چنین چیزی با حس درک می 

برابر  فایده  آن  به  باور  در  منکران،  و  غیب  به  مؤمنان  و  نداشت  ای 
 شدند. می

سوم: عذاب قبر و خوشی آن و وسیع شدن و تنگ شدن قبر را 
کند نه دیگران؛ و این چنان است که شخص تنها خود میت حس می 

بیند که مثلا در جایی تنگ و ترسناک یا در جایی  در خواب خود می 
در محل  را  او  او هستند  اطراف  و کسانی که  است؛  و خرم  وسیع 

بینند که از آنجا تکان نخورده و در اتاقش و روی فرشش  خوابش می 
که میان  باشد. و پیامبر صلی الله علیه وسلم درحالی و زیر پتویش می 

شنید شد؛ و صدای وحی را مییاران خود بود، بر ایشان وحی نازل می



 

90 

شنیدند؛ و چه بسا فرشته به شکل یک مرد در و اصحابش آن را نمی 
دیدند و صدایش  شد و اصحاب آن مرد را نمی برابر ایشان آشکار می 

 شنیدند.را نیز نمی 

هایی است که الله برای آنان چهارم: درک بندگان به اندازۀ توانایی 
نمی  آنان  و  است؛  داده  کنند. قرار  درک  را  موجودات  همۀ  توانند 

های هفتگانه و زمین و هر چه در آنهاست و هر چیزی، الله را آسمان 
گوید که الله تعالی گاه صدای آن تسبیح را به تسبیحی حقیقی می

حال صدای این  شنواند، اما با این  هریک از بندگانش که بخواهد می
 فرماید: باره می تسبیح از ما پنهان است؛ الله تعالی در این 

رۡضُ وَمَن  ﴿
َ
بۡعُ وَٱلأۡ َٰتُ ٱلسَّ مََٰوَ َّا تسَُب حُِ لهَُ ٱلسَّ ِن شَيۡءٍ إلِ ۚ وَإِن م  فيِهِنَّ

َّا تَفۡقَهُونَ تسَۡبيِحَهُمۡ  های هفتگانه }آسمان ،﴾...يسَُب حُِ بِحمَۡدِهۦِ وَلََٰكِن ل
ستایند؛ و هیچ چیز  و زمین و هرکس در آنهاست او را به پاکی می 

کند؛ ولی شما تسبیح آنان را  نیست مگر آنکه او را به پاکی یاد می 
در [  ۴۴]اسراء:  یابید{  درنمی به همین شکل  نیز  و جنیان  شیاطین 

حال آمد و شد به زمین هستند؛ و جنیان به حضور پیامبر ـ صلی الله  
برای  ایشان گوش سپردند و سپس  قرائت  به  و  آمدند  ـ  علیه وسلم 



 

91 

هشدار نزد قوم خویش بازگشتند، با این همه آنان از ما پنهان هستند؛  
 فرماید:باره می الله تعالی در این 

ِنَ ٱلجۡنََّةِ  ﴿ بوََيۡكُم م 
َ
خۡرَجَ أ

َ
يۡطََٰنُ كَمَآ أ يََٰبَنيِٓ ءَادَمَ لاَ يَفۡتنَِنَّكُمُ ٱلشَّ

َٰكُمۡ هُوَ وَقَبيِلهُُۥ مِنۡ   إنَِّهُۥ يرََى ينَزِعُ عَنۡهُمَا لبَِاسَهُمَا ليُِرِيَهُمَا سَوۡءَٰتهِِمَاۚٓ 
يََٰطِينَ  َّذِينَ لاَ يؤُۡمِنُونَ  حَيۡثُ لاَ ترََوۡنَهُمَۡۗ إنَِّا جَعَلۡنَا ٱلشَّ وۡليَِاءَٓ للِ
َ
،  ﴾27 أ

را نفریبد چنانکه   باشید که[ شیطان شما  گاه  }ای فرزندان آدم، ]آ
از تن را  دو  آن  لباس  و  بیرون کرد  از بهشت  را  مادرتان  و  شان  پدر 

شرمگاه  تا  کشید  بی ]بیرون[  دهد.  نشان  آنان  به  را  و  شان  او  تردید 
بینند. به راستی که بینید، شما را می گروهش، از جایی که آنها را نمی

داده  قرار  کسانی  دوستان  را  شیاطین  نمی ما  ایمان  که  آورند{  ایم 
گیرد، و چون ادراک خلق همۀ موجودات را در بر نمی [  ۲۷]اعراف:  

امر   هر  که  نیست  احساسش  درست  اما  شده  اثبات  که  را  غیبی 
 کنند، انکار کنند.نمی

*** 

  



 

92 

 ایمان به تقدیر 

ی دال(: تقدیر الله تعالی برای کائنات است، چنانکه قَدَر )با فتحه
 در علمش گذشته و حکمتش اقتضا کرده است. 

 گیرد: ایمان به قَدَر چهار امر را در بر می

نخست: ایمان به اینکه الله تعالی به هر چیزی عالم است، علم به  
کلیات و جزئیات، علم ازلی و ابدی، چه آن چیز متعلق به کارهای 

 خودش باشد، یا کارهای بندگان.

دوم: ایمان به اینکه الله تعالی آن را در لوح محفوظ نوشته است؛  
 فرماید:و دربارۀ این دو الله تعالی می 

َٰلكَِ فيِ كتََِٰبٍِۚ ﴿ رۡضِِۚ إنَِّ ذَ
َ
مَاءِٓ وَٱلأۡ َ يَعۡلمَُ مَا فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللََّّ

َ
لمَۡ تَعۡلمَۡ أ

َ
أ

ِ يسَِيرٞ   َٰلكَِ علَىَ ٱللََّّ ای که الله آنچه را در آسمان  }آیا ندانسته،  ﴾70إنَِّ ذَ
گمان ]همۀ[ اینها در کتابی ]ثبت[ است.  داند؟ بی و زمین است می 

 [. ۷۰]حج: مسلماً این ]کار[ بر الله آسان است{ 

و در صحیح مسلم از عبدالله بن عمرو العاص ـ رضی الله عنهما 
الله ـ صلی الله علیه وسلم ـ  ـ روایت است که می  گوید: از رسول 



 

93 

می که  يَخْلُقَ فرمود:  شنیدم  أَنْ  قَبْلَ  الْخَلََئقِِ  مَقَادِيرَ  الُلَّه  »كَتَبَ 

سَنَةٍ« أَلْفَ  بخَِمْسِينَ  وَالْْرَْضَ  مَوَاتِ  را  ،  السَّ خلایق  تقدیرهای  »الله 
 ها و زمین نوشته است«. پنجاه هزار سال پیش از آفرینش آسمان 

وجود  الهی  مشیت  با  جز  کائنات  همۀ  اینکه  به  ایمان  سوم: 
نخواهند داشت، چه آنهایی که متعلق به فعل اویند و چه آنهایی که 
متعلق به فعل مخلوقات هستند. الله تعالی دربارۀ آنچه متعلق به فعل  

 فرماید:اوست می 

ُ مَا  ﴿...  :وقال    ﴾...وَرَبُّكَ يَخۡلقُُ مَا يشََاءُٓ وَيخَۡتَارُ ﴿  ﴾يشََاءُٓ وَيفَۡعَلُ ٱللََّّ

رحَۡامِ كَيۡفَ يشََاءُٓ ﴿  :وقال
َ
رُِكُمۡ فيِ ٱلأۡ َّذِي يصَُو  وقال تعالي فيما   ﴾...هُوَ ٱل

المخلوقين بفعل  عَلَيۡكُمۡ ﴿...  :يتعل ق  لسََلَّطَهُمۡ   ُ ٱللََّّ شَاءَٓ  وَلوَۡ 
ُۖ فذََرۡهُمۡ وَمَا يَفۡتَرُون﴿...  :وقال ﴾...فَلقَََٰتَلُوكُمۡ   ﴾ وَلوَۡ شَاءَٓ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ

آفریند و ]هر چه بخواهد[ بر }و پروردگار تو هر چه بخواهد می 
 [. ۶۸]قصص: گزیند{ می

انجام میفرماید:  و می  الله هر چه بخواهد  ]ابراهیم:   دهد{}و 
۲۷ ] 



 

94 

ها شکل  }اوست که شما را هرگونه بخواهد در رحِمفرماید:  و می 
[ و دربارۀ آنچه مربوط به فعل بندگان است،  ۶]آل عمران:  دهد{  می
 فرماید: می

کند، تا با شما پیکار  }و اگر الله بخواهد، آنان را بر شما مسلط می  
 [ ۹۰]نساء: کنند{ 

کردند خواست، چنین نمی }و اگر پروردگارت می فرماید:  و می 
 [. ۱۱۲]انعام: زنند رها کن{ پس آنان را با آنچه افترا می 

چهارم: ایمان به اینکه همۀ کائنات با ذات و صفات و حرکات  
 فرماید:تعالی هستند. پروردگار متعال می خود، آفریدۀ الله  

ِ شَيۡءٖ وَكيِلٞ  ﴿
ِ شَيۡءِٖۖ وَهُوَ علَىََٰ كُل 

ُ خََٰلقُِ كُل   :وقال سبحانه﴾62ٱللََّّ
رَهۥُ تَقۡدِيرٗا﴿...  ﴾ وخََلقََ كُلَّ شَيۡءٖ فَقَدَّ

}الله آفریدگار همه چیز است و او بر همه چیز نگهبان است{   
 [ ۶۲]زمر: 

}و همه چیز را آفریده است و اندازۀ هر چیز را ـ  فرماید:  و می  



 

95 

و به نقل  [  ۲]فرقان:  باشد ـ تدبیر نموده است{  چنانکه مناسبش می 
از پیامبرش ابراهیم علیه الصلاة والسلام فرموده که خطاب به قومش  

 گفت:

ُ خَلقََكُمۡ وَمَا تَعۡمَلُونَ  ﴿ }و حال آنکه الله، ]هم[ شما  ،  ﴾96وَٱللََّّ
 [. ۹۶]صافات: دهید، آفریده است{ و ]هم[ آنچه را انجام می 

منافی این نیست که و ایمان به قَدَر ـ چنانکه توصیف نمودیم ـ  
اش، دارای مشیت و قدرتی باشد؛ زیرا بنده هم در کارهای اختیاری 

 هم شرع و هم واقعیت دال بر اثبات آن است. 

 فرماید: اما شرع: الله تعالی دربارۀ مشیت بنده می 

مَـ َاباً﴿... رَب هِۦِ  إلِيََٰ  خَذَ  ٱتَّ شَاءَٓ  َّيَٰ ﴿...  :وقال  ﴾فَمَن  ن
َ
أ حَرۡثكَُمۡ  توُاْ 

ۡ
فأَ

القدرة  ﴾...شِئۡتُمۡ  في  وَٱسۡمَعُواْ ﴿  :وقال  ٱسۡتَطَعۡتُمۡ  مَا   َ ٱللََّّ فٱَتَّقُواْ 
 ْ طِيعُوا

َ
كَسَبَتۡ  ﴿  :وقال  ﴾...وَأ مَا  لهََا  وسُۡعَهَاۚ  َّا  إلِ نَفۡسًا   ُ ٱللََّّ يكَُل فُِ  لاَ 

 ﴾ ...وعََلَيۡهَا مَا ٱكۡتسََبَتۡ 

پروردگارش    سوی  به  بازگشتی  راه  بخواهد  که  هرکس  }پس 



 

96 

 . [ ۳۹]نبا: برگزیند{ 

می  میفرماید:  و  که  هرگونه  خود }پس  کشتزار  به  خواهید 
 . [ ۲۲۳]بقره: درآیید{ 

می   قدرت  دربارۀ  دارید فرماید:  و  توان  در  که  جایی  تا  }پس 
 .[۱۶]تغابن: تقوای الله را پیشه سازید و بشنوید و اطاعت کنید{ 

می   هیچفرماید:  و  تکلیف  }الله  توانش  اندازۀ  به  جز  را  کس 
کند. آنچه ]از خوبی[ به دست آورده به سود او و آنچه ]از بدی[ نمی

 [. ۲۸۶]بقره: به دست آورده به زیان اوست{  

می  انسانی  هر  واقع:  دلالت  قدرتی اما  و  مشیت  دارای  داند که 
دهد و ترک  ی این دو کارهای مختلف را انجام می است که به وسیله 

دهد مانند راه رفتن و کند؛ و میان آنچه با ارادۀ خودش انجام می می
اراده  بدون  می آنچه  رخ  فرق اش  دستانش،  لرزش  مانند  دهد 

گذارد، اما مشیت و قدرت بنده همه با مشیت و قدرت الله تعالی  می
 فرماید: دهند؛ زیرا الله تعالی می رخ می 

يسَۡتَقِيمَ  ﴿ ن 
َ
أ مِنكُمۡ  شَاءَٓ  ُ   28لمَِن  يشََاءَٓ ٱللََّّ ن 

َ
أ َّآ  إلِ تشََاءُٓونَ  وَمَا 



 

97 

ٱلۡعََٰلمَِينَ   در  ،  ﴾29رَبُّ  راه راست  بخواهد  از شما که  }برای کسی 
نمی  را[  ]چیزی  شما  و   * گیرد  پروردگار  پیش  آنکه  مگر  خواهید، 

و برای آنکه همۀ [  ۲۹- ۲۸]تکویر:  جهانیان ]اراده کند و[ بخواهد{  
هستی در مالکیت الله تعالی است، پس هیچ چیز در ملک او بدون  

 دهد.علم و مشیتش رخ نمی 

ای برای بنده ایمان به تقدیر ـ چنانکه توصیف نمودیم ـ هیچ بهانه 
کند، و از این بابت  گناهان ایجاد نمی جهت ترک واجبات یا انجام  

استدلال او به تقدیر )برای انجام گناهان و ترک واجبات( از چند وجه  
 اشتباه است: 

می که  تعالی  حق  سخن  این  َّذِينَ ﴿  فرماید:نخست:  ٱل سَيَقُولُ 
ِۚ كَذََٰلكَِ  مۡنَا مِن شَيۡءٖ شۡرَكۡنَا وَلآَ ءَاباَؤُٓناَ وَلاَ حَرَّ

َ
ُ مَآ أ شۡرَكُواْ لوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ

َ
أ

ِنۡ عِلمٖۡ  َۗ قُلۡ هَلۡ عِندَكُم م  سَنَا
ۡ
بأَ َّذِينَ مِن قَبۡلهِِمۡ حَتَّيَٰ ذَاقُواْ  بَ ٱل كَذَّ

تتََّبعُِ  إنِ   ُۖ لنََآ تَخرُۡصُونَ  فَتُخۡرجُِوهُ  َّا  إلِ نتُمۡ 
َ
أ وَإِنۡ  نَّ  ٱلظَّ َّا  إلِ ،    ﴾148ونَ 

خواست، نه  }کسانی که شرک ورزیدند خواهند گفت: اگر الله می
مان و ]همچنین[ چیزی را ]خودسرانه[  آوردیم و نه پدرانما شرک می 
نمی  بتحریم  آنان  از  پیش  که  کسانی  همینکردیم.  نیز  گونه  ودند 



 

98 

]پیامبران خود را[ تکذیب کردند تا عذاب ما را چشیدند. ]ای پیامبر، 
به این مشرکان[ بگو: آیا ]دانش و[ دلیلی نزدتان هست که آن را برای 
پیروی  چیزی[  ]از  پندار  جز  شما  ]درحقیقت،[  کنید؟  آشکار  ما 

و اگر تقدیر حجتی   ،[۱۴۸]انعام:    گویید{کنید و جز دروغ نمینمی
 داد.پذیرفته شده برای آنان بود، الله آنان را عذاب نمی 

رِينَ ﴿  فرماید:دوم: این سخن الله تعالی است که می ِ بشَ  رُّسُلاٗ مُّ
  ُ وكََانَ ٱللََّّ ٱلرُّسُلِِۚ  بَعۡدَ  ةُۢ  حُجَّ  ِ علَىَ ٱللََّّ للِنَّاسِ  يكَُونَ  لئَِلَّا  وَمُنذِريِنَ 

حَكِيمٗا   بشارت   ،﴾165عَزيِزًا  که  ]فرستادیم[  و }پیامبرانی  بخش 
دهنده بودند تا برای مردم پس از ]بعثت[ پیامبران، در مقابل الله  بیم

شکست  همواره  الله  و  نباشد؛  حجتی  و[  بهانه  حکیم ]هیچ  ناپذیرِ 
و اگر تقدیر برای مخالفان ]امر الهی[ حجت    ،[۱۶۵]نساء:  است{  

شد؛ زیرا مخالفت پس از ارسال  بود، با ارسال پیامبران نیز منتفی نمی
 پیامبر نیز بر اساس تقدیر الهی رخ داده است. 

سوم: آنچه بخاری و مسلم ـ و این لفظ بخاری است ـ از علی بن 
عنه روایت کرده الله  علیه ابی طالب رضی  الله  پیامبر صلی  اند که 

»مَا منِْكُمْ منِْ أَحَدٍ إلََِّ قَدْ كُتبَِ مَقْعَدُهُ منَِ النَّارِ أَوْ منَِ    وسلم فرمودند:



 

99 

قَالَ:   الْجَنَّةِ« ؟ 
ِ
اللَّه رَسُولَ  يَا  نَتَّكِلُ  أَلََ  الْقَوْمِ:  منَِ  رَجُلٌ  »لََ،   فَقَالَ 

رٌ« مُيَسَّ فَكُلٌّ  قَرَأَ:  اعْمَلُوا  وَٱتَّقَيَٰ  ﴿  ثُمَّ  عۡطَيَٰ 
َ
أ مَنۡ  ا  مَّ

َ
[.  5]ليل:   ﴾5فَأ

لَفظٍ لمُِسلمٍِ: لَهُ«  وفيِ  لمَِا خُلقَِ  رٌ  مُيَسَّ از شما نیست    ،»فَكُلٌّ  »کسی 
مگر آنکه جایگاهش در دوزخ یا در بهشت نوشته شده است«. پس  
مردی از میان جمع گفت: آیا به همین تکیه نکنیم ای رسول الله؟  

می قرار  مسیری  در  هرکس  زیرا  کنید؛  عمل  »نه،  گیرد«. فرمود: 
پیشه   تقوا  و  کرد  عطا  آنکه  }پس  کرد:  تلاوت  را  آیات  این  سپس 

»زیرا و در یکی از الفاظ مسلم آمده است:  [  ۵ساخت...{ ]لیل:  
می  قرار  مسیری  در  است«؛ هرکس  شده  خلق  آن  برای  که    گیرد 

تکیه  از  و  نمودند  به تلاش  امر  علیه وسلم  الله  پیامبر صلی  بنابراین 
 کردن به تقدیر نهی کردند.

چهارم: الله تعالی بندگان را امر و نهی کرده است و آنان را جز 
 فرماید:شان تکلیف نداده است. الله تعالی می به اندازۀ توان 

﴿ ْ طِيعُوا
َ
وَأ وَٱسۡمَعُواْ  مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ   َ لاَ يكُلَ فُِ ﴿  :وقال  ﴾...فٱَتَّقُواْ ٱللََّّ

َّا وسُۡعَهَا ُ نَفۡسًا إلِ  ﴾ ...ٱللََّّ



 

100 

سازید{    پیشه  را  الله  تقوای  دارید  توان  در  که  جایی  تا  }پس 
 . [۱۶]تغابن: 

می   هیچو  }الله  تکلیف  فرماید:  توانش  اندازۀ  به  جز  را  کس 
درواقع    ،[۲۸۶]بقره:  دهد{  نمی بود،  انجام  به  مجبور  بنده  اگر  و 

مکلف به چیزی بود که توان رهایی از آن نداشت و این باطل است؛  
اجبار   یا  فراموشی  یا  روی جهل  از  بنده  اگر  که  است  همین  برای 

نمی  نوشته  او  برای  معصیت شود، گناهی  معذور  مرتکب  زیرا  شود 
 است. 

آن  از  به مهر که کسی  رازی است سر  تعالی  الله  تقدیر  پنجم: 
یابد مگر پس از وقوع آنچه مقدر شده است؛ و ارادۀ اطلاعی نمی 

می که  کاری  برای  اتفاق  بنده  کار  آن  از  پیش  دهد  انجام  خواهد 
افتد؛ لذا ارادۀ او بر اساس دانش او از تقدیر نیست، پس استدلال  می

داند استناد تواند به آنچه نمی او به تقدیر منتفی است؛ زیرا بنده نمی
 کند.

بینیم که انسان برای به دست آوردن هرچه در این ششم: ما می 



 

101 

یابد و هرگز کند تا به آن دست می دنیا برایش مناسب است تلاش می
شود تا بعد از آن تقدیر بیند مایل نمی به سوی آنچه مناسب خود نمی 

ترک   اوست  به سود  را  آنچه  دینش  امر  در  حال چرا  کند؛  بهانه  را 
آورد و تقدیر را بهانه  کند و به آنچه زیانش را در پی دارد روی میمی
 کند؟ آیا هر دو وضعیت یکی نیست؟! می

 مثالی برای توضیح بیشتر: 

منتهی  سرزمینی  به  یکی  که  باشد  راه  دو  انسان  برابر  در  اگر 
شود که سراسر آشوب و هرج و مرج و قتل و راهزنی و تجاوز و  می

رسد سراسر نظم و ترس و گرسنگی است و دیگری به سرزمینی می
امنیت و رفاه و احترام به جان و ناموس و مال مردم، او کدام راه را 

 گزیند؟برمی 

قطعا راه دوم را برخواهد گزید که به سرزمین نظم و امنیت منتهی 
را  می ترس  و  آشوب  سرزمین  عاقلی  ندارد  امکان  هرگز  و  شود؛ 

امر  دربارۀ  چرا  پس  بود؛  این  تقدیرم  بگوید  سپس  و  کند  انتخاب 
کند و سپس  گزیند و راه بهشت را رها میآخرت، راه دوزخ را برمی 

 کند؟ تقدیر را بهانه می 



 

102 

می  را  بیمار  دیگر:  میمثالی  او  به  که  را بینیم  دارو  این  گویند 
می مصرف  را  دارو  هم  او  و  کن؛  درحالیمصرف  را کند  آن  که 

باز   است  برایش مضر  غذایی که  از خوردن  را  او  و  ندارد؛  دوست 
می می غذا  آن  از  دست  هم  او  و  درحالی دارند  دوستش  کشد،  که 

دارد؛ و همۀ اینها برای به دست آوردن شفا و سلامتی است؛ و ممکن 
یا غذای مضر را بخورد و  از نوشیدن دارو دست بکشد  نیست که 
و   الله  را  آنچه  انسان  چگونه  حال  کند؛  استدلال  تقدیر  به  سپس 

اند انجام  کند یا آنچه را نهی کردهاند ترک میپیامبرش به او امر کرده
 کند؟دهد، سپس تقدیر را بهانه میمی

بهانۀ تقدیر واجبی را ترک می  به  یا  هفتم: همان کسی که  کند 
به او دست درازی کند و مالش  دهد، اگر کسی  گناهی را انجام می 

بهانه کند و   را بگیرد، یا حرمتش را زیر پا بگذارد، سپس تقدیر را 
درازی به تقدیر الهی بود، بگوید: مرا سرزنش نکن، چون این دست

پذیرد؛ چگونه است که استدلال به تقدیر را  این استدلال را از او نمی 
پذیرد، اما در زیر پا نهادن  درازی کرده نمیبرای کسی که به او دست

 کند؟!حق الله تعالی، برای خودش به تقدیر استناد می 



 

103 

ـ   بن خطاب  عمر  المومنین  امیر  نزد  را  است که سارقی  روایت 
رضی الله عنه ـ آوردند که مستحق قطع دست بود، پس امر کرد تا  

دار ای امیر مومنان  دست او را قطع کنند که وی گفت: دست نگه 
ام! پس عمر گفت: ما هم به تقدیر که من به تقدیر الله دزدی کرده

 الله دست تو را قطع خواهیم کرد.

 بهایی دارد، از جمله:ایمان به تقدیر ثمرات بس گران 

انجام اسباب، چنانکه  تعالی هنگام  الله  به  نخست: تکیه کردن 
کند؛ زیرا هر چیز بنا بر تقدیر الله تعالی  تنها به خود سبب اتکا نمی 

 است. 

به هدفش دچار عجب و غرور   انسان در صورت رسیدن  دوم: 
داند که اسباب  شود؛ زیرا حصول آن را نعمتی از سوی الله می نمی

خیر و موفقیت را فراهم ساخته است، اما خودپسندی و اِعجاب به  
 شود شکر این نعمت را فراموش کند.خود، باعث می 

سوم: آرامش و اطمینان خاطر نسبت به تقدیرهای الهی که بر وی 
رفتن چیز که دوستش  می از دست  برای  نه  ترتیب  این  به  و  گذرد؛ 

ناراحت می  و دارد  ندارد  دوست  آنچه  آمدن  پیش  برای  نه  و  شود؛ 



 

104 

ها  ناخوشایند است؛ زیرا همۀ اینها به تقدیر الله بوده که مالک آسمان
 فرماید:باره می داد. الله تعالی در این و زمین است و قطعا رخ می 

َّا فيِ كتََِٰبٖ ﴿ نفُسِكُمۡ إلِ
َ
رۡضِ وَلاَ فيِٓ أ

َ
صِيبَةٖ فيِ ٱلأۡ صَابَ مِن مُّ

َ
مَآ أ

يسَِيرٞ    ِ ٱللََّّ علَىَ  َٰلكَِ  ذَ إنَِّ  هَاۚٓ 
َ
نَّبۡرَأ ن 

َ
أ قَبۡلِ  ِن  مَا   22م  علَىََٰ  سَوۡاْ 

ۡ
تأَ ل كَِيۡلاَ 

ُ لاَ يُحبُِّ  َٰكُمَۡۗ وَٱللََّّ ، ﴾23 كُلَّ مُخۡتَالٖ فخَُورٍ فاَتكَُمۡ وَلاَ تَفۡرحَُواْ بمَِآ ءَاتىَ
}هیچ آسیبی در زمین و یا در وجود شما روی نخواهد داد، مگر آنکه  
پیش از ایجادش، در دفتر ]علم الهی[ رقم خورده است. به راستی  
که این کار، بر الله آسان است * ]این نکته را تذکر دادیم[ تا بر آنچه 

دست  می از  به  تان  و  نخورید  افسوس  میآنرود  دست  به  آورید  چه 
ندارد{  دوست  را  فخرفروشی  متکبرِ  هیچ  الله  که  نگردید  سرمست 

مَْرِ الْمُؤْمنِِ إنَِّ أَمْرَهُ كُلَّهُ    :صلى الله عليه وسلمويقولُ النَّبيُّ    [، ۲۳- ۲۲]حدید:  
ِ

»عَجَبًا لْ

خَيْرًا   فَكَانَ  اءُ شَكَرَ  أَصَابَتْهُ سَرَّ إنِْ  للِْمُؤْمنِِ،  إلََِّ  حََدٍ 
ِ

ذَاكَ لْ خَيْرٌ، وَلَيْسَ 

لَهُ« خَيْرًا  فَكَانَ  صَبَرَ  اءُ  ضَرَّ أَصَابَتْهُ  وَإنِْ  است وضعیت  ،  لَهُ،  »عجیب 
مؤمن که همۀ امورش خیر است؛ و این ویژگی برای کسی جز مؤمن  

کند، پس برایش خیر خواهد نیست؛ اگر خوشی به او رسد شکر می



 

105 

پیشه می او رسد صبر  به  زیانی  اگر  و  ]باز[  بود  و  برایش خیر  کند 
 خواهد بود«. 

 اند:باره دو گروه به گمراهی رفتهدر این

اند که گفتند: بنده در اعمال خود مجبور است  یکی از آنها جبریه 
 و اراده و قدرتی ندارد. 

دهد، از نظر دوم: قَدَریه که گفتند: بنده در کاری که انجام می 
اراده و قدرت مستقل ]از الله[ است و مشیت الله تعالی و قدرت او  

 اثری در کار بنده ندارد. 

 پاسخ گروه نخست )جبریه( با شرع و واقع: 

بنده  برای  را  اراده و مشیت  الله تعالی  ثابت  بر اساس شرع:  اش 
تعالی   الله  است.  داده  نسبت  او  به  را  او  عمل  و  است  دانسته 

 فرماید: می

ٱلۡأٓخِرَةَ ﴿... يرُيِدُ  ن  مَّ وَمِنكُم  نۡيَا  ٱلدُّ يرُيِدُ  ن  مَّ وقال     ﴾...مِنكُم 
ب كُِمُۡۖ فَمَن شَاءَٓ فَلۡيُؤۡمِن وَمَن شَاءَٓ فَلۡيَكۡفُرۡۚ  ﴿  :تعالي وَقُلِ ٱلحۡقَُّ مِن رَّ

سُرَادقُِهَا بهِِمۡ  حَاطَ 
َ
أ ناَرًا  َٰلمِِينَ  للِظَّ عۡتَدۡناَ 

َ
أ تعالي  ﴾...إنَِّآ  نۡ ﴿  :وقال  مَّ



 

106 

َٰمٖ ل لِۡعَبيِدِ  َۗ وَمَا رَبُّكَ بظَِلَّ سَاءَٓ فَعَلَيۡهَا
َ
،  ﴾46عَمِلَ صََٰلحِٗا فَلنَِفۡسِهُِۦۖ وَمَنۡ أ

آخرت{   خواهان  برخی  و  بودند  دنیا  خواهان  شما  از  ]آل  }برخی 
 [،۱۵۲عمران: 

}بگو: ]این قرآن[ حق است از سوی پروردگارتان، فرماید:  و می 
خواهد کافر گردد؛  خواهد ایمان بیاورد و هرکس می پس هرکس می 

یش آنان را از  هاایم که سراپردهما برای ستمکاران آتشی آماده کرده
فرامی  سو  می   [،۲۹]کهف:  گیرد{  هر  کار  فرماید:  و  }هرکس 

ای انجام دهد، پس به سود خود اوست و هرکس بدی کند،  شایسته 
نمی  ستم  بندگان  به  تو هرگز  پروردگار  و  اوست  زیان  به  کند{ پس 

 [. ۴۶]فصلت: 

بر  تفاوت میان کارهای اختیاری که  انسانی  بر اساس واقع: هر 
اراده  میاساس  انجام  و اش  خرید  و  نوشیدن  و  خوردن  مانند  دهد 

دهد مانند لرزش در پی تب و  اش رخ می فروش؛ و آنچه بدون اراده
داند. او در موارد نخست فاعل است و آنها  سقوط از پشت بام را می 

اش و نه از روی جبر انجام داده است، اما  را با اختیار و از روی اراده



 

107 

اراده داده  برایش رخ  آنچه  در  ای در موارد دوم غیر مختار است و 
 نداشته است. 

 اما پاسخ گروه دوم )قَدَریه( با شرع و واقع: 

بنابر شرع: الله تعالی خالق همه چیز است و همه چیز بر اساس  
مشیت او به وجود آمده است؛ و الله تعالی در کتابش بیان نموده که 

بر   نیز  بندگان  می کارهای  رخ  او  مشیت  تعالی  اساس  الله  دهد. 
 فرماید: می

ِنَۢ  ﴿... َّذِينَ مِنَۢ بَعۡدِهمِ م  ُ مَا ٱقۡتَتَلَ ٱل بَعۡدِ مَا جَاءَٓتۡهُمُ وَلوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ
ن كَفَرَۚ وَلوَۡ شَاءَٓ   نۡ ءَامَنَ وَمِنۡهُم مَّ ٱلبَۡي نََِٰتُ وَلََٰكِنِ ٱخۡتَلفَُواْ فمَِنۡهُم مَّ

مَا يرُيِدُ  يَفۡعَلُ   َ وَلََٰكِنَّ ٱللََّّ ٱقۡتَتَلُواْ  مَا   ُ وَلوَۡ شِئۡنَا ﴿  :وقال تعالي   ﴾ٱللََّّ
مِنَ  جَهَنَّمَ  مۡلأََنَّ 

َ
لأَ مِن يِ  ٱلقَۡوۡلُ  حَقَّ  وَلََٰكِنۡ  َٰهَا  هُدَى نَفۡسٍ  كُلَّ  لَأٓتيَۡنَا 

جۡمعَِينَ 
َ
   ﴾13ٱلجِۡنَّةِ وَٱلنَّاسِ أ

خواست، کسانی که بعد از آنها آمدند پس از آن  }و اگر الله می  
جنگیدند؛ شان آمد، با یکدیگر نمی های روشنی که برای ]همه[ نشانه

ولی ]با هم[ اختلاف کردند و برخی از آنان ایمان آوردند و برخی  



 

108 

جنگیدند؛ خواست، ]هرگز[ با هم نمی کفر ورزیدند؛ و اگر الله می
 . [ ۲۵۳]بقره: دهد{ خواهد، انجام می ولی الله آنچه را می 

دادیم خواستیم به هرکس هدایتش را می }و اگر می فرماید:  و می  
و لکن سخن )و وعدۀ( من حق است که جهنم را از جنیان و آدمیان 

 [. ۱۳]سجده: کنم{ همگی پُر می

اما از نظر عقلی: همۀ جهان در مالکیت الله تعالی است و انسان 
الله است و ممکن  نیز بخشی از این جهان است؛ پس در مالکیت 
نیست که مملوک در ملک مالک تصرف کند مگر به اذن و مشیت  

 او.

*** 

  



 

109 

 اهداف عقیدۀ اسلامی 

شود، از جمله: »آنچه »هدف« در لغت بر چند معنا اطلاق می 
شود تا به سوی آن تیراندازی شود و هر  هدف تیراندازی قرار داده می

 چیزی که مقصود است«. 

اهداف عقیدۀ اسلامی همان مقاصد و غایات با ارزش آن است  
آیند؛ این اهداف پرشمارند  که در صورت تمسک به آن، به دست می 

 و گوناگون، از جمله:

اول: خالص گرداندن نیت و عبادت تنها برای الله تعالی؛ زیرا او 
خالق است و شریکی ندارد، پس واجب است که قصد و عبادت  

 تنها برای او باشد. 

دوم: آزاد گرداندن عقل و اندیشه از آشوب ناشی از تهی بودن 
دل از این عقیده؛ زیرا آنکه دلش از این باور درست خالی باشد، یا  

پرست است و یا در ای خالی است و ماده به طور کلی از هر عقیده
 هزارتوی عقاید گمراه و باورهای خرافی سرگردان است. 

اش نگران سوم: آسایش درونی و فکری، چنانکه روان و اندیشه 



 

110 

نمی مضطرب  مرتبط  و  خالقش  به  را  مؤمن  عقیده  این  زیرا  شود؛ 
قانونگذار می و  حاکم  و  بودن  مدبر  و  او  پروردگاری  به  و  سازد؛ 

اش یابد، و سینهبودنش خشنود است؛ پس دلش به تقدیر او آرام می 
می  فراخ  اسلام  نخواهد برای  جایگزینی  هیچ  آن  جای  به  و  گردد؛ 

 خواست. 

هرگونه انحراف در عبادت الله چهارم: سلامت قصد و عمل از  
های آن ایمان به پیامبران است  تعالی یا در رفتار با خلق؛ زیرا از بنیان 

از راه و روش آنان را شامل می  به  که پیروی  از آنان  شود و پیروی 
 شود. سلامت هدف و عمل منجر می

پنجم: جدیت در امور، چنانکه به امید پاداش الهی فرصت هیچ 
بیند دهد؛ و هیچ موضع گناهی را نمیعمل نیکی را از دست نمی 

کند؛ زیرا یکی از مگر آنکه از ترس مجازات الهی از آن دوری می
 های باور او ایمان به رستاخیز و پاداش و جزای اعمال است. بنیان

ْۚ وَمَا رَبُّكَ  ﴿  فرماید:الله تعالی می  ا عَمِلُوا ِمَّ ٖ دَرَجََٰتٞ م 
بغََِٰفِلٍ وَلكُِل 

يَعۡمَلُونَ   ا  داده،  ﴾132عَمَّ انجام  آنچه  برابر  در  هریک  برای  اند }و 
  دهند، غافل نیست{ درجاتی است و پروردگارت از آنچه انجام می



 

111 

»الْمُؤْمنُِ    عَلَى هَذِهِ الْغَايَةِ فيِ قَوْلهِِ:  صلى الله عليه وسلموَقَدْ حَثَّ النَّبيُِّ    [۱۳۲]انعام:  

عِيفِ، وَفيِ كُلٍّ خَيْرٌ، احْرِصْ   منَِ الْمُؤْمنِِ الضَّ
ِ
الْقَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إلَِى اللَّه

تَقُلْ:   تَعْجِزْ، وَإنِْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلََ  ، وَلََ 
ِ
يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ باِللَّه عَلَى مَا 

رَ الُلَّه وَمَا شَاءَ فَعَلَ؛ فَإنَِّ  لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَا كَانَ كَذَا وَكَذَ  ا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَّ

يْطَانِ« الشَّ عَمَلَ  تَفْتَحُ  الله   ، )لَوْ(  نزد  و  بهتر  قوی  »مؤمن 
تر از مؤمن ضعیف است؛ و در هر دو خیر است. برای  داشتنیدوست 

آنچه به سودت است حریص باش و از الله یاری بجوی و اظهار عجز 
مص اگر  و  می نکن؛  چنین  اگر  نگو  رسید  تو  به  چنان  یبتی  کردم 

الله تقدیر نمود و هر چه بخواهد میمی بلکه بگو:  کند؛ زیرا شد، 
]مسلم آن را روایت کرده   گشاید«. »اگر« دروازۀ کار شیطان را می

 است[. 

ارزشی را ششم: ایجاد یک امت قوی که هر چیز باارزش و کم 
رسد ابایی  بخشد؛ و از آنچه در راه الله به او می برای ترسیخ دینش می 

 فرماید: باره میندارد. الله تعالی در همین

ِ وَرسَُولهِۦِ ثُمَّ لمَۡ يرَۡتاَبوُاْ وَجََٰهَدُواْ ﴿ َّذِينَ ءَامَنُواْ بٱِللََّّ إنَِّمَا ٱلمُۡؤۡمِنُونَ ٱل
َٰدِقُونَ   وْلََٰٓئكَِ هُمُ ٱلصَّ

ُ
ِۚ أ نفُسِهِمۡ فيِ سَبيِلِ ٱللََّّ

َ
َٰلهِِمۡ وَأ مۡوَ

َ
}مؤمنان ،  ﴾15بأِ



 

112 

آورده  ایمان  پیامبرش  و  الله  به  که  هستند  کسانی  و  ]حقیقی[  اند 
شان در راه الله  شان[ تردید نکردند و با مال و جان ای در ایمان]لحظه

اعتقاد و عمل[ صداقت دارند{   اینانند که ]در  برخاستند؛  به جهاد 
 [. ۱۵]حجرات: 

دست  و هفتم:  افراد  اصلاح  با  آخرت  و  دنیا  سعادت  به  یابی 
پاداش و گرامیها و دستگروه  به  تعالی در یابی  الله  الهی.  داشت 

 فرماید:باره می این

ةٗ ﴿ نثَيَٰ وَهُوَ مُؤۡمِنٞ فَلَنُحۡييَِنَّهُۥ حَيَوَٰ
ُ
أ وۡ 
َ
أ ِن ذَكَرٍ  مَنۡ عَمِلَ صََٰلحِٗا م 

يَعۡمَلُونَ   كَانوُاْ  مَا  حۡسَنِ 
َ
بأِ جۡرَهُم 

َ
أ وَلنََجۡزيَِنَّهُمۡ   ُۖ  ـ،  ﴾97طَي بَِةٗ   }هرکس 

مرد یا زن ـ که کار نیک کند و مؤمن باشد، قطعاً او را ]در دنیا[ به  
پسندیده و  پاک  میزندگانی  زنده  بر  ای  نیز[  آخرت  ]در  و  داریم 

می که  کاری  و[  ]طاعت  نیکوترین  پاداش  اساس  آنان  به  کردند، 
 [. ۹۷]نحل: دهیم{ می

اینها برخی از اهداف عقیدۀ اسلامی است. از الله خواهانیم که 
او  که  چرا  سازد،  محقق  مسلمانان  همۀ  و  ما  برای  را  اهداف  این 



 

113 

 بخشنده و گرامی است والحمدلله رب العالمین. 

درود و سلام الله بر پیامبر ما محمد و بر همۀ آل و آصحاب او 
 باد. 

 پایان یافت به قلمِ                                              

 محمد بن صالح العثیمین                                        

 ***



 

114 

 فهرست
 

 2 ......................................... ای در عقیدۀ اسلامی خلاصه 
 2 ............................................................... مقدمه 

 5 .......................................................... دین اسلام 
 13 ........................................................ارکان اسلام

 18 ............................................ های عقیدۀ اسلامی بنیان
 19 .................................................. ایمان به الله تعالی

 42 .................................................... ایمان به ملائکه 
 50 ................................................... هاایمان به کتاب 

 53 .......................................... ایمان به رسولان )پیامبران( 
 64 ...................................... ایمان به روز بازپسین )آخرت( 

 92 ...................................................... ایمان به تقدیر 
 109 ............................................ اهداف عقیدۀ اسلامی

 

 *** 



978-603-8591-65-9


	d7649afb415c21e9a2710a3dcf3f07c99fe74647d1418d74a7a05fbf0aab88f4.pdf
	غلاف موقع-رئاسة-فارسي
	blank340x481

	1ac0584fa951f53b2f1436656019ac3cfa95d26e979740dbff9c2bebe4b78f7a.pdf
	d7649afb415c21e9a2710a3dcf3f07c99fe74647d1418d74a7a05fbf0aab88f4.pdf
	غلاف ظهري فارسي


