
) انِ يمَ  الإِ
لِ
و حُ أُصُ رْ يَّة )شَ

مِ
 لَا سْ

 الإِ
ةِ
 يدَ

قِ
 ي العَ

فِ
ةٌ  بذَ اردوأردونُ

تصر تعارف
يده كا مخ

اسلامى عق
) )شرح اصولِ ایمان

مہ  علّا
خ
ی

لش
یلۃ ا

فض
یمین

ث لع
لح ا محمد بن صا





 

 

انِ(   نبُذَةٌ فِي العَقييدَةي الإيسْلََمييَّة  صُولِ الِإيمر
ُ
حُ أ ْ  )شَر

 

ي د ه كا مختصر تعارف 
عق
 )شرح اصولِ ایمان(     اسلامى 

 

مَة  يخ العَلََّ يلَة الشَّ يقَلَم فَضي  ب

دي بنْي صَاليحٍ العُثَيميين  مَُُمَّ

يلمُْسْليميين  يهْي وَل َ يوَالِي ُ لََُ وَل  غَفَرَ اللََّّ

 

 تالیف:فضیلۃ الشیخ علّامہ

 محمد بن صالح العثیمین

 اللہ تعالیٰ ان کی، ان کے والدین اور تمام مسلمانوں کی مغفرت فرمائ 



 

2 

ِ الرهحْْرنِ الرهحِيمِ   بِسْمِ اللَّه

 مقدّمہ 

تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں، ہم اس کی تعریف بیان کرتے ہیں، اسی سے 

کی طرف  اسی  اور  ہیں  مانگتے  اپنے گناہوں کی بخشش  اسی سے  مدد چاہتے ہیں، 

اعمال کی برائیوں  اور اپنے  اور ہم اپنے نفسوں کی شرارتوں  متوجہ ہوتے ہیں، 

اللہ تعالی ہدایت دے دے، اسے کوئی   سے اللہ کی پناہ طلب کرتے ہیں، جسے 

والا   دینے  ہدایت  کوئی  اسے  دے،  کر  وہ گمراہ  اور جسے  والا نہیں،  گمراہ کرنے 

نہیں۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبودِ بر حق نہیں، وہ تنہا ہے، 

اس كا کوئی شریک نہیں، اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد صلى الله عليه وسلم اس کے بندے  

اہلِ خانہ  اور رسول ہیں، اللہ تعا درود وسلام نازل فرمائ آپ پر، آپ کے  لیٰ 

کرنے   پیروی  کی  ان  ساتھ  کے  اور بھلائی  پر،  اصحاب  کے  آپ  پر،  اولاد  اور 

 والوں پر۔

أما بعد: ’’علمِ توحید‘‘ یقینا تمام علوم میں انتہائی عالی مرتبت، سب سے جلیل  

اس  اللہ تعالیٰ،  و مطلوب علم ہے، کیونکہ اس سے  درجہ مرغوب  اور حد  القدر 

اور بندوں پر اس کے حقوق کی   اور   معرفت حاصلکے اسماء وصفات  ہوتی ہے 



 

3 

اس لیے بھی کہ ’’علمِ توحید‘‘ ہی اللہ تعالیٰ تک پہنچنے والے راستہ کی چابی اور اس 

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ متفقہ طور پر تمام رسولوں  کی تمام شریعتوں کی بنیاد ہے،

 نے اسی چیز کی دعوت دی۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

﴿ ٓ نَّهُۥ لََّٓ إيلََٰهَ إيلََّّ
َ
ٓ إيلََهۡي أ رسَۡلنَۡا مين قَبۡليكَ مين رَّسُولٍ إيلََّّ نوُحِي

َ
وَمَآ أ

ناَ۠ فَٱعۡبُدُوني  
َ
 ﴾25أ

’’تجھ سے پہلے بھی جو رسول ہم نے بھیجا اس کی طرف یہی وحی نازل فرمائی  

کرو۔‘‘  عبادت  ہی  تم سب میری  پس  برحق نہیں،  معبودِ  کوئی  سوا    کہ میرے 

 انبیاء:
ٔ
 [۔ 25 ]سورہ

اللہ تعالیٰ نے خود اپنی وحدانیت کی گواہی دی ہے، اللہ تعالیٰ کے فرشتوں 

اور اہلِ علم حضرات نے بھی اس امر کی گواہی دی ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ كا ارشاد 

 ہے:

يمََۢا  ﴿ قَائٓ مي 
ٱلعۡيلۡ وْلوُاْ 

ُ
وَأ وَٱلمَۡلََٰٓئيكَةُ  هُوَ   

إيلََّّ إيلََٰهَ  لََّٓ  نَّهُۥ 
َ
أ  ُ شَهيدَ ٱللََّّ

 هُوَ ٱلعَۡزييزُ ٱلَۡۡكييمُ 
ِۚ لََّٓ إيلََٰهَ إيلََّّ يٱلۡقيسۡطي  ﴾ 18ب

اور اہل علم اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی   ’’اللہ‘ فرشتے 

ہے، اس غالب   والانہیں اور وه عدل کے ساتھ دنیا کو قائم رکھنے    )برحق(   معبود



 

4 

کے   عبادت  کوئی  سوا  والے کے  عمران:    ئق نہیں۔‘‘لااور حکمت  آل   
ٔ
]سورہ

 [۔18

توحید کے اس بلند وبالا مقام و مرتبے کی وجہ سے ہر مسلمان پر اس كا سیکھنا، 

اور ضروری  لازم  رکھنا  كا عقیدہ  اس  اور  کرنا،  اس میں تدبر  کو سکھانا،  دوسروں 

اور  ہے، تاکہ وہ اپنے دین کو اطمینان، تسلیم ورضا اور صحیح بنیاد پر استوار کر سکے  

 اس کے ثمرات و نتائج سے بہرہ ور ہو سکے۔ 

 

ي

 

 

 واللہ ولی التوف

    مؤلف                          

*** 

  



 

5 

 دینِ اسلام 

اللہ تعالیٰ نے محمد صلى الله عليه وسلم کو مبعوث   وہ دین ہے جس کے ساتھ  دینِ اسلام 

ادیان كا خاتمہ کیا‘ اسے اپنے بندوں کے لیے مکمل  فرمایا‘ اس کے ذریعہ سابقہ 

ان کے لیے  اور  فرمایا  پر اپنی نعمت کو مکمل  ان  دین بنایا‘ اس کے ذریعے  ترین 

اور دین مقبول  اسے بطور دین پسند کیا، لہذا اس کے نزدیک اس کے سو ا کوئی 

 نہیں۔ اللہ تعالی كا ارشاد ہے: 

ي  ﴿ ٱللََّّ رَّسُولَ  ن  وَلََٰكي يجَاليكُمۡ  ر  ين  م  حَدٖ 
َ
أ بآَ 
َ
أ دٌ  مَُُمَّ كََنَ  ا  مَّ

ءٍ عَلييمٗا  ي شََۡ
ُ بيكُل  نََۧۗ وَكََنَ ٱللََّّ يـ  ﴾ 40وخََاتَمَ ٱلنَّبيي 

(  صلی اللہ علیہ وسل )")لوگو( تمہارے مردوں میں سے کسی کے باپ محمد   

اور تمام نبیوں کے ختم کرنے والے،  نہیں لیکن آپ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں 

 احزاب:   ہے۔" والااور اللہ تعالی ہر چیز كا )بخوبی( جاننے 
ٔ
 [۔40]سورہ

 ارشاد باری تعالی ہے: 

يعۡمَتِي  ﴿... ن تۡمَمۡتُ عَليَۡكُمۡ 
َ
وَأ كۡمَلتُۡ لكَُمۡ ديينَكُمۡ 

َ
أ ٱلَۡوَۡمَ 

سۡلََٰمَ ديينٗا  كُمُ ٱلۡإي
يتُ لَ  ﴾...وَرضَي

ھا رے لیے دین کو كامل کردیا اور تم پر اپنا انعام بھرپور   

م

ي

ت

’’... آج میں نے 



 

6 

ہوگیا...۔‘‘ رضامند  پر  دین ہونے  اسلام کے  ھا رے لیے 

م

ي

ت

اور      کردیا 
ٔ
]سورہ

 [۔3مائدہ:  

 ارشاد باری تعالیٰ ہے: 

سۡلََٰمُ ﴿ ي ٱلۡإي يينَ عيندَ ٱللََّّ  ﴾...إينَّ ٱلِ 

 آل عمران:  ’’بے شک اللہ کے نزدیک دین اسلام ہی ہے...‘‘ 
ٔ
 [۔19]سورہ

 نیز ارشاد باری تعالی ہے: 

رَةي مينَ  ﴿ سۡلََٰمي ديينٗا فلََن يُقۡبَلَ مينۡهُ وهَُوَ فِي ٱلۡأٓخي وَمَن يبَتَۡغي غَيَۡۡ ٱلۡإي
يينَ   ﴾ 85ٱلۡخََٰسِي

’’جو شخص اسلام کے سوا اور دین تلاش کرے، اس كا دین قبول نہ کیا جائ  

 آل عمران:  گا اور وه آخرت میں نقصان پانے والوں میں ہوگا۔‘‘
ٔ
 [۔85]سورہ

 نے تمام انسانوں پر اپنے اسی دین کو اختیار کرنا فرض قرار دیا ہے، 
ی
اللہ تعالٰ

 چنانچہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کو مخاطب کرتے ہوئ اللہ تعالی نے فرمایا: 

يي لََُۥ مُلۡكُ  ﴿ ي إيلََۡكُمۡ جََييعًا ٱلََّّ هَا ٱلنَّاسُ إينّ ي رسَُولُ ٱللََّّ يُّ
َ
أ قلُۡ يََٰٓ

ي   بيٱللََّّ فـَ َامينُواْ  وَيمُييتُُۖ  ۦ  يحُۡۡي هُوَ  إيلََّّ  إيلََٰهَ  لََّٓ   ِۖ رۡضي
َ
وَٱلۡۡ مََٰوََٰتي  ٱلسَّ



 

7 

وَٱتَّبيعُوهُ لعََلَّكُمۡ   يمََٰتيهيۦ  وَكََ ي  بيٱللََّّ يؤُۡمينُ  يي 
م ي ي ٱلََّّ

ُ
ٱلۡۡ ي  ي ٱلنَّبي  وَرسَُولَي

 ﴾ 158تَهۡتَدُونَ 

رسول    كا  اللہ  اس  کی طرف  تم سب  میں  لوگو!  اے  کہ  دیجیے  کہہ  ’’آپ 

ہوں، جس کی بادشاہی تمام آسمانوں اور زمین میں ہے، اس کے سوا کوئی عبادت 

نہیں، وہی زندگی دیتا ہے اور وہی موت دیتا ہے، سو اللہ پر ایمان لاؤ    لائقکے  

اور اس کے رسول نبی امى پر جو خود بھی اللہ پر اور اس کے احکام پر ایمان رکھتا  

 اعراف:  اتباع کرو تاکہ تم ہدایت پاؤ۔‘‘ کیہے اور اس 
ٔ
 [۔ 158]سورہ

صحیح مسلم میں حضرت ابو ہریرۃ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ 

ي    صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: ِ دٍ  نَفْسُ  »وَالَّذ هَذِهِ  لََ  بِيدَِهِ  مُُمَذ مِنْ  حَدٌ 
َ
أ بِِ  يسَْمَعُ 

إلَِذ   بِهِ  رسِْلتُْ 
ُ
أ ي  ِ باِلَّذ يؤُْمِنْ  وَلمَْ  يَمُوتُ  ثُمذ   ، انٌِِّ نصََْْ وَلََ  يَهُودِيٌّ  ةِ  مذ

ُ
الْْ

صْحَابِ النذارِ«.
َ
’’قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد صلى الله عليه وسلم   كََنَ مِنْ أ

کی جان ہے! اس امت كا کوئی بھی شخص چاہے وہ یہودی ہو یا نصرانی، اسے میری 

ایمان لائ بغیر مرجائ جس کے  پر  دین  اس  وہ  اور  ہو  اطلاع ہوئی  بعثت کی 

ا   ً

 

 ي
اہلِ جہنم میں سے ہوگا‘‘۔ساتھ مجھے بھیجا گیا ہے، تو وہ ی قی

(1) 

 
 نبینا محمد صلی اللہ علیہ وسل إلی جمیع الناس   (1)

ي

 ن برسالة
صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب وجوب الإي 

ة، حدیث نمبر : 

ي

ملي
 
ت
 ۔ 153ونسخ الملل 



 

8 

اللہ  رسول  کہ  یہ ہے  كا مطلب  ایمان  پر  اسلام  دین  ایمان:  پر  اسلام  دینِ 

صلى الله عليه وسلم پر جو کچھ بطورِ دین نازل ہوا ہے نہ صرف اس کی تصدیق کی جائ بلکہ  

)دل سے( اسے قبول کیا جائ اور اس کی پیروی کی جائ۔ اسی لیے ابو طالب 

نہ ہو سکے، جبکہ   والوں میں سے  وہ رسول اللہ  رسول اللہ صلى الله عليه وسلم پر ایمان لانے 

صلى الله عليه وسلم کے لائ ہوئ دین کی تصدیق کرتے تھے، اور اس بات کی گواہی بھی 

 دیتے تھے کہ یہ دین تمام دینوں سے بہتر ہے۔

دینِ اسلام ان تمام مصلحتوں كا ضامن ہے جن کی ضمانت سابقہ ادیان میں 

موجود تھی۔ اس دین کی امتیازی خصوصیت یہ ہے کہ یہ ہر زمانہ، ہر جگہ اور ہر  

اور قابلِ عمل ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے رسول )صلى الله عليه وسلم( کو   امت کے لیے مناسب 

 مخاطب کرتے ہوئ فرماتا ہے: 

مينَ  ﴿ يدََيهۡي  بيَۡنَ  يمَا  ل  قٗا  ي مُصَد  ي  يٱلَۡۡق  ب كيتََٰبَ 
ٱلۡ إيلََۡكَ  نزَلۡنآَ 

َ
وَأ

كيتََٰبي وَمُهَيۡمينًا عَليَۡهي 
 ﴾ ...ٱلۡ

’’اور ہم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ یہ کتاب نازل فرمائی ہے جو اپنے  

 مائدہ:   سے اگلی کتابوں کی تصدیق کرنے والی ہے اور ان کی محافظ ہے...‘‘
ٔ
]سورہ

 [۔48



 

9 

ہر امت کے لیے مناسب ہونے سے  اور  ہر جگہ  دور،  ہر  اسلام کے  دینِ 

مراد یہ ہے کہ اس دین پر قائم رہنا کسی بھی زمانہ، مقام اور قوم کی مصلحتوں کے 

منافی نہیں ہو سکتا بلکہ یہ تو ان کے عین مطابق ہے۔ اس كا مطلب ہرگز یہ نہیں  

 اور فرمانبردار ہے، جیسا کہ بعض  ہے کہ یہ دین ہر دور، ہر جگہ اور ہر قوم كا تابع

 کج فہم لوگ سمجھتے ہیں۔ 

کو کما حقہ تھام   دامن  اس کے  جو  دین ہے،  اور برحق  ایک سچا  اسلام  دینِ 

كا   تعالیٰ  اللہ  ہے،  دی  کی ضمانت  اور غلبہ  اپنی نصرت  اسے  اللہ تعالیٰ نے  لے، 

 ارشاد ہے: 

عََلَ ﴿ ظُۡهيرَهُۥ  لَي ي  ٱلَۡۡق  وَدييني  يٱلهُۡدَىَٰ  ب رسَُولََُۥ  رسَۡلَ 
َ
أ ييٓ  ٱلََّّ هُوَ 

يهيۦ وَلوَۡ كَريهَ ٱلمُۡشۡۡيكُونَ 
ييني كُ   ﴾9ٱلِ 

تاکہ    کر بھیجا  دے  دین  اور سچا  ہدایت  کو  رسول  اپنے  ’’وہی ہے جس نے 

    اسے دیگر تمام مذاہب پر غالب کر دے اگر چہ مشرکین نا خوش ہوں۔‘‘ 
ٔ
]سورہ

 [۔9صف: 

 اور ایک مقام پر ارشاد باری تعالی ہے:

َٰليحََٰتي ﴿ ٱلصَّ وعََميلوُاْ  مينكُمۡ  ءَامَنُواْ  يينَ  ٱلََّّ  ُ ٱللََّّ وعََدَ 



 

10 

قَبۡليهيمۡ  مين  يينَ 
ٱلََّّ ٱسۡتَخۡلفََ  كَمَا  رۡضي 

َ
ٱلۡۡ فِي  لَيَسۡتَخۡليفَنَّهُمۡ 

ينَۢ بَعۡدي خَوۡفيهيمۡ   لَنَّهُم م  ي يي ٱرۡتضََََٰ لهَُمۡ وَلََبَُد  ينَََّ لهَُمۡ ديينَهُمُ ٱلََّّ وَلََُمَك 
اۚ وَمَن كَفَرَ بَعۡدَ   مۡنٗاۚ يَعۡبُدُوننَِي لََّ يشُۡۡيكُونَ بِي شَيۡـ ٗ

َ
وْلََٰٓئيكَ  أ

ُ
يكَ فَأ َٰل ذَ

قُونَ   ﴾ 55هُمُ ٱلفََٰۡسي

ہیں اور نیک اعمال کیے ہیں اللہ   لائ’’تم میں سے ان لوگوں سے جو ایمان   

کو   لوگوں  ان  کہ  گا جیسے  كا خلیفہ بنائ  کہ انھیں ضرور ملک  چکا ہے  فرما  وعده 

اور یقیناً ان کے لیے ان کے دین کو مضبوطی   خلیفہ بنایا تھا جو ان سے پہلے تھے 

کے ساتھ محکم کرکے جما دے گا جسے ان کے لیے وه پسند فرما چکا ہے اور ان کے  

گے خوف   کریں  عبادت  میری  وه  گا،  دے  بدل  سے  وامان  امن  وه  کو  وخطر 

لوگ  جو  اس کے بعد بھی  نہ ٹھہرائیں گے۔  کو بھی شریک  میرے ساتھ کسی 

 نور:  ناشکری اور کفر کریں وه یقیناً فاسق ہیں۔‘‘
ٔ
 [. 55]سورہ

دینِ اسلام عقیدہ اور احکام کے اعتبار سے ایک مکمل دین ہے جو کہ مندرجہ  

 ذیل احکامات پر مبنی ہے : 

 اللہ تعالیٰ کی توحید كا حکم دیتا ہے اور شرک سے منع کرتا ہے۔  -1

 صدق اور راست بازی كا حکم دیتا ہے اور کذب بیانی سے منع کرتا ہے۔ -2



 

11 

و جور سے منع کرتا ہے۔ عدل كا معنی ایک   -3 اور ظلم  عدل كا حکم دیتا ہے 

کے   چیزوں  والی  رکھنے  اختلاف  باہم  اور  برابری  درمیان  کے  چیزوں  جیسی 

برابری نہیں جیساکہ بعض   مراد محض  کرنا ہے۔ لہٰذا عدل سے  درمیان فرق 

 مختلف لوگ خیال کرتے ہیں کہ دینِ اسلام صرف برابری كا مذہب ہے کیونکہ

اشیاء کے درمیان برابری واضح ظلم ہے جس کی اسلام میں قطعا گنجائش نہیں اور  

 نہ ہی ایسا کرنے والا قابل ستائش ہے۔

 امانت كا حکم دیتا ہے، اور خیانت سے روکتا ہے۔ -4

وعدہ پورا کرنے كا حکم دیتا ہے اور دھوکہ دہی اور بد عہدی سے منع کرتا   -5

 ہے۔

والدین کے ساتھ احسان اور بھلائی كا حکم دیتا ہے اور ان کی نافرنی سے   -6

 منع کرتا ہے۔ 

اور قطع   -7 دیتا ہے  كا حکم  داروں کے ساتھ صلہ رحمی  اور رشتہ  عزیزوں 

 رحمی سے روکتا ہے۔ 

وبد خواہی    -8 اور بد خوئی  پڑوسیوں کے ساتھ حسنِ سلوک كا حکم دیتا ہے 



 

12 

 سے منع کرتا ہے۔

خلاصۂ کلام یہ ہے کہ ’’اسلام‘‘ جملہ تمام اخلاقِ حسنہ كا حکم دیتا ہے اور تمام  

اعمال   اور تمام برے  دیتا ہے  كا حکم  ہر اچھے عمل  روکتا ہے،  اخلاق سے  برے 

 سے روکتا ہے۔

 كا ارشاد ہے: 
ی
 اللہ تعالٰ

وَينَۡهَََٰ  ﴿ ٱلۡقُرۡبَََٰ  ذيي  وَٱلۡإيحۡسََٰني وَإِيتَايِٕٓ  يٱلعَۡدۡلي  ب مُرُ 
ۡ
يأَ  َ ٱللََّّ إينَّ 

رُونَ   ِۚ يعَيظُكُمۡ لعََلَّكُمۡ تذََكَّ  ﴾90عَني ٱلفَۡحۡشَاءٓي وَٱلمُۡنكَري وَٱلۡۡغَۡي

امداد    کو  داروں  اور قرابت  اور احسان کرنے  کو انصاف  اللہ تم  ’’بے شک 

وزیادتی    ظلمدینے كا حکم دیتا ہے اور بے حیائی کے كاموں، ناشائستہ حرکتوں اور  

کرو۔‘‘ حاصل  تم نصیحت  کہ  ہے  رہا  کر  خود تمھیں نصیحتیں  وه  ہے،  روکتا    سے 

 نحل: 
ٔ
 [۔90]سورہ

  



 

13 

 اركانِ اسلام 

اركانِ اسلام سے مراد وہ پانچ بنیادیں ہیں جن پر اسلام کی عمارت قائم ہے: 

ان كا تذکرہ ابن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت میں موجود ہے کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے 

ایک    فرمایا: )اور  پر  توحید  کی  اللہ  رکھی گئی ہے:  پر  پانچ چیزوں  بنیاد  کی  ’’اسلام 

اللہ  دینا کہ  اس بات کی گواہی  روایت میں ہے: پانچ چیزوں پر رکھی گئی ہے:( 

کے سوا کوئی معبود برحق نہیں، اور محمد صلى الله عليه وسلم اللہ کے بندے اور اس کے رسول  

ایک   وزے رکھنا اور حج کرنا۔‘‘ہیں، نماز قائم کرنا، زکوٰۃ ادا کرنا، رمضان کے ر

شخص نے ’’حج‘‘ کو مقدم اور ’’رمضان کے روزوں‘‘ کو مؤخر کرتے ہوئ یوں  

بیان   اللہ عنہماروایت  رضی  عمر  بن  اللہ  عبد  تو  َ نَ‘‘ 

 

مَ
َ
ر  مُّ 
َ
 
ِ
ص
َ
و  ،
ُّ
 
 
ج
َ
ح
ْ ل

’’ا نے     کی: 

‘‘ ہے۔  فرمایا :
ُّ
 
 
ج
َ
ح
ْ ل

ا
َ
َ نَ، و

 

مَ
َ
 مُّ ر
َ
 
ِ
میں نے رسول اللہ صلى الله عليه وسلم   ’’یوں نہیں بلکہ: ’’ص

 کو اسی ترتیب کے ساتھ فرماتے ہوئ سنا۔
 (1 ) 

اللہ اور اس کے رسول صلى الله عليه وسلم کی گواہی دینا: پختہ اعتقاد کے ساتھ گواہی    -1

اللہ کے  اور محمد صلى الله عليه وسلم  ہے  کوئی معبودِ برحق نہیں  سوا  ’’اللہ تعالیٰ کے  کہ  دینا 

 
ي  صلی الله    ،8صحیح بخاری، کتاب الإي  ن، حدیث نمبر:   (1)

 

ب

 

لی

صحیح مسلم، کتاب الإي  ن، باب: قول ا

  الإسلام على خمس، حدیث نمبر: 

 

 
 ۔16علي ة وسل ب



 

14 

بندے اور اس کے رسول ہیں‘‘ تو اس كا معنی یہ ہے: اس گواہی كا مکمل اور یقینی 

اعتقاد رکھنا اور زبان سے اس گواہی کو ادا کرنا یعنی گواہی دینے والے کی گواہی  

رہا ہو۔  کر  وہ اس كا مشاہدہ  اور یقین محکم ہونا چاہیے کہ گویا  میں اس قدر پختگی 

امور  زائد  ایک سے  ہی   اس شہادت میں  ایک  اسے  کی گواہی شامل ہے‘ لیکن 

یا تو یہ ہے کہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم، اللہ تعالی کے   رکن قرار دیا گیا ہے‘ اس کی وجہ

پیغمبر ہیں، اس لیے آپ صلى الله عليه وسلم کے لیے اللہ تعالی کے بندے اور رسول ہونے 

 کی گواہی دینا شہادتِ لا الہ الا اللہ کے کمال كا حصہ ہے۔

یا پھر اس کی وجہ یہ ہو سکتی ہے کہ دونوں شہادتین اعمال کی صحت اور ان کی 

اللہ   رسول  کے  اس  اور  اخلاص  کے لیے  تعالی  اللہ  بنیاد ہیں کیونکہ  کی  قبولیت 

 صلى الله عليه وسلم کی پیروی کے بغیر کوئی عمل درست و مقبول نہیں ہو سکتا۔ 

لہٰذا معلوم ہوا اخلاص سے لا الہ الا اللہ کی شہادت مکمل ہوتی ہے اور رسول  

 اللہ کی پیروی سے محمد کے بندہ ورسول ہونے کی شہادت مکمل ہوتی ہے۔

اس عظیم شہادت کے ثمرات: دل وجان کو مخلوقوں کی غلامى سے اور انبیاء 

 سے آزادی دلانا۔  ورسل کے علاوہ کسی اور کی اتباع وفرمانبرداری 

اوقات میں  -2 اللہ تعالیٰ کی عبادت ہے جو مقررہ  یہ  ثابت   ،اقامتِ نماز: 



 

15 

 قدمى اور خاص کیفیات کے ساتھ ادا کی جاتی ہے۔

اور   سوز  كا حصول، حیا  نماز کے ثمرات: شرح صدر، آنکھوں کی ٹھنڈک 

 بری عادات سے حفاظت۔

زكاۃ کے مستحق   -3 جو  ہے  عبادت  کی  تعالیٰ  اللہ  بھی  یہ  ادائیگی:  کی  زکوٰۃ 

 اموال میں سے واجب مقدار کی ادائیگی سے پوری ہوتی ہے۔ 

اور  زکوۃ کے ثمرات: بری عادات )مثلا بخل وغیرہ( سے دلوں کی پاکیزگی 

 اسلام اور مسلمانوں کی ضرورتوں کی تکمیل۔

ماہِ رمضان کے   -4 جو  الٰہی ہے  ایک عبادتِ  یہ بھی  روزے:  رمضان کے 

دنوں میں کھانے پینے کی چیزوں اور دیگر روزہ توڑنے والی چیزوں سے اپنے آپ 

 کو روکے رکھنے سے پوری ہوتی ہے۔ 

روزے کے ثمرات: اللہ عز وجل کی رضا کی طلب میں اپنے نفس کو محبوب  

 چیزوں کو ترک کرنے كا عادی بنانا‘ اس کے جملہ فوائد میں سے ہے۔

بیت اللہ كا حج : یہ بھی اللہ تعالیٰ کی ایک عبادت ہے جو حج کے شعائر کی   -5

 ادائیگی کی غرض سے بیت اللہ الحرام کی زیارت سے پوری ہوتی ہے۔ 



 

16 

حج کے ثمرات: اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرمانبرداری کے لیے جہاں تک ہو 

فی  ’’حج‘‘ بھی جہاد  بنانا، چنانچہ  عادی  كا  وجہد  اور جسمانی جد  مالی  کو  دل  اپنے  سکے 

 سبیل اللہ ہی کی ایک قسم ہے۔ 

یاد رہے کہ اوپر ہم نے جن ’’ثمرات‘‘ كا ذکر کیا ہے، ان كا تعلق اسلام کی  

ان میں سے  پائ  کر  ذکر نہیں  ہم  جو چیزیں  اور  بنیادی )تعلیمات( سے ہے، 

بہت سی چیزیں ایسی ہیں جو ایک امت کو پاک وصاف، اللہ تعالیٰ کے دینِ حق پر  

 کرنے والی اسلامى امت بنا  ثابت قدم اور مخلوق کے ساتھ عدل و سچائی كا معاملہ

دیتی ہیں۔ کیونکہ ان کے علاوہ جو بھی شرائع اسلام ہیں ان کی درستی بھی انھی  

بنیادوں پر منحصر ہے۔ کسی امت کے حالات اس کے دینی امور کی درستی سے  

بگاڑ   دینی معاملات میں جس قدر  ہی ٹھیک ہوتے ہیں۔ چنانچہ جس امت کے 

 احوال میں کمی وبگاڑ پایا جائ گا۔ موجود ہوگا، اسی قدر اس کے 

اس  جو شخص اس بات کی وضاحت چاہتا ہو، اسے چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کے 

 ارشاد کو پڑھ لے: 

ينَ  ﴿ هۡلَ ٱلقُۡرَىَٰٓ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوۡاْ لَفَتَحۡنَا عَليَۡهيم برَكَََٰتٖ م 
َ
نَّ أ
َ
وَلوَۡ أ

بُونَ   يمَا كََنوُاْ يكَۡسي خَذۡنََٰهُم ب
َ
بوُاْ فَأ ن كَذَّ رۡضي وَلََٰكي

َ
مَاءٓي وَٱلۡۡ  96ٱلسَّ



 

17 

يمُونَ   ناَئٓ سُنَا بيَََٰتٗا وهَُمۡ 
ۡ
تييَهُم بأَ

ۡ
ن يأَ

َ
هۡلُ ٱلۡقُرَىَٰٓ أ

َ
أ مينَ 

َ
فَأ
َ
مينَ    97أ

َ
وَأ
َ
أ

سُنَا ضُحٗۡ وهَُمۡ يلَعَۡبُونَ  
ۡ
تييَهُم بأَ

ۡ
ن يأَ

َ
هۡلُ ٱلۡقُرَىَٰٓ أ

َ
مينُواْ مَكۡرَ    98أ

َ
فَأ
َ
أ

 ُ ي إيلََّّ ٱلقَۡوۡمُ ٱلخََٰۡسِي مَنُ مَكۡرَ ٱللََّّ
ۡ
يۚ فَلََ يأَ  ﴾99ونَ ٱللََّّ

’’اور اگر ان بستیوں کے رہنے والے ایمان لے آتے اور پرہیزگاری اختیار   

کرتے تو ہم ان پر آسمان اور زمین کی برکتیں کھول دیتے لیکن انھوں نے جھٹلایا 

ان بستیوں کے  لیا۔ کیا پھر بھی  کو پکڑ  ان  وجہ سے  اعمال کی  ان کے  تو ہم نے 

ان   کہ  اس بات سے بے فکر ہوگئے ہیں  والے  رات کے  رہنے  پر ہمارا عذاب 

والے  رہنے  ان بستیوں کے  کیا  اور  وه سوتے ہوں۔  وقت  وقت آپڑے جس 

اس بات سے بے فکر ہوگئے ہیں کہ ان پر ہمارا عذاب دن چڑھے آپڑے جس 

وقت کہ وه اپنے کھیلوں میں مشغول ہوں۔ کیا پس وه اللہ کی اس پکڑ سے بے فکر 

شامت ہی آگئی ہو اور کوئی بے فکر    ہوگئے۔ سو اللہ کی پکڑ سے بجز ان کے جن کی

 اعراف :  نہیں ہوتا۔‘‘
ٔ
 [۔ 99-96]سورہ

اگر تاریخ پر نظر ڈالی جائ تو اس میں عقل وخرد والوں کے لیے عبرت اور  

جن کے دلوں پر پردے نہیں پڑے ہوئ ہیں، ان کے لیے بصیرت كا بہت سا 

عا ن. 

ي

سی
م
ل

 سامان موجود ہے۔ والله ا



 

18 

 اسلامى عقیدے کی بنیاد 

اوپر بیان ہو چکا ہے ’’عقیدہ اور شریعت‘‘ كا نام ہے  ’’دینِ اسلام‘‘ جیسا کہ 

اور گزشتہ صفحات میں ہم نے دینِ اسلام کے بعض احکام کی طرف اشارہ کیا اور 

 اس کے بنیادی اركان كا ذکر کیا۔ اب ہم ’’اسلامى عقیدہ ‘‘ كا ذکر کریں گے۔

کے  اس  کتابوں،  کی  اس  فرشتوں،  کے  اس  تعالیٰ،  اللہ  عقیدہ‘‘  ’’اسلامى 

وبری تقدیر پر ایمان جیسی بنیادوں پر قائم   اور اچھی  رسولوں، آخرت کے دن 

 ہے۔

دلائل  کے  بنیادوں  ان  میں  کی سنت  اللہ صلى الله عليه وسلم  رسول  اور  کریم  قرآن 

 چنانچہ قرآنِ کریم میں اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے:  موجود ہیں،

نَّ  ﴿ ُّواْ وجُُوهَكُمۡ قيبَلَ ٱلمَۡشۡۡيقي وَٱلمَۡغۡريبي وَلََٰكي ن توَُل
َ
َّ أ لَّيسَۡ ٱلبِۡي

وَٱلكۡيتََٰبي  وَٱلمَۡلََٰٓئيكَةي  ٱلۡأٓخيري  وَٱلَۡوَۡمي  ي  بيٱللََّّ ءَامَنَ  مَنۡ   َّ ٱلبِۡي
نَۧ  يـ  ﴾...وَٱلنَّبيي 

’’ساری اچھائی مشرق ومغرب کی طرف منہ کرنے میں ہی نہیں بلکہ حقیقتاً   

اور  پر  اللہ  پر، کتاب  پر، فرشتوں  دن  پر، قیامت کے  اللہ  جو  وه شخص ہے  اچھا 



 

19 

 بقرة:    ہو...‘‘  والانبیوں پر ایمان رکھنے  
ٔ
[، اور تقدیر کے متعلق ارشاد 177]سورہ

 ہے:

يقَدَرٖ  ﴿ ب خَلَقۡنََٰهُ  ءٍ  شََۡ كَُُّ  كَمَۡحِۭ    49إينَّا  دَةٞ  وََٰحي إيلََّّ  مۡرُنآَ 
َ
أ وَمَآ 

يٱلۡۡصَََي   ﴾50ب

’’بے شک ہم نے ہر چیز کو ایک )مقرره( اندازے پر پیدا کیا ہے۔ اور ہمارا  

 قمر:  حکم صرف ایک دفعہ ہی ہوتا ہے جیسے آنکھ كا جھپکنا۔‘‘ 
ٔ
 [۔50- 49]سورہ

علیہ  ایمان کے متعلق جبریل  نے  نبی صلى الله عليه وسلم  کہ  ہے  موجود  میں  احادیث 

فرمایا: جواب میں  سوال کے  اس کے  السلام کے  پر،  اللہ  تو  کہ  یہ ہے  ’’ایمان 

فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، آخرت کے دن پر اور اچھی 

وبری تقدیر پر ایمان لائ۔‘‘
(1 ) 

 اللہ تعالیٰ پر ایمان 

 اللہ تعالیٰ پر ایمان چار اصولوں پر مشتمل ہے: 

 پہلا اصول: وجودِ باری تعالیٰ پر ایمان:

 
  القدر، حدیث  ، اور سنن ابو داود‘ کتاب السنۃ،8صحیح مسلم، کتاب الایمان، حدیث نمبر:  (1)

 

باب ف

 ۔ 4695نمبر: 



 

20 

اللہ تعالیٰ کے وجود پر عقل، فطرت، حس اور شریعت سبھی چیزیں دلالت 

 کرتی ہیں۔ 

وجودِ باری تعالیٰ کے فطری دلائل: چونکہ ہر مخلوق كا اپنے خالق پر ایمان کی 

حالت میں پیدا ہونا ایک ایسا فطری وصف ہے جو غور وفکر اور علم کے بغیر اس  

اس فطرت کے تقاضے سے ہرگز نہیں   وہ  داخل ہوتا ہے، لہٰذا  کی جبلت میں 

دے جو اسے اس فطرت سے    پھرتا الا یہ کہ کوئی اس کے دل پر ایسے نقوش بٹھا

’’ہر بچہ پھیر دیں۔ جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسل کے اس ارشاد سے واضح ہے: 

فطرت ہی پر پیدا ہوتا ہے، پھر اس کے ماں باپ اسے یہودی یا عیسائی یا مجوسی بنا  

دیتے ہیں۔‘‘
(1 ) 

وجودِ باری تعالیٰ کے عقلی دلائل: تمام مخلوقات سے پہلے خالق اور موجد   -2

كا ہونا از حد ضروری ہے کیونکہ کسی چیز كا از خود اتفاقی یا حادثاتی طور پر وجود میں  

 آ جانا قطعا ناممکن ہے۔ 

کسی نفس كا از خود وجود میں آجانا اس لیے ناممکن ہے کہ کوئی چیز خود کو پیدا 

 
ي   (1)

 

لصب

رض على ا
 
ل ي
ه
ي علي ة، و

 صل
ی

ل 
ه
ي  فمات، 

 

لصب

ا صحیح بخاری: کتاب الجنائز، باب إذا أسل 

ولد على الفطرة، وحکم 1292الإسلام، حدیث نمبر:   ، صحیح مسلم: کتاب القدر، باب معنی كل مولود ي 

، حدیث نمبر: 

 

ن
 
می
سل
م
ل

 ۔2658موت أطفال الكفار وأطفال ا



 

21 

نہیں کر سکتی کیونکہ وہ اپنے وجود سے پہلے معدوم ہوتی ہے، چنانچہ جو چیز معدوم 

 ہو وہ خالق کس طرح ہو سکتی ہے؟

ہے  آنا بھی ناممکن  وجود میں  پر  طور  حادثاتی  یا  اتفاقیہ  كا  چیز  اسی طرح کسی 

كا   کیونکہ ہر حادث )یعنی نئی چیز( کے لیے کسی محدث )یعنی وجود بخشنے والے( 

ہونا لازمى ہے۔ اس لیے بھی کہ بے مثال نظام، مناسب وہم آہنگ ترتیب،  

درمیا کے  چیزوں  تمام  کی  كائنات  اور  ومسببات  باہمی تعلق اسباب  ن مضبوط 

قطعی طور پر اس بات کی نفی کرتا ہے کہ   وارتباط کے ساتھ اس حادث كا وجود

اس كا وجود ایک حادثہ یا اتفاق ہے۔ اگر موجودات اپنے وجود کی اصل میں کسی  

اور ارتقا  ء نظام کی پابند نہیں بلکہ محض اتفاق كا نتیجہ ہوتیں تو اب تک ان کی بقا 

 کیوں کر باقاعدہ اور منظّم ہوتی؟ 

جانا  ہو  پیدا  پر  طور  حادثاتی  اور  اتفاقیہ  یا محض  خود  از  كا  ان مخلوقات  جب 

  ضرور ہے، اور 
ِ
ناممکن ہے تو یہ چیز ثابت ہو گئی کہ ان سب چیزوں كا کوئی موج 

 وہ اللہ تعالیٰ ہی ہے جو سارے جہانوں كا پروردگار ہے۔

 طور‘‘ میں یوں فرمایا 
ٔ
’’سورہ اللہ تعالیٰ نے اس عقلی اور قطعی دلیل كا تذکرہ 

 ہے:



 

22 

مۡ هُمُ ٱلخََٰۡليقُونَ ﴿
َ
ءٍ أ مۡ خُليقُواْ مينۡ غَيۡۡي شََۡ

َ
 ﴾ 35أ

’’کیا یہ بغیر کسی )پیدا کرنے والے( کے خود بخود پیدا ہوگئے ہیں ؟ یا یہ خود  

 طور:   پیدا کرنے والے ہیں؟‘‘
ٔ
 [۔35]سورہ

یعنی وہ بغیر خالق کے پیدا نہیں ہوئ، اور نہ انھوں نے اپنے آپ کو پیدا کیا   

ہے، تو ثابت ہوا کہ ضرور ان كا کوئی خالق ہے، اور وہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہی ہے۔ 

یہی وجہ ہے کہ جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ نے جب رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کو ’’سورۃ  

  سنا: الطور‘‘ کی ان آیات کی تلاوت کرتے ہوئ

ٱلخََٰۡليقُونَ  ﴿ هُمُ  مۡ 
َ
أ ءٍ  شََۡ غَيۡۡي  مينۡ  خُليقُواْ  مۡ 

َ
خَلَقُواْ   35أ مۡ 

َ
أ

رۡضَۚ بلَ لََّّ يوُقينوُنَ  
َ
مََٰوََٰتي وَٱلۡۡ مۡ    36ٱلسَّ

َ
أ يكَ  ينُ رَب  مۡ عيندَهُمۡ خَزَائٓ

َ
أ

رُونَ   ﴾37هُمُ ٱلمُۡصَۜيۡطي

’’کیا یہ بغیر کسی )پیدا کرنے والے( کے خود بخود پیدا ہوگئے ہیں ؟ یا یہ خود  

یہ   وزمین کو پیدا کیا ہے؟ بلکہ  انھوں نے ہی آسمان  والے ہیں؟ کیا  پیدا کرنے 

یقین نہ کرنے والے لوگ ہیں۔ یا کیا اُّن کے پاس تیرے رب کے خزانے ہیں ؟ 

 طور:  یا )اُّن خزانوں کے( یہ داروغہ ہیں؟‘‘
ٔ
 [۔37- 35]سورہ

اُّٹھے:  بول  وہ بے ساختہ  باوجود  اس وقت حالت شرک میں ہونے کے  تو 



 

23 

اور یہ پہلی بار تھا جب ایمان نے میرے دل میں گھر کر لیا   اڑ سا گیا،  ’’میرا دل 

تھا۔‘‘
 (1) 

مزید وضاحت کے لیے ہم یہاں ایک مثال پیش کرتے ہیں: اگر کوئی شخص 

چاروں   وبالا محل کے متعلق بتائ جس میں  اور بلند  ایسے مضبوط  کو کسی  آپ 

طرف باغات ہوں، اور ان کے درمیان نہریں جاری ہوں، تخت پوشوں، نرم  

آراستہ وپیراستہ وآرائش سے  اور ہر قسم کی تزئین  پر   ہو، ونازک بچھونوں سے 

اور جو کچھ اس میں موجود ہے بغیر کسی  اور اس کے متعلق یہ بتائ کہ یہ محل 

موجد کے خود بخود وجود میں آگیا ہے تو آپ نہ صرف اس كا انکار کریں گے اور  

اسے جھٹلادیں گے بلکہ اس کی بات کو کسی بے عقل كا قول قرار دیں گے۔ کیا  

رہ جاتا ہے کہ یہ وسیع كائنات    اس مثال کے بعد بھی اس بات كا کوئی جواز  باقی 

اور اس میں موجود زمین و آسمان، فلک وستارے، كائنات كا روشن اور بے مثال  

بنا  کی  حادثہ  یا  اتفاق  یا محض  خود  از  آگئے    نظام بغیر کسی موجد کے  وجود میں  پر 

 ہوں؟

 
 ۔4854صحیح بخاری، سورۃ الطور، حدیث نمبر:  (1)



 

24 

( وجودِ باری تعالیٰ کے شرعی دلائل: بلاشبہ تمام آسمانی کتابیں اللہ تعالیٰ 3)

ان کتبِ   احکام  جو  اور مخلوق کی مصلحتوں کے ضمن میں  شاہد ہیں  پر  وجود  کے 

ایک  کتابیں  یہ  بلاشبہ  کہ  ہیں  دلیل  کی  بات  اس  تمام  وہ  ہیں،  وارد  میں  سماویہ 

خوب جاننے والے رب کی طرف سے نہایت حکیم اور اپنی مخلوق کی مصلحتوں کو  

واقع نے تصدیق کی  امر  وارد جن تکوینی باتوں کی  ان آسمانی کتابوں میں  ہیں۔ 

کی   رب  ایسے  ایک  یہ تمام چیزیں  بلاشبہ  کہ  دلیل ہیں  کی  بات  اس  وہ بھی  ہے 

طرف سے ہیں جو ان تمام چیزوں کو وجود بخشنے پر پوری قدرت رکھتا ہے جن کے 

 دی ہے۔بارے میں اس نے خبر 

 وجودِ باری تعالیٰ کے حسی دلائل، حسی دلائل دو قسم کے ہیں:  -4

اور سنتے  پورا ہوتے ہوئ دیکھتے  کو  دعاؤں  والوں کی  دعا کرنے  )اول( ہم 

ہیں، اسی طرح انتہائی دکھ اور تکلیف میں مبتلا لوگوں کی فریاد رسی بھی ہم سے  

پر طور  یہ چیزیں قطعی  کرتی   پوشیدہ نہیں ہے۔  دلالت  پر  وجود  کے  تعالیٰ  اللہ 

 ہیں۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

 ﴾...وَنوُحًا إيذۡ ناَدَىَٰ مين قَبۡلُ فٱَسۡتَجَبۡنَا لََُۥ﴿

’’نوح کے اس وقت کو یاد کیجیے جبکہ اس نے اس سے پہلے دعا کی، ہم نے اس  



 

25 

   ء:  کی دعا قبول فرمائی...‘‘

 

 ان
ٔ
 [۔ ایک اور مقام پر ارشاد ہے: 76]سورہ

 ﴾ ...إيذۡ تسَۡتَغييثُونَ رَبَّكُمۡ فٱَسۡتَجَابَ لكَُمۡ ﴿

’’اس وقت کو یاد کرو جب کہ تم اپنے رب سے فریاد کررہے تھے، پھر اللہ  

ھا ری سن لی...‘‘

م

ي

ت

 انفال:  تعالیٰ نے 
ٔ
 [۔ 9]سورہ

نے  انھوں  روایت ہے،  اللہ عنہ سے  رضی  مالک  انس بن  صحیح بخاری میں 

جب  ہوئ’’جمعہ کے دن ایک اعرابی اس وقت )مسجد نبوی میں( داخل  فرمایا:

رہے تھے،   دے  كا خطبہ  جمعہ  کے   انہوں نبی صلى الله عليه وسلم  اللہ  اے  کیا:  عرض  نے 

رسول صلى الله عليه وسلم! )بارش نہ ہونے کی وجہ سے( تمام مال ومتاع تباہ ہو گی  اور اہل 

آپ و دعا فرمائیں۔  کی(  )بارش  ہمارے لیے  اللہ تعالیٰ سے  عیال بھوکے ہیں، 

چاروں طرف سے پہاڑوں کے   دعا فرمائی۔ چنانچہ  اور  اٹھائ  ہاتھ  صلى الله عليه وسلم نے 

اُّتر پائ تھے کہ میں نے  نہ  امڈ آئ، آپ اپنے منبر سے نیچے بھی  بادل  مانند 

۔"بارش کی بوندیں آپ کی داڑھی مبارک پر پڑتی دیکھ 
(1 ) 

کوئی   یا  وہی  ہو   دوسرےدوسرے جمعہ میں  اور عرض کیا:    ئاعرابی کھڑا 

اے اللہ کے رسول ! )بارش کی کثرت سے( ہمارے گھر منہدم ہو گئے ہیں اور  

 
، حدیث نمبر:  (1)

ي

 معة
ح
ل

وم ا  ي 

ي

طي ة

 

خ
ل

  ا

 

‘ باب الاستسقاء ف

ي

 معة
ح
ل

 ۔891صحیح بخاری، ’کتاب ا



 

26 

لیے   ہمارے  تعالیٰ سے  اللہ  آپ  لہذا  ہے،  گیا  ہو  غرق  )پانی میں(  ومتاع  مال 

)بارش تھمنے( کی دعا فرمائیں، رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے دست مبارک اٹھائ اور یہ 

’’اے اللہ! ہمارے اردگرد نازل فرما،    »اللذهُمذ حَوَالََنْاَ وَلََ عَلَينْاَ«   دعا فرمائی:

برسا۔‘‘ نہ  پر  فرمایا،   ہم  اشارہ  میں  اطراف  ادھر  ادھر  ہی  جوں  نے  آپ  پھر 

بادلوں میں شگاف پڑگیا اور وہ فورا چھٹ گئے۔
 (1)

 ۔

دعاؤں کی مقبولیت كا سلسلہ امر مشاہَد ہے یہ کبھی بند نہیں ہوا، بلکہ جو لوگ 

صدق دلی اور قبولیت کی شرائط کے ساتھ اللہ سے التجا کرتے ہیں ان کے لیے 

 دعاؤں کی قبولیت كا یہ سلسلہ آج بھی اسی طرح قائم ہے۔

)دوم( بہت سے لوگوں نے انبیاء علیہم السلام کی نشانیوں )جنھیں معجزات  

کہا جاتا ہے( كا خود مشاہدہ کیا یا )معتبر ذرائع سے( ان کے بارے میں سنا ہے۔ یہ 

معجزات ان رسولوں کے بھیجنے والے اللہ تعالیٰ کی ذات کے وجود کی قطعی دلیل 

انسانی   یہ حقائق  رکھتے ہیں۔ نیز  اللہ  کی حیثیت  تر ہیں جنہیں  بالا  قوتِ فہم سے 

 تعالیٰ نے اپنے رسولوں کی تائید ونصرت کے لیے جاری فرمایا تھا۔ 

 
، حدیث نمبر:   (1)

ي

 معة
ح
ل

ا وم  ي   

ي

طي ة

 

خ
ل

ا   

 

ف الاستسقاء  باب  الجمعۃ،  ، صحیح مسلم، 891صحیح بخاری، کتاب 

  الاستسقاء، حدیث نمبر: 

 

 ۔ 897کتاب صلاة الاستسقاء، باب الدعاء ف



 

27 

نے  تعالیٰ  اللہ  کہ جب  یہ معجزہ  كا  السلام  مثال: حضرت موسی علیہ  کی  اس 

نے  السلام  علیہ  موسی  جونہی  تو  فرمایا  حکم  كا  مارنے  لاٹھی  اپنی  پر  انھیں سمندر 

فرمانِ الٰہی کی تعمیل کی، سمندر میں بارہ خشک راستے پھٹ گئے، اور ان راستوں 

 ۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:کے درمیان پانی پہاڑوں کے مانند کھڑا ہو گیا

ُۖ فَٱنفَلقََ فَكََنَ كُُُّ  ﴿ يعَصَاكَ ٱلَۡۡحۡرَ ني ٱضۡۡيب ب 
َ
وحَۡيۡنَآ إيلَََٰ مُوسَََٰٓ أ

َ
فَأ

يمي  وۡدي ٱلعَۡظي  ﴾ 63فيرۡقٖ كَٱلطَّ

اسی وقت   مارو، پس  اپنا عصا  دریا پر  کہ  ’’ہم نے موسیٰ کی طرف وحی بھیجی 

اور ہر ایک حصہ پانی كا مثل بڑے پہاڑ کے ہوگیا  شعراء:   ‘‘دریا پھٹ گیا 
ٔ
]سورہ

 [۔63

اللہ  اور  دوسری مثال: حضرت عیسی علیہ السلام کے مُردوں کو زندہ کرنے 

 تعالیٰ کے حکم سے انھیں قبروں سے باہر نکالنے كا معجزہ، اللہ تعالی كا ارشاد ہے:

ي ﴿... حِۡي ٱلمَۡوۡتَََٰ بيإيذۡني ٱللََّّ
ُ
 ﴾ ...وَأ

 آل   دوں کو زندہ کرتا ہوں اللہ تعالیٰ کے حکم سے... ۔‘‘ ’’... اور مر 
ٔ
]سورہ

 [۔ اور ایک مقام پر ارشاد فرمایا:49عمران: 

 ﴾ ...وَإِذۡ تُُۡريجُ ٱلمَۡوۡتَََٰ بيإيذۡنّي ﴿...



 

28 

حکم    میرے  تھے  کرلیتے  کھڑا  کر  نکال  کو  مُردوں  تم  کہ  جب  ’’...اور 

 مائدہ:   سے...‘‘
ٔ
 [۔110]سورہ

تو آپ نے   كا مطالبہ کیا  تیسری مثال: جب قریش نے آپ سے معجزے 

چاند کی طرف اشارہ فرمایا، اور وہ دو حصوں میں بٹ گیا اور تمام لوگوں نے اپنی 

  آنکھوں سے اس كا مشاہدہ کیا۔ اسی کے بارے میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

ٱلۡقَمَرُ  ﴿ وَٱنشَقَّ  اعَةُ  ٱلسَّ بتَي  يُعۡريضُواْ   1ٱقۡتَََ ءَايةَٗ  يرََوۡاْ  وَإِن 
 ٞ سۡتَمير  حۡرٞ مُّ  ﴾ 2وَيَقُولوُاْ سي

تو منہ   اور چاند پھٹ گیا۔ یہ اگر کوئی معجزہ دیکھتے ہیں  ’’قیامت قریب آ گئی 

 قمر:    ‘‘پھیر لیتے ہیں اور کہہ دیتے ہیں کہ یہ پہلے سے چلا آتا ہوا جادو ہے
ٔ
]سورہ

 [۔1-2

اللہ تعالیٰ نے انھیں اپنے رسولوں کی تائید  یہ سارے حسی معجزات ہیں۔ 

ونصرت کے لیے جاری فرمایا تھا، جو قطعی طور پر اللہ تعالیٰ کے وجود پر دلالت 

 کرتے ہیں۔ 

دوسرا اصول: اللہ تعالیٰ کی ربوبیت پر ایمان: یعنی )اس بات پر ایمان( کہ  

 وہ اکیلا اور تن تنہا پروردگار ہے۔ نہ اس كا کوئی شریک ہے اور نہ مددگار۔ 



 

29 

اور بادشاہی کی مالک ہو اور حکم    ،رب سے مراد وہ ہستی ہے جو پوری مخلوق 

بھی صرف اسی كا چلتا ہو، چنانچہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ نہ کوئی دوسرا خالق ہے، نہ  

اس کے علاوہ کوئی دوسرا مالک ہے، اور نہ ہی اس کے سوا کوئی دوسرا حاکم ہے۔ 

 اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے: 

...﴿ َۗ مۡرُ
َ
لََّ لََُ ٱلَۡۡلقُۡ وَٱلۡۡ

َ
 ﴾ ...أ

ہونا۔۔۔‘‘  حاکم  اور  ہونا  خالق  ہی کے لیے خاص ہے  ،اللہ  رکھو   ’’۔۔۔یاد 

 اعراف: 
ٔ
 [۔ اور ایک مقام پر یوں ارشاد ہوا: 54]سورہ

يهيۦ ﴿... يينَ تدَۡعُونَ مين دُون وَٱلََّّ ُ رَبُّكُمۡ لََُ ٱلمُۡلۡكُۚ  َٰليكُمُ ٱللََّّ ذَ
 ﴾ مَا يَمۡليكُونَ مين قيطۡمييٍۡ 

كا پالنے  ...’’   اللہ تم سب  اُّس اُّ،  والایہی ہے  تم  سی کی سلطنت ہے۔ جنھیں 

    کے سوا پکار رہے ہو، وه تو کھجور کی گٹھلی کے چھلکے کے بھی مالک نہیں۔‘‘
ٔ
]سورہ

 [۔13فاطر: 

مخلوق میں سے کسی نے اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی ربوبیت كا انکار نہیں کیا، سوائ 

ان لوگوں کے جن کو تکبر كا عارضہ لاحق ہو گیا لیکن وہ بھی جو کچھ کہتے تھے خود 

اس كا عقیدہ نہ رکھتے تھے، جیسا کہ فرعون کے اس خطاب سے ظاہر ہے جو اس 



 

30 

 نے اپنی قوم سے کیا تھا: 

﴿ َٰ عَۡلَ
َ
ناَ۠ رَبُّكُمُ ٱلۡۡ

َ
 ﴾ 24فَقَالَ أ

ہوں۔‘‘  ہی  رب میں  بڑا  ھا را سب سے 

م

ي

ت

نازعات:    ’’کہ   
ٔ
اور 24]سورہ  ،]

 ایک مقام پر کہا: 

ينۡ إيلََٰهٍ غَيۡۡيي﴿...  مَا عَليمۡتُ لكَُم م 
ُ
هَا ٱلمَۡلََ يُّ

َ
أ  ﴾ ...يََٰٓ

جانتا۔۔۔‘‘  ھا را معبود نہیں 

م

ي

ت

کو  کسی  سوا  اپنے  تو  درباریو! میں   ’’۔۔۔اے 

 قصص:  
ٔ
[، لیکن فرعون كا یہ دعویی عقیدہ کی بنیاد پر نہیں تھا۔ چنانچہ 38]سورہ

 ارشادِ باری تعالیٰ ہے: 

ا﴿ نفُسُهُمۡ ظُلۡمٗا وعَُلوُ ٗ
َ
يهَا وَٱسۡتيَۡقَنَتۡهَآ أ  ﴾ ...وجََحَدُواْ ب

دل   ظلم’’صرف    ان کے  حالانکہ  کردیا،  انکار  انھوں نے  پر  بنا  کی  اور تکبر 

 نمل:     یقین کر چکے تھے۔۔۔‘‘
ٔ
[۔ اسی طرح حضرت موسی علیہ السلام  14]سورہ

 نے فرعون سے جو کچھ کہا تھا قرآن کریم میں اس کی حکایت یوں ذکر ہوئی ہے:

رۡضي  ﴿...
َ
وَٱلۡۡ مََٰوََٰتي  ٱلسَّ رَبُّ  إيلََّّ  ؤُلََّءٓي  هََٰٓ نزَلَ 

َ
أ مَآ  عَليمۡتَ  لَقَدۡ 

ظُنُّكَ يََٰفيرعَۡوۡنُ مَثۡبُورٗا
َ
يرَ وَإِنّ ي لَۡ  ﴾بصََائٓ

یہ   نے  ہی  پروردگار  کے  وزمین  آسمان  کہ  ہے  ہوچکا  علم  تجھے  تو  ’’۔۔۔یہ 



 

31 

رہا  تو سمجھ  اے فرعون! میں  فرمائ ہیں،  نازل  کو  دکھانے، سمجھانے  معجزے 

 اسراء:    ہوں کہ تو یقیناً ہلاک زدہ ہے۔‘‘
ٔ
[، اسی طرح ہم دیکھتے ہیں  102]سورہ

کی   اس  باوجود  کے  شرک  میں  الوہیت  کی  تعالیٰ  اللہ  بھی  عرب  کہ مشرکینِ 

 ’’ربوبیت‘‘ كا اقرار کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

رۡضُ وَمَن فييهَآ إين كُنتُمۡ تَعۡلَمُونَ  ﴿
َ
يمَني ٱلۡۡ

يۚ    84قلُ ل  َّ سَيَقُولوُنَ للَّي
رُونَ   فَلََ تذََكَّ

َ
بۡعي وَرَبُّ ٱلعَۡرۡشي    85قلُۡ أ مََٰوََٰتي ٱلسَّ قلُۡ مَن رَّبُّ ٱلسَّ

يمي   فلَََ تَتَّقُونَ    86ٱلعَۡظي
َ
يۚ قلُۡ أ َّ مَ   87سَيَقُولوُنَ للَّي هيۦ لكَُوتُ  قلُۡ مَنَۢ بييَدي

ءٖ وهَُوَ يُُييُۡ وَلََّ يَُُارُ عَليَۡهي إين كُنتُمۡ تَعۡلَمُونَ   ي شََۡ
سَيَقُولوُنَ   88كُُ 

َٰ تسُۡحَرُونَ  نَّّ
َ
يۚ قلُۡ فأَ َّ  ﴾ 89للَّي

 ے تو سہی کہ زمین اور اس کی كل چیزیں کس کی ہیں؟ بتلاؤ اگر جانتے  
ھی
 

چ

’’پو

پھر تم نصیحت کیوں نہیں  کہ  دیجیے  کی۔ کہہ  اللہ  کہ  دیں گے  جواب  فورا  ہو؟ 

كا  اور بہت باعظمت عرش  كا  آسمانوں  دریافت کیجیے کہ ساتوں  حاصل کرتے۔ 

یجیے: پھر تم کیوں  رب کون ہے؟ وہ لوگ جواب دیں گے کہ اللہ ہی ہے۔ کہہ د

 ے کہ تمام چیزوں كا اختیار کس کے ہاتھ میں ہے؟ جو پناہ دیتا  
ھی
 

چ

نہیں ڈرتے؟ پو

ہے اور جس کے مقابلے میں کوئی پناہ نہیں دیا جاتا، اگر تم جانتے ہو تو بتلادو؟ یہی 



 

32 

جواب دیں گے کہ اللہ ہی ہے۔ کہہ دیجیے: پھر تم کدھر سے جادو کردیے جاتے 

 مؤمنون:  ہو؟‘‘
ٔ
 [۔89 -84]سورہ

 اور ایک جگہ یوں ارشاد ہے: 

خَلَقَهُنَّ  ﴿ لَََقُولُنَّ  رۡضَ 
َ
وَٱلۡۡ مََٰوََٰتي  ٱلسَّ خَلقََ  نۡ  مَّ لۡۡهَُم 

َ
سَأ وَلَئين 
 ﴾ 9ٱلعَۡزييزُ ٱلعَۡلييمُ 

’’اگر آپ اُّن سے دریافت کریں کہ آسمانوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا تو   

)اللہ( ہی نے پیدا کیا ہے۔‘‘  ودانا  كا جواب یہی ہوگا کہ انھیں غالب  اُّن   یقیناً 

 زخرف: 
ٔ
 [۔9]سورہ

 ایک اور جگہ اللہ پاک نے فرمایا: 

َٰ يؤُۡفكَُونَ ﴿ نَّّ
َ
ُۖ فَأ ُ نۡ خَلَقَهُمۡ لَََقُولُنَّ ٱللََّّ لۡۡهَُم مَّ

َ
 ﴾ 87وَلَئين سَأ

’’اگر آپ اُّن سے دریافت کریں کہ اُّنھیں کس نے پیدا کیا ہے؟ تو یقیناً یہ  

ہیں؟‘‘ جاتے  الٹے  کہاں  یہ  پھر  نے،  اللہ  کہ  گے  دیں  زخرف:   جواب   
ٔ
]سورہ

 [۔87

پر مشتمل ہے وشرعی  کونی  امرِ  )حکم(،  امر  كا  تعالیٰ  و  سبحانہ  وہ   ،اللہ  طرح  جس 

كائنات كا مدبرِ ہے جو اپنی بہترین حکمتِ عملی کے تقاضے کے مطابق جو کچھ چاہتا ہے 



 

33 

اس كا فیصلہ فرماتا ہے۔ اسی طرح وہ اس كائنات كا حاکم بھی ہے، چنانچہ عبادت، احکام  

فرماتا   نافذ  احکام  کے  اپنی حکمت کے تقاضے کے مطابق شریعت  اور معاملات میں 

ہے۔ لہٰذا جو کوئی اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو عبادت میں شریعت ساز، یا معاملات میں 

 ور اس كا ایمان غیر معتبر ہے۔ حاکم بنا لے وہ مشرک ہے ا

وہی تنہا حقیقی   ایمان: یعنی صرف  پر  ’’الوہیت‘‘  کی  اللہ تعالیٰ  اصول:  تیسرا 

’’مالوہ‘‘ ’’الہ‘‘ بمعنی  اور  یعنی ’’معبود‘‘   ،معبود ہے، کوئی اس كا شریک نہیں ہے، 

کے ہیں۔ اس سے مراد وہ ہستی ہے جس کی محبت اور تعظیم کے ساتھ عبادت کی 

 جائ۔

 ارشاد فرماتا ہے: 
ی
 اللہ تعالٰ

يمُ ﴿ ٓ إيلََٰهَ إيلََّّ هُوَ ٱلرَّحۡمََٰنُ ٱلرَّحي دُٞۖ لََّّ  ﴾ 163وَإِلََٰهُكُمۡ إيلََٰهٞ وََٰحي

’’تم سب كا معبود ایک ہی معبود ہے، اس کے سوا کوئی معبودِ برحق نہیں۔ وه   

 بقرۃ:   اور بہت بڑا مہربان ہے۔‘‘ لابہت رحم کرنے وا
ٔ
 [۔163]سورہ

 نیز ارشاد باری تعالی ہے:  

يمََۢا  ﴿ قَائٓ مي 
ٱلعۡيلۡ وْلوُاْ 

ُ
وَأ وَٱلمَۡلََٰٓئيكَةُ  هُوَ   

إيلََّّ إيلََٰهَ  لََّٓ  نَّهُۥ 
َ
أ  ُ شَهيدَ ٱللََّّ

 هُوَ ٱلعَۡزييزُ ٱلَۡۡكييمُ 
ِۚ لََّٓ إيلََٰهَ إيلََّّ يٱلۡقيسۡطي  ﴾ 18ب

اور اہل علم اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی   ’’اللہ، فرشتے 



 

34 

رکھنے   قائم  کو  دنیا  ساتھ  کے  عدل  وه  اور  اور   لاوامعبود نہیں  غالب  اس  ہے، 

 آل عمران:    نہیں۔‘‘  لائقحکمت والے کے سوا کوئی عبادت کے  
ٔ
[۔ 18]سورہ

چنانچہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ جس کسی کو معبود سمجھ کر پوجا گیا‘ اس کی الوہیت غلط  

 اور باطل ہے۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:

يهيۦ هُوَ ٱلبََٰۡطيلُ ﴿ نَّ مَا يدَۡعُونَ مين دُون
َ
َ هُوَ ٱلَۡۡقُّ وَأ نَّ ٱللََّّ

َ
يأ يكَ ب َٰل ذَ

كَبييُۡ 
ُّ ٱلۡ َ هُوَ ٱلعَۡلِي نَّ ٱللََّّ

َ
 ﴾ 62وَأ

’’یہ سب اس لیے کہ اللہ ہی حق ہے اور اس کے سوا جسے بھی یہ پکارتے ہیں   

 حج:    ‘‘ہے  والا، کبریائی  والاوه باطل ہے اور بے شک اللہ ہی بلندی  
ٔ
[۔ 62]سورہ

’’حق   کو  اس  سے  اس  تو  لگے  پکارنے  ’’معبود‘‘  یا  ’’الہ‘‘  کو  کسی  کوئی شخص  اگر 

الوہیت‘‘ حاصل نہیں ہو جاتا۔ چنانچہ ’’لات‘‘، ’’عزی‘‘ اور ’’مناة‘‘ کے بارے  

 میں اللہ تعالیٰ كا فرمان ہے: 

يهَا ﴿ ُ ب نزَلَ ٱللََّّ
َ
آ أ نتُمۡ وَءَاباَؤٓكُُم مَّ

َ
يۡتُمُوهَآ أ سۡمَاءٓٞ سَمَّ

َ
ٓ أ َ إيلََّّ إينۡ هِي

 ﴾ ...مين سُلۡطََٰنٍِۚ 

ھا رے باپ دادوں نے ان کے  

م

ي

ت

’’دراصل یہ صرف نام ہیں جو تم نے اور 

 نجم:   رکھ لیے ہیں، اللہ نے ان کی کوئی دلیل نہیں اتاری۔۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔23]سورہ



 

35 

 اور اللہ كا ارشاد ہے کہ ہود علیہ السلام نے اپنی قوم سے کہا: 

لَ ﴿... نزََّ ا  مَّ وَءَاباَؤٓكُُم  نتُمۡ 
َ
أ يۡتُمُوهَآ  سۡمَاءٖٓ سَمَّ

َ
أ  ٓ لوُننَِي فِي تجََُٰدي

َ
أ

يهَا مين سُلۡطََٰنِٖۚ  ُ ب  ﴾ ...ٱللََّّ

اور   کو تم نے  ’’کیا تم مجھ سے ایسے ناموں کے بارے میں جھگڑتے ہو جن 

اللہ نے کوئی   اُّن کے معبود ہونے کی  دادوں نے ٹھہرا لیا ہے؟  باپ  ھا رے 

م

ي

ت

 اعراف:  دلیل نہیں بھیجی۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔ 71]سورہ

حضرت یوسف علیہ السلام نے جیل کے اپنے دونوں ساتھیوں سے جو فرمایا 

 تھا وہ قرآنِ مجید میں یوں مذکور ہے: 

دُ  ﴿ َٰحي ٱلۡوَ  ُ ٱللََّّ مي 
َ
أ خَيٌۡۡ  يقوُنَ  تَفَر  مُّ رۡبَابٞ 

َ
ءَأ جۡني  ي ٱلس  بَي  يََٰصََٰحي

ارُ  نتُمۡ    39  ٱلۡقَهَّ
َ
أ يۡتُمُوهَآ  سَمَّ سۡمَاءٓٗ 

َ
أ  ٓ إيلََّّ  ٓ يهيۦ دُون مين  تَعۡبُدُونَ  مَا 
يهَا مين سُلۡطََٰنٍ  ُ ب نزَلَ ٱللََّّ

َ
آ أ  ﴾ ...وَءَاباَؤٓكُُم مَّ

’’اے میرے قید خانے کے ساتھیو! کیا متفرق کئی ایک پروردگار بہتر ہیں یا  

ایک اللہ زبردست طاقتور؟ اس کے سوا تم جن کی پوچا پاٹ کر رہے ہو، وہ سب 

نام ہی نام ہیں جو تم نے اور تمہارے باپ دادوں نے خود ہی گھڑ لیے ہیں۔ اللہ  

وسف:  نے ان کی کوئی دلیل نازل نہیں فرمائی...۔‘‘  ي 
ٔ
 [۔ 40-39]سورہ



 

36 

م السلام اپنی اپنی قوم سے یہی کہتے رہے: 

 ھ
علب

 اسی لیے تمام پیغمبر 

هُ ﴿... ينۡ إيلََٰهٍ غَيُۡۡ َ مَا لَكُم م   ﴾...ٱعۡبُدُواْ ٱللََّّ

ھا را معبود ہونے کے قابل  

م

ي

ت

’’۔۔۔تم اللہ کی عبادت کرو، اُّس کے سوا کوئی 

 اعراف:    نہیں۔۔۔‘‘
ٔ
[۔ لیکن مشرکین نے اس حقیقت سے انکار کیا  59]سورہ

اور اللہ کے علاوہ کچھ دوسرے الہ )معبود( بنا کر اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے ساتھ ان  

کی بھی پرستش کرنے لگے اور )بوقت ضرورت( ان سے مدد کے طالب ہوتے  

 اور انہیں سے استغاثہ وفریاد کیا کرتے تھے۔ 

عقلی  دو  نے  تعالیٰ  اللہ  رد  كا  لینے  بنا  معبود  انھیں  سے  طرف  کی  مشرکین 

 دلیلوں سے فرمایا ہے:

کی  ’’الوہیت‘‘  میں  ان  ہے  رکھا  بنا  معبود  نے  لوگوں  کو  جن  دلیل:  پہلی 

صفات نہیں پائی جاتیں بلکہ وہ خود مخلوق ہیں، کسی بھی چیز کو پیدا کرنا ان کے بس 

میں نہیں، وہ اپنی پرستش کرنے والوں کو نہ کوئی نفع پہنچا سکتے ہیں اور نہ ان سے 

ان کے لیے زندگی کے مالک ہیں اور نہ موت    کسی تکلیف کو دور کر سکتے ہیں، نہ وہ 

 کے، نہ آسمانوں کی کوئی چیز ان کی ملکیت میں ہے اور نہ وہ اس میں شریک ہیں۔

 چنانچہ اللہ تعالیٰ كا فرمان ہے: 



 

37 

ا وهَُمۡ يَُۡلقَُونَ وَلََّ ﴿ يهَةٗ لََّّ يََۡلُقُونَ شَيۡـ ٗ ٓ ءَال يهيۦ َذُواْ مين دُون وَٱتَُّ
ةٗ وَلََّ  ا وَلََّ نَفۡعٗا وَلََّ يَمۡليكُونَ مَوۡتٗا وَلََّ حَيَوَٰ هيمۡ ضَۡ ٗ نفُسي

َ
يَمۡليكُونَ لۡي
 ﴾3نشُُورٗا  

کو   ’’ان لوگوں نے اللہ کے سوا جنھیں اپنے معبود ٹھہرا رکھا ہے وه کسی چیز 

پیدا نہیں کرسکتے بلکہ وه خود پیدا کئے جاتے ہیں، یہ تو اپنی جان کے نفع ونقصان كا  

اور نہ موت وحیات کے اور نہ دوباره جی اٹھنے کے  مالک     بھی اختیار نہیں رکھتے 

 فرقان:   ہیں"۔
ٔ
 [۔ 3]سورہ

 ایک اور جگہ ارشاد باری تعالی ہے: 

ةٖ ﴿ ي لََّ يَمۡليكُونَ ميثۡقَالَ ذَرَّ ين دُوني ٱللََّّ يينَ زعََمۡتُم م 
قلُي ٱدۡعُواْ ٱلََّّ

كٖ وَمَا لََُۥ مينۡهُم  ۡ رۡضي وَمَا لهَُمۡ فييهيمَا مين شِي
َ
مََٰوََٰتي وَلََّ فِي ٱلۡۡ فِي ٱلسَّ

ين ظَهييٖۡ  ذينَ لََُۥ 22 م 
َ
يمَنۡ أ ٓۥ إيلََّّ ل فََٰعَةُ عيندَهُ  ﴾ ...وَلََّ تنَفَعُ ٱلشَّ

 کہ اللہ کے سوا جن جن كا تمھیں گمان ہے۔ )سب( کو پکار لو، ’’کہہ دیجیے 

نہ ان میں سے کسی کو آسمانوں اور زمینوں میں سے ایک ذرے كا اختیار ہے نہ  

اُّن كا اُّن میں کوئی حصہ ہے‘ نہ اُّن میں سے کوئی اللہ كا مددگار ہے‘ شفاعت بھی 

اجاز لیے  کے  جن  کے  ان  بجز  دیتی  نہیں  نفع  کچھ  پاس  کے  ت اس 

 سبا:  ہوجائ۔۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔23-22]سورہ



 

38 

ا وهَُمۡ يَُۡلَقُونَ  ﴿ يشُۡۡيكُونَ مَا لََّ يََۡلقُُ شَيۡـ ٗ
َ
وَلََّ يسَۡتَطييعُونَ   191أ

ونَ  نفُسَهُمۡ ينَصَُُ
َ
ا وَلََّٓ أ  ﴾192لهَُمۡ نصََۡٗ

نیز ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ’’کیا وہ ایسوں کو شریک ٹھہراتے ہیں جو کسی چیز کو  

پیدا نہیں کر سکتے اور وه خود پیدا کیے جاتے ہیں۔ وہ نہ تو ان کی مدد کر سکتے ہیں اور  

 اعراف: نہ خود اپنی ہی مدد کر سکتے ہیں۔‘‘
ٔ
 [۔ 192-191 ]سورہ

جب ان معبودانِ )باطلہ( كا یہ حال ہے تو پھر ان کو حقیقی معبود بنالینا بہت 

 بڑا فریب اور پرلے درجہ کی بے وقوفی ہے۔

اور اقرار تھا کہ بلاشبہ  دوسری دلیل: ان مشرکین کو بھی اس بات كا یقین 

اللہ تعالیٰ ہی اکیلا رب اور خالق ہے، اسی کے ہاتھ میں ہر چیز كا اختیار ہے، وہ پناہ  

دیتا ہے۔ لیکن اس کے مقابلے میں کوئی کسی کو پناہ نہیں دے سکتا، غرض یہ کہ 

’’ربوبیت کی یکتائی‘‘ کی طرح اس کی  کوئی اس كا ہم پلہ نہیں ہے۔ نیز اس   میں 

 ’’الوہیت کی یکتائی‘‘ بھی شامل ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

مين  ﴿ يينَ  وَٱلََّّ خَلَقَكُمۡ  يي  ٱلََّّ رَبَّكُمُ  ٱعۡبُدُواْ  ٱلنَّاسُ  هَا  يُّ
َ
أ يََٰٓ

تَتَّقُونَ   لعََلَّكُمۡ  فيرََٰشٗا   21قَبۡليكُمۡ  رۡضَ 
َ
ٱلۡۡ لكَُمُ  جَعَلَ  يي  ٱلََّّ

يهيۦ مينَ ٱلثَّمَرََٰتي ريزۡقٗا  خۡرَجَ ب
َ
مَاءٓي مَاءٓٗ فَأ نزَلَ مينَ ٱلسَّ

َ
ينَاءٓٗ وَأ مَاءَٓ ب   وَٱلسَّ



 

39 

نتُمۡ تَعۡلَمُونَ 
َ
ندَادٗا وَأ

َ
ي أ َّ  ﴾ 22لَّكُمُۡۖ فَلََ تََعَۡلوُاْ للَّي

اور تم سے پہلے    ’’اے لوگو! اپنے اس رب کی عبادت کرو جس نے تمھیں 

ھا رے لیے زمین کو فرش 

م

ي

ت

ھا را بچاؤ ہے۔ جس نے 

م

ي

ت

کے لوگوں کو پیدا کیا، یہی 

کر کے   اس سے پھل پیدا  کر  اتار  پانی  آسمان سے  اور  بنایا  کو چھت  آسمان  اور 

مقر اللہ کے شریک  کے  جاننے  باوجود  خبردار  دی،  روزی  کرو۔‘‘تمھیں  نہ   ر 

 بقرۃ: 
ٔ
 [۔22-21]سورہ

 اور ایک مقام پر یوں ارشاد ہوا: 

َٰ يؤُۡفكَُونَ ﴿ نَّّ
َ
ُۖ فَأ ُ نۡ خَلَقَهُمۡ لَََقُولُنَّ ٱللََّّ لۡۡهَُم مَّ

َ
 ﴾ 87وَلَئين سَأ

’’اگر آپ اُّن سے دریافت کریں کہ اُّنھیں کس نے پیدا کیا ہے؟ تو یقیناً یہ  

ہیں؟‘‘ جاتے  الٹے  کہاں  یہ  پھر  نے،  اللہ  کہ  گے  دیں  زخرف:   جواب   
ٔ
]سورہ

 [۔87

 نیز فرمایا:

مۡعَ  ﴿ ٱلسَّ يَمۡليكُ  ن  مَّ
َ
أ رۡضي 

َ
وَٱلۡۡ مَاءٓي  ٱلسَّ ينَ  م  يرَۡزقُكُُم  مَن  قلُۡ 

يتَ مينَ ٱلحَۡۡ ي   يتي وَيخُۡريجُ ٱلمَۡي  بصََٰۡرَ وَمَن يَُۡريجُ ٱلحََّۡۡ مينَ ٱلمَۡي 
َ
وَٱلۡۡ

فَلََ تَتَّقُونَ  
َ
ۚ فَقُلۡ أ ُ مۡرَۚ فسََيَقُولوُنَ ٱللََّّ

َ
يرُ ٱلۡۡ ُ  فَذََٰلي   31وَمَن يدَُب  كُمُ ٱللََّّ



 

40 

فوُنَ  َٰ تصََُۡ نَّّ
َ
ُۖ فَأ لََٰلُ ي إيلََّّ ٱلضَّ ُۖ فَمَاذَا بَعۡدَ ٱلَۡۡق   ﴾ 32رَبُّكُمُ ٱلَۡۡقُّ

"آپ کہہ دیجیے کہ وه کون ہے جو تم کو آسمان اور زمین سے رزق پہنچاتا ہے  

جو  کون ہے  وه  اور  رکھتا ہے  اختیار  پورا  پر  اور آنکھوں  كانوں  جو  کون ہے  وه  یا 

زندے کو مردے سے نکالتا ہے اور مردے کو زندے سے نکالتا ہے اور وه کون  

تو ان      کہیں گے کہ ’’اللہ‘‘۔ہے جو تمام كاموں کی تدبیر کرتا ہے؟ ضرور وه یہی 

ھا را حقیقی رب ہے، پھر 

م

ي

ت

سے کہیے کہ پھر کیوں نہیں ڈرتے؟ سو یہ ہے اللہ جو 

اور کیا رہ گیا بجز گمراہی کے، پھر کہاں پھیرے جاتے ہو؟"     حق کے بعد 
ٔ
]سورہ

 [۔ 32-31 یونس:

 چوتھا اصول: اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات پر ایمان 

اس سے مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کے لیے خود اپنی کتاب، یا  

کی   ان  ہے،  فرمایا  اثبات  كا  و صفات  اسماء  رسول صلى الله عليه وسلم کی سنت میں جن  اپنے 

 ی ف و تمثیل کے بغیر جس طرح اس کی ذات کے شایان 
کی

ي

ت
تحریف وتعطیل اور 

 :  شان ہے، اسی طرح ان كا اثبات کرنا۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے

﴿ ٓ دُونَ فِي يينَ يلُۡحي ٱلََّّ يهَاُۖ وَذَرُواْ  سۡمَاءُٓ ٱلُۡۡسۡنََِٰ فٱَدۡعُوهُ ب
َ
ي ٱلۡۡ َّ وَللَّي

ئيهيۚۦ سَيُجۡزَوۡنَ مَا كََنوُاْ يَعۡمَلوُنَ  سۡمََٰٓ
َ
 ﴾180أ



 

41 

اور   پکارو،  ناموں کے ساتھ  انھی  کو  اللہ  تم  سو  نام ہیں،  اچھے  اللہ کے  ’’اور 

ایسے لوگوں سے تعلق ہی نہ رکھو جو اس کے ناموں میں کج روی کرتے ہیں، ان  

 اعراف: لوگوں کو ان کے کیے کی ضرور سزا ملے گی۔‘‘
ٔ
 [۔180 ]سورہ

 اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:  

ٱلعَۡزييزُ  ﴿... وهَُوَ   ِۚ رۡضي
َ
وَٱلۡۡ مََٰوََٰتي  ٱلسَّ فِي   َٰ عَۡلَ

َ
ٱلۡۡ ٱلمَۡثَلُ  وَلََُ 

 ﴾ ٱلَۡۡكييمُ 

’’۔۔۔۔اسی کی بہترین اور اعلیٰ صفت ہے، آسمانوں میں اور زمین میں بھی   

 روم: ہے۔‘‘ والاحکمت  لااور وہی غلبے وا
ٔ
 [۔ نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:27 ]سورہ

يُۡ ﴿... مييعُ ٱلۡۡصَي ُۖ وهَُوَ ٱلسَّ ءٞ  ﴾ لَيسَۡ كَميثۡليهيۦ شََۡ

:  ہے۔‘‘ لااس جیسی کوئی چیز نہیں وه سننے اور دیکھنے وا...’’    شوریی
ٔ
 [۔11]سورہ

 اس مسئلے میں دو گروہ گمراہی كا شکار ہوئ ہیں: 

لہ( كا ہے: یہ وہ لوگ ہیں جو اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات، یا ان 
 
عط
م
پہلا گروہ )

اسماء  ان  اللہ تعالیٰ کے لیے  کہ  كا خیال ہے  ان  میں سے بعض کے منکر ہیں۔ 

وصفات کو ثابت کرنے سے تشبیہ لازم آتی ہے جو اللہ تعالیٰ کو اس کی مخلوق کے  

پر بالکل لغو اور باطل    ذیل وجوہات کی بنامشابہ بنا دیتی ہے۔ لیکن یہ دعویی درجِ 

 ہے:



 

42 

و تعالیٰ کے کلام میں باہمی تضاد جیسے جھوٹے  اللہ سبحانہ  پہلی وجہ: یہ دعوی 

اور یہ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کے لیے ان  الزامات پر مشتمل ہے 

اسماء وصفات كا اثبات کرنے کے ساتھ ساتھ کسی چیز کے اللہ کے ہم مثل ہونے 

 کہ ان اسماء وصفات کو ثابت کرنے  کی نفی فرمائی ہے۔ لہٰذا اگر یہ مان لیا جائ

تو اس سے کلام اللہ میں تضاد اور بعض آیات کی بعض   سے تشبیہ لازم آتی ہے 

 سے تردید و تکذیب لازم آتی ہے۔

دوسری وجہ: اسم یا صفت میں سے کسی بھی دو چیز کے اتفاق سے ان كا باہم 

ایک جیسا ہونا لازم نہیں آتا جیسا کہ آپ دیکھتے ہیں کہ دو شخصوں کے درمیان 

اور بولتے   دونوں انسان ہیں، سنتے، دیکھتے  وہ  پایا جاتا ہے کہ  اس لحاظ سے اتفاق 

وہ انسانی مزاج، یا سننے، دیکھنے اور ہیں لیکن اس سے یہ ہر گز لازم نہیں آتا کہ  

اور موافقت  ي یکسانیت 

کُّل

دوسرے کے ساتھ  ایک  اعتبار سے بھی  بولنے کے 

 رکھتے ہوں۔

اسی طرح جانوروں کی مثال لے لیجیے، ان کے پاس ہاتھ، پاؤں اور آنکھیں 

ہوتی ہیں، لیکن ان کے اس اتفاق سے یہ لازم نہیں آتا کہ ان کے ہاتھ، پاؤں  

 اور آنکھیں حقیقت میں ایک جیسی ہوں۔



 

43 

باوجود بھی  اسماء وصفات میں اتفاق کے  درمیان  چنانچہ جب مخلوقات کے 

تو خالق ومخلوق کے درمیان اختلاف تو اس سے کہیں زیادہ   اختلاف واضح ہے، 

 واضح اور بڑا ہوا۔

 
 
ب 

 

ش
م
ہ( كا ہے: یہ وہ لوگ ہیں جو اللہ تعالیٰ کے اسماء وصفات كا  ہ  دوسرا گروہ )

اثبات تو کرتے ہیں لیکن اللہ کو مخلوق کے مشابہ قرار دیتے ہیں، ان كا گمان ہے 

اسی   اپنے بندوں سے  اللہ تعالی  كا تقاضا ہے۔ کیونکہ  دلالت  کہ یہی نصوص کی 

بھی مندرجہ    طرح مخاطب ہوتا ہے جس طرح کہ وہ سمجھ سکیں۔ لیکن یہ گمان

 ذیل وجوہات کی وجہ سے باطل وبے بنیاد ہے :

جو  ایسا امر ہے  پہلی وجہ۔: اللہ تعالیٰ کی اپنی مخلوق کے ساتھ مشابہت ایک 

 عقل و شریعت دونوں کے رو سے یکسر باطل اور مردود ہے جب کہ یہ بات قطعاً

 ناممکن ہے کہ کتاب و سنت کی دلالت اور تقاضا غلط اور باطل ہو۔

اسی طرح خطاب   بندوں سے  اپنے  تعالیٰ نے  اللہ  : بے شک  وجہ  دوسری 

فرمایا ہے جس طرح کہ وہ اسے اصل معنی کی حیثیت سے سمجھتے ہیں، لیکن اس  

كا جو حصہ اس کی ذات یا صفات سے متعلق ہے، اس کی  کے خطاب کے معانی 

 حقیقت كا علم صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔



 

44 

ہے  فرمایا  اثبات  كا  ہونے  ’’سمیع‘‘  لیے  اپنے  نے  تعالیٰ  اللہ  اگر  چنانچہ 

تو’’سمع‘‘ اپنے اصل معنی کے اعتبار سے تو معلوم ہے )یعنی آوازوں كا ادراک(  

اصل   کی  ’’سمیع‘‘ ہونے  اس کے  ’’سماعت‘‘ کی نسبت سے  کی  تعالیٰ  اللہ  لیکن 

‘‘ کی حقیقت چونکہ مخلو ’’سمع  قات میں بھی مختلف حقیقت معلوم نہیں ہے۔ 

ہوتی ہے، لہذا خالق و مخلوق کے درمیان اس كا مختلف ہونا اور بھی زیادہ واضح اور 

 بڑا ہے۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اگر اپنے متعلق اس بات کی خبر دی ہے کہ وہ اپنے 

عرش پر مستوی ہے تو ’’استوا‘‘ اپنے اصل معنی کے اعتبار سے اگرچہ معلوم ہے  

کی   ’’استوا‘‘  اس  سے  کی نسبت  ہونے  مستوی  کے  تعالیٰ  اللہ  پر  عرش  لیکن 

’’استوا‘‘ کی حقیقت مخلوق   کہ  اس لیے  کے حق میں بھی  حقیقت مجہول ہے۔ 

مختلف ہوتی ہے، چنانچہ کسی جمی ہوئی کرسی پر مستوی ہونا )بلند ہونا( بے قابو  

اونٹ کے کجاوے پر مستوی ہونے کی مانند نہیں ہے۔ چنانچہ یہ چیز جب مخلوق  

کے حق میں مختلف ہے تو خالق و مخلوق کے درمیان یہ اختلاف کہیں زیادہ واضح 

 اور بڑا ہے۔

الشان  عظیم  سے  بہت  کے  لانے  ایمان  پر  اللہ  ساتھ  کے  وصف  مذکورہ 

 ثمرات ہیں: 



 

45 

اول: اللہ تعالیٰ کی توحید کو بروئ عمل لانا: اس طرح کہ بندہ اللہ تعالیٰ کے 

نہ کسی دوسرے سے خوفزدہ ہو  نہ رکھے،  وابستہ  اُّمیدیں  سوا کسی دوسرے سے 

 اور نہ ہی کسی اور کی عبادت کرے۔ 

)بلند صفات(   ’’صفات علیا‘‘  اور  اچھے ناموں(  ’’اسمائ حسنی‘‘ )یعنی  دوم: 

 کے تقاضوں کے مطابق اللہ تعالیٰ کی تعظیم اور اس سے کمالِ محبت کرنا۔ 

سوم : ’’عبادت کی بجا آوری‘‘ یعنی جن چیزوں كا اللہ تعالیٰ نے حکم فرمایا ہے 

 ان کو بجا لانا، اور جن چیزوں سے منع فرمایا ہے ان سے اجتناب کرنا۔ 

 *** 

 فرشتوں پر ایمان 

والی مخلوق  کی عبادت کرنے  تعالیٰ  اللہ  اور  ایک غیبی  ’’ملائکہ‘‘ یعنی فرشتے 

’’الوہیت‘‘ کی کوئی خصوصیت موجود نہیں ہے،  اور  ’’ربوبیت‘‘  ان میں  ہیں، 

اللہ تعالیٰ نے انھیں نور سے پیدا فرمایا ہے اور ان کو تمام احکام الٰہی پوری طرح 

اور انہیں نافذ کرنے   كا  بجا لانے کی قدرت  اللہ تعالیٰ  کی قوت عطا فرمائی ہے۔ 

 ارشاد ہے: 



 

46 

وَلََّ ﴿... يهيۦ  عيبَادَت عَنۡ  ونَ  ُ يسَۡتَكۡبِي لََّ  عيندَهُۥ  وَمَنۡ 
ونَ  ُ ونَ  19يسَۡتَحۡسِي لَۡ وَٱلنَّهَارَ لََّ يَفۡتَُُ يحُونَ ٱلََّ  ﴾ 20 يسَُب 

’’۔۔اور جو اس کے پاس ہے وه اس کی عبادت سے نہ سرکشی کرتے ہیں اور  

نہیں   بھی سستی  سی  ذرا  اور  ہیں  کرتے  بیان  تسبیح  رات  دن  وہ  ہیں۔  تھکتے  نہ 

 انبیاء: کرتے۔‘‘
ٔ
 [20-19 ]سورہ

فرشتوں کی تعداد بہت زیادہ ہے، اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی ان کی صحیح تعداد نہیں 

’’نبی   والی حدیث میں ثابت ہے:  اللہ عنہ کی قصۂ معراج  رضی  انس  جانتا۔ حضرت 

ہزار  روز ستر  ہر  اس میں  کہ  دیکھا  تو  پر پہنچے  ’’بیتِ معمور‘‘  آسمان میں  صلى الله عليه وسلم جب 

سے ایک بار )نماز پڑھ کر( نکل جائ تو دوبارہ    فرشتے نماز پڑھتے ہیں اور جو اس میں

 اس میں لوٹ کر نہیں آتا، )یعنی دوبارہ پھر کبھی اس کی باری نہیں آتی(‘‘۔ 

 فرشتوں پر ایمان لانا چار امور پر مشتمل ہے: 

 ( فرشتوں کے وجود پر ایمان۔ 1)

( جن فرشتوں کے نام ہمیں معلوم ہیں )جیسے جبریل علیہ السلام( ان پر 2)

پر  ان سب  نام ہمیں معلوم نہیں ہیں  اور جن فرشتوں کے  لانا  ایمان  مفصل 

 اجمالا ایمان لانا۔



 

47 

جیساکہ  3) لانا،  ایمان  پر  ان  ہے  علم  ہمیں  كا  صفات  جن  کی  فرشتوں   )

حضرت جبریل علیہ السلام کی صفت کے متعلق نبی صلى الله عليه وسلم نے بیان فرمایا: ’’میں  

نے جبریل علیہ السلام کو ان کی اصل شکل وصورت میں دیکھا، ان کے چھ سو پر  

چھا میں  فضا  پوری  یعنی  تھا۔  رکھا  بھر  کو  افق  نے  انھوں  اور  ہوئ تھے  ئ 

 تھے۔‘‘

کبھی فرشتے اللہ تعالیٰ کے حکم سے انسانی شکل و صورت میں بھی ظاہر ہوتے  

اللہ  ہیں۔ جیسا کہ حضرت جبریل علیہ السلام کے متعلق معروف ہے کہ جب 

وہ ان کے پاس ایک  تو  تعالیٰ نے انھیں حضرت مریم علیھا السلام کے پاس بھیجا 

ت جبریل علیہ عام انسان کی شکل میں آئ تھے۔ اسی طرح ایک مرتبہ حضر

السلام نبی صلى الله عليه وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئ، اس وقت آپ صلى الله عليه وسلم صحابہ کرام  

م کے درمیان تشریف فرما تھے۔ وہ ایک ایسے شخص کی شکل میں 

ھ

 

عب

رضی اللہ 

آئ کہ ان کے کپڑے انتہائی سفید اور سر کے بال غیر معمولی طور پر سیاہ تھے، 

بہ میں سے کوئی بھی انھیں نہیں  اور ان پر سفر کے آثار بھی نمایاں نہ تھے، صحا

اور اپنے ہاتھ  وہ اپنے گھٹنے نبی صلى الله عليه وسلم کے گھٹنوں سے ملا کر بیٹھ گئے  پہچانتا تھا۔ 

احسان،   ایمان،  اسلام،  سے  نبی صلى الله عليه وسلم  نے  انھوں  لیے۔  رکھ  پر  رانوں  اپنی 

اور نبی صلى الله عليه وسلم  اس کی نشانیوں کے بارے میں سوال کیا۔  اور  قیامت کی گھڑی 



 

48 

انھیں جواب دیتے رہے۔ پھر نبی صلى الله عليه وسلم نے )صحابہ کرام سے مخاطب ہو کر(  

دِينَكُمْ«.   فرمایا: يُعَلِّمُكُمْ  تاَكُمْ 
َ
أ يلُ؛  جِبِْْ جو    »هَذَا  تھے  جبریل  ’’یہ 

ھا را دین سکھانے آئ تھے۔‘‘

م

ي

ت

تمھیں 
(1)

 ۔ 

لوط  اور حضرت  ابراہیم  اللہ تعالیٰ نے حضرت  کو  وہ فرشتے جن  اسی طرح 

ما  السلام کے پاس بھیجا تھا وہ بھی انسان ہی کی شکل میں آئ تھے۔ 
 ھ
علب

 

( فرشتوں کے ان اعمال پر ایمان لانا جو ہمیں معلوم ہیں اور وہ اللہ تعالیٰ 4)

رات   اور دن  اللہ عز وجل کی تسبیح بیان کرنا  کے حکم سے انجام دیتے ہیں، مثلا 

 مسلسل بغیر تھکاوٹ اور اکتاہٹ کے اس کی عبادت کرنا وغیرہ۔ 

 بعض فرشتے مخصوص اعمال کے لیے مقرر ہیں۔ 

جیسے جبریل امین: اللہ تعالیٰ کی وحی پہنچانے پر مامور ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی 

 وحی لے کر انھیں اپنے نبیوں اور رسولوں کے پاس بھیجا۔ 

 میکائیل: ان کے ذمہ بارش اور نباتات )یعنی روزی( پہنچانے كا كام ہے۔ 

وقت  زندہ کیے جانے کے  دوبارہ  کو  اور مخلوق  کی گھڑی  اسرافیل: قیامت 

 
ب   ثبات قدر  صحیح مسلم، کتاب الإیمان، (1) الإي  ن    ن الإي  ن والإسلام والإحسان ووجوب 

باب ب 

ة وتعالی،

 

 ۔8حدیث نمبر:  الله سبحات



 

49 

 صور پھونکنے پر مامور ہیں۔ 

 موت كا فرشتہ: موت کے وقت روح قبض کرنے پر مامور ہے۔ 

 مالک: جہنم پر مامور بلکہ داروغہ جہنم ہے۔

جنین پر مامور فرشتے: اس سے مراد وہ فرستے ہیں جو شکمِ مادر میں جنین )یعنی 

بچے( پر مامور ہیں: چنانچہ جب انسان ماں کے رحم میں چار ماہ کی مدت پوری کر  

روزی،   اس کی  اور اسے  تو اللہ تعالیٰ اس کے پاس ایک فرشتہ بھیجتا ہے  لیتا ہے 

اور اس کے بدبخت یا سعادت مند ہونے کو   اس کی مدتِ زندگی، اس کے عمل 

 قلم بند کرنے كا حکم دیتا ہے۔ 

کی  اعمال  کے  شخص  ہر  فرشتے:  مامور  پر  حفاظت  کی  اعمال  کے  آدم  بنی 

دو فرشتے مقرر ہیں جن میں سے ایک انسان   اور انھیں لکھنے کے لیے  حفاظت 

 کے دائیں جانب اور دوسرا بائیں جانب رہتا ہے۔ 

مُردوں سے سوال کرنے پر مامور فرشتے: جب میت کو قبر میں رکھ دیا جاتا 

ہے تو اس کے پاس دو فرشتے آتے ہیں جو اس سے اس کے رب، اس کے دین 

 اور اس کے نبی کی بابت سوال کرتے ہیں۔



 

50 

 فرشتوں پر ایمان لانے کے ثمرات: 

اول: اللہ تعالیٰ کی عظمت و کبریائی، اس کی قوت اور اس کی سلطنت كا علم۔ 

 مخلوق کی عظمت خالق کی عظمت کی دلیل ہے۔ کہ یاد رہے

دوم: بنی آدم پر عنایات کرنے پر اللہ تعالیٰ كا شکریہ ادا کرنا کہ اس نے ان  

مامور   اور دیگر مصلحتوں پر  ان کے اعمال لکھنے  آدم کی حفاظت،  کو بنی  فرشتوں 

 فرمایا ہے۔

کردہ  سپرد  اپنے  اور  عبادت  کی  تعالیٰ  اللہ  وہ  کہ  فرشتوں سے محبت  سوم: 

 فرائض کی انجام دہی میں مصروف ہیں۔

کیا   انکار  كا  ایک جماعت نے فرشتوں کے مجسم مخلوق ہونے  کی  گمراہوں 

و برکت کی   دراصل مخلوقات میں موجود خیر  دعویی ہے کہ فرشتے  كا  ان  ہے۔ 

)پوشیدہ( قوتوں كا نام ہے لیکن یہ دعویی کتاب اللہ، سنتِ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم اور 

 تمام مسلمانوں کے اجماع کو صریحاً جھٹلانے کے مترادف ہے۔

 اللہ تعالیٰ كا فرمان ہے: 

رسُُلًَ ﴿ ٱلمَۡلََٰٓئيكَةي  جَاعيلي  رۡضي 
َ
وَٱلۡۡ مََٰوََٰتي  ٱلسَّ ري  فَاطي ي  َّ ٱلَۡۡمۡدُ للَّي

ثۡنََِٰ وَثلََُٰثَ وَرُبََٰعَ  جۡنيحَةٖ مَّ
َ
ٓ أ وْلِي

ُ
 ﴾...أ



 

51 

( آسمانوں اور زمین  
ً
’’اس اللہ کے لیے تمام تعریفیں سزاوار ہیں جو )ابتداء

اپنا پیغمبر   والاكا پیدا کرنے   کو  والے فرشتوں  پروں  چار  چار  دو تین تین  دو  اور 

 فاطر:  ہے...‘‘ لا)قاصد( بنانے وا
ٔ
 [۔1]سورہ

 اور ایک جگہ ارشاد فرمایا: 

يينَ كَفَرُواْ ٱلمَۡلََٰٓئيكَةُ يضَۡۡيبوُنَ وجُُوهَهُمۡ  ﴿ وَلوَۡ ترََىَٰٓ إيذۡ يَتَوَفََّّ ٱلََّّ
دۡبََٰرهَُم

َ
 ﴾...وَأ

’’كاش کہ تو دیکھتا جب کہ فرشتے كافروں کی روح قبض کرتے ہیں ان کے  

 انفال:  منہ پر اور سرینوں پر مارتے ہیں...‘‘
ٔ
 [۔50]سورہ

 اور ایک جگہ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

طُوٓاْ ﴿... َٰليمُونَ فِي غَمَرََٰتي ٱلمَۡوۡتي وَٱلمَۡلََٰٓئيكَةُ باَسي وَلوَۡ ترََىَٰٓ إيذي ٱلظَّ
نفُسَكُمُُۖ 

َ
خۡريجُوٓاْ أ

َ
يهيمۡ أ يدۡي

َ
 ﴾ ...أ

لوگ موت کی سختیوں   ظالم’’...اور اگر آپ اُّس وقت دیکھیں جب کہ یہ   

جانیں  اپنی  ہاں  کہ  گے  ہوں  رہے  بڑھا  ہاتھ  اپنے  فرشتے  اور  گے  ہوں  میں 

 انعام:  نکالو...‘‘
ٔ
 [۔93 ]سورہ

 ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالی ہے:



 

52 

...﴿ ُۖ يهيمۡ قَالوُاْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُۡۖ قَالوُاْ ٱلَۡۡقَّ يعَ عَن قلُوُب َٰٓ إيذَا فزُ  حَتَِّ
ُّ ٱلكَۡبييُۡ   ﴾ وهَُوَ ٱلعَۡلِي

ور کردی جاتی ہے تو   
ُّ
’’۔۔یہاں تک کہ جب اُّن کے دلوں سے گھبراہٹ د

ھا رے پروردگار نے کیا فرمایا؟ جواب دیتے ہیں کہ حق فرمایا اور  

م

ي

ت

پوچھتے ہیں، 

 سبا: اور بہت بڑا ہے۔‘‘ بالاووه بلند 
ٔ
 [۔ 23 ]سورہ

 اہلِ جنت کے متعلق اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: 

يمَا ﴿... ي باَبٖ سَلََٰمٌ عَليَۡكُم ب
ين كُُ  وَٱلمَۡلََٰٓئيكَةُ يدَۡخُلوُنَ عَليَۡهيم م 

اري  تُمۡۚ فنَيعۡمَ عُقۡبَ ٱلَِّ  ﴾صَبَِۡ

’’۔۔۔ان کے پاس فرشتے ہر ہر دروازے سے آئیں گے۔ )کہیں گے کہ(   

كا۔‘‘ دارِ آخرت  اس  )بدلہ( ہے  اچھا    تم پر سلامتی ہو، صبر کے بدلے، کیا ہی 

 رعد: 
ٔ
 [۔24-23]سورہ

صحیح بخاری میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے 

’’جب اللہ تعالیٰ اپنے کسی بندے کو پسند فرماتا ہے تو جبریل علیہ السلام کو   ارشاد فرمایا:

اور ان سے کہتا ہے کہ بے شک اللہ فلاں بندے کو محبوب رکھتا ہے، اس   پکارتا ہے 

لیے تم بھی اس سے محبت کرو، تو جبریل علیہ السلام بھی اس سے محبت کرتے ہیں۔ 



 

53 

کو  والوں کو پکارتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے فلاں بندے  پھر جبریل علیہ السلام آسمان 

اس   بھی  والے  آسمان  تمام  تو  رکھو،  اس سے محبت  بھی  لوگ  تم  ہے،  رکھتا  محبوب 

بندے سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ پھر اس کو زمین پر بھی شرف قبولیت سے نوازا جاتا 

ہے۔‘‘

 (1)

 

دوسری  ایک  مروی  سے  عنہ  اللہ  رضی  ہریرہ  ابو  بخاری میں حضرت  صحیح  اور 

فرمایا: کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے  پر    حدیث میں ہے  دروازوں  تمام  دن مسجد کے  ’’جمعہ کے 

فرشتے کھڑے ہو جاتے ہیں اور مسجد میں آنے والے نمازیوں )کے ناموں( كا ترتیب 

وہ بھی   تو  امام )خطبہ کے لیے منبر پر( بیٹھ جاتا ہے  اندراج کرتے ہیں، پھر جب  وار 

)مسجد میں ذکر( سننے کے لیے  كا  تعالیٰ  )اللہ  کر کے  اپنے رجسٹر بند  آ جاتے اپنے   )

ہیں۔‘‘

 (2)

 

کتاب و سنت پر مشتمل مذکورہ بالا تمام نصوص اس بات کی صراحت کرتی ہیں کہ 

فرشتے مجسم مخلوق ہیں، پوشیدہ اور معنوی قوتیں نہیں جیسا کہ بعض گمراہ لوگوں كا کہنا 

 ع ہے۔ ہے، نیز ان تمام نصوص کے تقاضوں پر تمام مسلمانوں كا اجما

 
(1) ،

ي

کة

 

الملات البر   ، صحیح مسلم3037حدیث نمبر:   صحیح بخاری: کتاب بدء الخلق، باب ذکر  : کتاب 

 ي ة إلی عباده،
 والآداب، باب إذا أحب الله عبدا، حی

ي

صلة
 ۔2637حدیث نمبر:  وال

(2) ،

ي

طي ة

 

خ
ل

ا إلی  الاستماع  باب   ،

ي

 معة
ح
ل

ا بخاری: کتاب  ب کتا  ، صحیح مسلم،887حدیث نمبر:   صحیح 

،

ي

 معة
ح
ل

وم ا  رر ي 
ج ي
ھ

ي

لب

، باب فضل ا

ي

 معة
ح
ل

 ۔850حدیث نمبر:  ا



 

54 

 کتابوں پر ایمان 

 کتب: کتاب کی جمع ہے جس کے معنی مکتوب )نوشتہ( کے ہیں۔

یہاں ’’کتب‘‘ سے مراد وہ کتابیں ہیں جنھیں اللہ تعالیٰ نے مخلوق کی ہدایت 

وآخرت کی   دنیا  وہ  ذریعہ  ان کے  نازل فرمایا تاکہ  پر  ورحمت کے لیے رسولوں 

 سعادت سے بہرہ ور ہو سکیں۔ 

 کتابوں پر ایمان چار امور پر مشتمل ہے:

اول : اس بات پر ایمان کہ ان کتابوں كا اللہ تعالیٰ کی جانب سے نازل ہونا، 

 حق ہے۔

دوم : ان کتابوں میں سے جن کے نام ہمیں معلوم ہیں، مثلا قرآنِ کریم جو 

پر   السلام  نزول موسی علیہ  كا  ’’تورات‘‘  اور  ہوا،  نازل  پر  کہ حضرت محمد صلى الله عليه وسلم 

’’زبور‘‘ داود علیہ السلام کو دی  ہوا۔ ’’انجیل‘‘ عیسی علیہ السلام پر نازل ہوئی اور 

وہ جن صحیفوں اور کتابوں کے نام ہمیں گئی۔ ان سب پر ایمان لانا نیز ان کے علا

 معلوم نہیں ان سب پر ہم مجمل ایمان رکھتے ہیں۔ 

سوم : ان کتابوں کی جو خبریں صحت کے درجہ کو پہنچتی ہیں مثلا قرآن کریم 



 

55 

اور سابقہ کتابوں کی وہ خبریں جن میں تحریف یا تغیر وتبدل نہیں    خبریں  کی تمام 

 ہوا، ان کی تصدیق کرنا۔ 

: ان کتابوں کے ان جملہ احکام پر برضا و رغبت عمل کرنا جو منسوخ   چہارم 

نہیں ہوئ، خواہ ہم ان احکام کی حکمت كا ادراک کر سکے ہوں، یا ہم ایسا کرنے 

ذریعہ  کریم کے  قرآنِ  تمام کتابیں  کہ سابقہ  رہے  یاد  ہوں۔  رہے  قاصر  سے 

 منسوخ ہو چکی ہیں۔ اللہ تعالی كا ارشاد ہے:

مينَ  ﴿ يدََيهۡي  بيَۡنَ  يمَا  ل  قٗا  ي مُصَد  ي  يٱلَۡۡق  ب كيتََٰبَ 
ٱلۡ إيلََۡكَ  نزَلۡنآَ 

َ
وَأ

كيتََٰبي وَمُهَيۡمينًا عَليَۡهيِۖ 
 ﴾ ...ٱلۡ

’’اور ہم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ یہ کتاب نازل فرمائی ہے جو اپنے  

کی محافظ ہے۔۔۔‘‘ ان  اور  والی ہے  اگلی کتابوں کی تصدیق کرنے      سے 
ٔ
]سورہ

 [۔ یعنی: ان پر حاکم ہے۔48 مائدہ: 

لہٰذا پہلی کتابوں کے احکام میں سے کسی حکم پر عمل کرنا جائز نہیں ہے الا یہ 

کہ صحت کے درجہ کو پہنچ جائ، نیز قرآنِ کریم نے اسے منسوخ نہ کیا ہو بلکہ 

 )پہلی حالت پر( برقرار رکھا ہو۔ 



 

56 

 کتابوں پر ایمان لانے کے چند ثمرات: 

کی   قوم  ہر  نے  اس  کہ  علم  كا  کی عنایت  تعالیٰ  اللہ  بندوں کے تئیں   : اول 

 ہدایت کے لیے ایک کتاب نازل فرمائی۔

دوم : شریعت سازی میں اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغہ كا پتہ چلتا ہے کہ اس نے 

ہر قوم کے لیے ان کے احوال کے مطابق شریعت مقرر کی۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ كا 

 ارشاد ہے: 

عَۡةٗ وَمينۡهَاجٗا ﴿... ٖ جَعَلنَۡا مينكُمۡ شِي
 ﴾ ...ليكُ 

’’۔۔۔تم میں سے ہر ایک کے لیے ہم نے ایک دستور اور راه مقرر کردی  

 مائدہ: ہے۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔ 48 ]سورہ

 سوم : اس بارے میں اللہ تعالی کی نعمت كا شکر۔ 

 *** 

 رسولوں پر ایمان 

’’پیغمبر‘‘،  یعنی   ‘‘
َ
’’مرسَ معنی  کے  اس  ہے۔  جمع  کی  رسول  ’’رسل‘‘ 

 ’’مبعوث‘‘ اور ’’فرستادہ‘‘ کے ہیں۔ جو کسی شے کو پہنچانے کے لیے بھیجا گیا ہو۔ 

کی  وہ ہستیاں ہیں جن  ’’رسل‘‘ سے مراد: بشر میں سے  یاد رہے کہ یہاں 



 

57 

 طرف بذریعہ وحی شریعت نازل کی گئی اور انھیں اس کی تبلیغ كا حکم بھی دیا گیا۔

رسول حضرت   اور آخری  السلام،  رسول حضرت نوح علیہ  سب سے پہلے 

 محمد صلى الله عليه وسلم ہیں۔

 اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے: 

ي  ﴿ ه نَۧ مينَۢ بَعۡدي يـ وحَۡيۡنَآ إيلَََٰ نوُحٖ وَٱلنَّبيي 
َ
وحَۡيۡنَآ إيلََۡكَ كَمَآ أ

َ
 ﴾...إينَّآ أ

)علیہ    نوح  کہ  جیسے  ہے  کی  وحی  طرح  اسی  طرف  کی  آپ  نے  ہم  ’’یقیناً 

 نساء:  السلام( اور ان کے بعد والے نبیوں کی طرف کی...‘‘
ٔ
 [۔ 163]سورہ

صحیح بخاری میں حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی  

’’)قیامت والے دن( لوگ حضرت آدم علیہ السلام کے پاس   صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:

اور   وہ عذر پیش کریں گے  ان کے لیے شفاعت کریں لیکن  وہ  آئیں گے تاکہ 

کہیں گے کہ آپ لوگ نوح علیہ السلام کے پاس جائیں جو پہلے رسول ہیں جنھیں  

اللہ تعالیٰ نے بھیجا ہے۔‘‘ پھر انھوں نے پوری حدیث بیان کی‘‘۔
 (1 ) 

 اور حضرت محمد صلى الله عليه وسلم کے متعلق اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے: 

 
(1) ﴿ :

َ
 لٰ
َ
َ

ي

لِ اللهِ ت
ْ
و
َ

ي

﴾،صحیح بخاري: کتاب التوح  ، باب ق َّۖ
۔ 7410حدیث نمبر:  لِمَا خَلَقۡتُ بيَِدَي 

 ھا ،

فب

 

ي

 منزلة

ي

ة

 

 ي
خ
ل
ل ا
ه
 ۔ 193حدیث نمبر:  صحیح مسلم: کتاب الإي  ن، باب أدنی أ



 

58 

ي  ﴿ ٱللََّّ رَّسُولَ  ن  وَلََٰكي يجَاليكُمۡ  ر  ين  م  حَدٖ 
َ
أ بآَ 
َ
أ دٌ  مَُُمَّ كََنَ  ا  مَّ

نََۧۗ  يـ  ﴾ ...وخََاتَمَ ٱلنَّبيي 

ھا رے مردوں میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں لیکن آپ  

م

ي

ت

’’)لوگو!( محمد 

والے...‘‘ کرنے  ختم  تمام نبیوں کے  اور  ہیں  رسول  احزاب:    اللہ کے   
ٔ
]سورہ

 [۔40

کوئی بھی اُّمت ایسی نہیں گزری جس کی طرف رسول یا نبی نہ آیا ہو بلکہ اللہ 

ساتھ  کے  کی طرف مستقل شریعت  قوم  کی  ان  کو  رسول  کسی  تو  یا  نے  تعالیٰ 

مبعوث فرمایا، یا پھر کسی نبی کو ان سے پہلے رسول کی شریعت کی تجدید کے لیے 

 شریعت بھیجے۔ اللہ تعالیٰ كا 
ِ
 ارشاد ہے: بذریعہ وحی احکام

وَٱجۡتَنيبوُاْ ﴿  َ ٱللََّّ ٱعۡبُدُواْ  ني 
َ
أ رَّسُولًَّ  ةٖ  مَّ

ُ
أ ي 
كُُ  فِي  بَعَثۡنَا  وَلَقَدۡ 

َٰغُوتَُۖ   ﴾ ...ٱلطَّ

’’ہم نے ہر امت میں رسول بھیجا کہ )لوگو!( صرف اللہ کی عبادت کرو اور  

 نحل:  اس کے سوا تمام معبودوں سے بچو۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔ 36]سورہ

 ایک اور جگہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: 

يرٞ ﴿... ةٍ إيلََّّ خَلََ فييهَا نذَي مَّ
ُ
ينۡ أ  ﴾ وَإِن م 



 

59 

 نہ گزرا ہو۔‘‘  والا’’...اور کوئی امت ایسی نہیں ہوئی جس میں کوئی ڈر سنانے   

 فاطر: 
ٔ
 [۔ 24]سورہ

 نیز فرمایا:

يينَ  ﴿ يهَا ٱلنَّبييُّونَ ٱلََّّ َٰةَ فييهَا هُدٗى وَنوُرٞۚ يََۡكُمُ ب نزَلۡناَ ٱلَّۡوۡرَى
َ
إينَّآ أ

 ْ يينَ هَادُوا يلََّّ سۡلَمُواْ ل
َ
 ﴾...أ

ونور ہے، یہودیوں میں   نازل فرمائی ہے جس میں ہدایت  تورات  ’’ہم نے 

اسی تورات کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے ماننے والے انبیاء )علیہم السلام( فیصلے کرتے  

 مائدہ :  تھے...‘‘
ٔ
 [۔ 44]سورہ

اور  ربوبیت  بھی  میں  کسی  سے  میں  ان  ہیں،  مخلوق  اور  بشر  رسول  تمام 

اللہ   ،الوہیت کی خصوصیات نہیں پائی جاتیں، حتی کہ حضرت محمد صلى الله عليه وسلم جو کہ 

اور مرتبہ کے اعتبار سے سب سے  تعالیٰ کے نزدیک تمام رسولوں کے سردار 

 بڑے ہیں، کے متعلق اللہ تعالیٰ كا فرمان ہے :

ۚ وَلوَۡ كُنتُ ﴿ ُ ا إيلََّّ مَا شَاءَٓ ٱللََّّ فَۡسِي نَفۡعٗا وَلََّ ضًَّۡ مۡليكُ لني
َ
ٓ أ قلُ لََّّ

إيلََّّ  ناَ۠ 
َ
أ إينۡ  وءُٓۚ  َ ٱلسُّ نِي وَمَا مَسَّ لََسۡتَكۡثََۡتُ مينَ ٱلَۡۡيۡۡي  ٱلغَۡيۡبَ  مُ 

عۡلَ
َ
أ

يقَوۡمٖ يؤُۡمينُونَ  يۡٞ ل  يرٞ وَبشَي  ﴾ 188نذَي



 

60 

كا    اور نقصان  ’’آپ فرما دیجیے کہ میں خود اپنی ذات کے لیے بھی کسی نفع 

اختیار نہیں رکھتا مگر جو اللہ چاہے۔ اور اگر میں غیب کی باتیں جانتا ہوتا تو اپنے  

تو محض   کو نہ پہنچتا، میں  اور کوئی نقصان مجھ  لیے بہت سے منافع حاصل کر لیتا 

کو جو ایمان لائیں۔‘‘  والااور بشارت دینے    والاڈرانے   ان لوگوں      ہوں، 
ٔ
]سورہ

 [۔ ۔188 اعراف:

 ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: 

ا وَلََّ رشََدٗا  ﴿ مۡليكُ لَكُمۡ ضَۡ ٗ
َ
ن يُُييَۡنِي    21قلُۡ إينّ ي لََّٓ أ

قلُۡ إينّ ي لَ
يهيۦ مُلتَۡحَدًا  دَ مين دُون جي

َ
حَدٞ وَلنَۡ أ

َ
ي أ  ﴾ 22مينَ ٱللََّّ

ھا رے کسی نفع  

م

ي

ت

نقصان كا اختیار نہیں۔ کہہ دیجیے کہ    ’’کہہ دیجیے کہ مجھے 

مجھے ہرگز کوئی اللہ سے بچا نہیں سکتا اور میں ہرگز اس کے سوا کوئی جائ پناہ بھی  

 جن: نہیں پا سکتا۔‘‘
ٔ
 [۔22-21 ]سورہ

اور  موت  مرض،  مثلا  خصوصیات،  بشری  تمام  بھی  ساتھ  کے  رسولوں 

ابراہیم علیہ السلام   کھانے پینے کی حاجت وغیرہ لگی ہوئی تھیں، چنانچہ حضرت 

نے اپنے بشری اوصاف كا تذکرہ کرتے ہوئ اپنے رب تعالیٰ کے متعلق جو کچھ  

 فرمایا تھا، اس کی حکایت قرآنِ کریم میں یوں ہوئی ہے: 



 

61 

يي هُوَ يُطۡعيمُنِي وَيسَۡقييني  ﴿
 80وَإِذَا مَريضۡتُ فَهُوَ يشَۡفييني    79وَٱلََّّ

يي يمُييتُنِي ثُمَّ يَُيۡييني 
 ﴾ 81وَٱلََّّ

تو مجھے شفا عطا   جاؤں  پڑ  بیمار  اور جب میں  ’’وہی ہے جو مجھے کھلاتا پلاتا ہے 

 شعراء:  فرماتا ہے اور وہی مجھے مار ڈالے گا، پھر زندہ کردے گا۔‘‘ 
ٔ
-79 ]سورہ

 [۔81

’’میں تو تم جیسا ہی بشر ہوں، جس اور نبی صلی اللہ علیہ وسل نے ارشاد فرمایا:

طرح تم بھولتے ہو اسی طرح میں بھی بھولتا ہوں، پس جب میں بھول جاؤں تو  

مجھے یاد دلا دیا کرو۔‘‘
 (1)

 ۔ 

ہے،  نوازا  سے  مقامات  ترین  بلند  کے  عبودیت  اپنی  انھیں  نے  تعالیٰ  اللہ 

و ثنا بیان  چنانچہ قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ نے متعدد مقامات پر ان کی تعریف 

ارشاد   كا  اللہ تعالیٰ  فرمائی، مثال کے طور پر حضرت نوح علیہ السلام کے متعلق 

 ہے:

 ﴾إينَّهُۥ كََنَ عَبۡدٗا شَكُورٗا﴿...

 
كان، (1)  

 

 ح 

ي

ي لة
الق نحو  التوح ة  باب   ،

ي

ي لة
الق أبواب  بخاری:  ، صحیح مسلم: 392حدیث نمبر:   صحیح 

وود لة، حدیث نمبر: 
خ 
لس

  الصلاة، وا

 

وو ف
ھ
لس

 ۔572کتاب المساجد ومواضع الصلاة‘ باب ا



 

62 

 اسراء:  ’’۔۔۔وه ہمارا بڑا ہی شکرگزار بنده تھا۔‘‘
ٔ
 [۔ 3]سورہ

 حضرت محمد صلى الله عليه وسلم کے متعلق ارشاد فرمایا:

يلۡعََٰلَمييَن  ﴿ ل كَُونَ  لَي يۦ  ه عَبۡدي  َٰ عََلَ ٱلۡفُرۡقَانَ  لَ  نزََّ يي  ٱلََّّ تَبَارَكَ 
يرًا   ﴾ 1نذَي

’’بہت بابرکت ہے وه اللہ جس نے اپنے بندے پر فرقان  اتارا تاکہ وه تمام   

 فرقان:   بن جائ۔‘‘ والالوگوں کے لیے آگاه کرنے 
ٔ
 [۔1]سورہ

متعلق  کے  السلام  م 

 ھ
علب

ویعقوب  اسحاق  اور  ابراہیم  حضرت  طرح  اسی 

 ارشاد فرمایا: 

يدۡيي  ﴿
َ
ٱلۡۡ وْلِي 

ُ
أ وَيعَۡقُوبَ  وَإِسۡحََٰقَ  إيبرََٰۡهييمَ  عيبََٰدَنآَ  وَٱذۡكُرۡ 

بصََٰۡري  
َ
اري    45وَٱلۡۡ يصَةٖ ذيكۡرَى ٱلَِّ َال صۡنََٰهُم بِي

خۡلَ
َ
وَإِنَّهُمۡ عيندَناَ    46إينَّآ أ

خۡيَاري 
َ
 ﴾47لمَينَ ٱلمُۡصۡطَفَيۡنَ ٱلۡۡ

جو   کرو  اور یعقوب كا بھی لوگوں سے ذکر  ابراہیم، اسحاق  ’’ہمارے بندوں 

بڑی قوت اور بصیرت والے تھے۔ ہم نے اُّنھیں ایک خاص بات یعنی آخرت 

کی یاد کے ساتھ مخصوص کر دیا تھا۔ یہ سب ہمارے نزدیک برگزیدہ اور بہترین 

 ص:  لوگ تھے۔‘‘
ٔ
 [۔47 -45]سورہ



 

63 

 اور حضرت عیسیٰ بن مریم علیہما السلام کے متعلق ارشاد فرمایا: 

َٰٓءييلَ ﴿ ٓ إيسۡرَ نَِي ي نۡعَمۡنَا عَليَۡهي وجََعَلنََٰۡهُ مَثَلَٗ لۡ 
َ
 ﴾59إينۡ هُوَ إيلََّّ عَبۡدٌ أ

بنی   اُّسے  اور  کیا  احسان  نے  ہم  پر  جس  ہے  ہی  بنده  صرف  بھی  ’’عیسی 

 زخرف:  اسرائیل کے لیے نشانِ )قدرت( بنایا۔‘‘
ٔ
 [۔59]سورہ

 رسولوں پر ایمان چار امور پر مشتمل ہے:

اول : اس بات پر ایمان کہ ان کی رسالت برحق اور اللہ تعالیٰ کی جانب سے 

تھی، چنانچہ جس نے ان رسولوں میں سے کسی کی بھی رسالت كا انکار کیا، تو اس  

 نے ان سب كا انکار کیا۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے واضح ہے: 

بتَۡ قوَۡمُ نوُحٍ ٱلمُۡرۡسَلييَن  ﴿  ﴾105كَذَّ

 نوح نے بھی نبیوں کو جھٹلایا۔‘‘
ِ
 شعراء:   ’’قوم

ٔ
 [ 105]سورہ

غور کیجیے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ اسلام کی قوم کو تمام رسولوں کو 

اس   وقت انھوں نے تکذیب کی تھی  دیا، حالانکہ جس  قوم قرار  والی  جھٹلانے 

وقت تک حضرت نوح علیہ السلام کے سوا کوئی دوسرا رسول ان کے ہاں نہ آیا  

کو جھٹلا بنا بریں جن عیسائیوں نے حضرت محمد صلى الله عليه وسلم  پیروی تھا۔  کی  ان  اور  یا 



 

64 

وہ ان کی اتباع   اور  دیا  نہیں کی، تو انھوں نے حضرت عیسی بن مریم کو بھی جھٹلا 

ان  نہ رہے، کیوں کہ حضرت عیسی علیہ السلام نے  والوں میں سے بھی  کرنے 

کی   امر  اس  کو  ان  دی تھی۔  آمد کی بشارت  عیسائیوں کو حضرت محمد صلى الله عليه وسلم کی 

جانے كا مطلب اس کے سوا اور کچھ نہ تھا کہ حضرت محمد صلى الله عليه وسلم ان   بشارت دیے

کے  آپ صلى الله عليه وسلم  تعالیٰ  اللہ  گے،  ہوں  رسول  ہوئ  بھیجے  کے  اللہ  طرف  کی 

راہ   سیدھی  انھیں  اور  گا  فرمائ  محفوظ  سے  گمراہیوں  کو  لوگوں  ان  ہاتھوں 

 دکھائ گا۔ 

لانا جن کے نام ہمیں معلوم ہیں، مثلا حضرت   ان رسولوں پر ایمان   : دوم 

العزم  اولو  پانچ  یہ  والسلام۔  الصلاۃ  م 

 ھ
علب

نوح  اور  عیسی  موسی،  ابراہیم،  محمد، 

رسول ہیں، اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم میں دو مقامات پر ان كا تذکرہ فرمایا ہے۔ 

 ہے: 
ی
 ارشاد باری تعالٰ

َٰهييمَ  ﴿ نُّوحٖ وَإِبرَۡ وَمين  وَمينكَ  مييثََٰقَهُمۡ  نَۧ  يـ ٱلنَّبيي  مينَ  خَذۡناَ 
َ
أ وَإِذۡ 

ييثََٰقًا غَلييظٗا  خَذۡناَ مينۡهُم م 
َ
 ﴾7وَمُوسَََٰ وعَييسَِ ٱبنۡي مَرۡيَمَُۖ وَأ

’’جب کہ ہم نے تمام نبیوں سے عہد لیا اور )بالخصوص( آپ سے اور نوح   

ان   اور ہم نے  اور مریم کے بیٹے عیسیٰ سے  اور موسیٰ سے  اور ابراہیم سے  سے 



 

65 

 احزاب:  سے پختہ عہد لیا۔‘‘
ٔ
 [۔ مزید ارشادِ الٰہی ہے: 7 ]سورہ

وحَۡيۡنَآ إيلََكَۡ  ﴿
َ
ييٓ أ يهيۦ نوُحٗا وَٱلََّّ َٰ ب ييني مَا وصَََّّ ينَ ٱلِ  كُم م 

عَ لَ شََِ
وَلََّ   يينَ  ٱلِ  قييمُواْ 

َ
أ نۡ 
َ
أ  ُۖ وعَييسََِٰٓ وَمُوسَََٰ  َٰهييمَ  إيبرَۡ  ٓ يهيۦ ب يۡنَا  وصََّ وَمَا 

 ُ ٓ إيلََهۡي  تَتَفَرَّقوُاْ فييهيِۚ كَبَُِ عََلَ ٱلمُۡشۡۡيكييَن مَا تدَۡعُوهُمۡ إيلََهۡيِۚ ٱللََّّ  يَُتۡبَي
ييبُ  يٓ إيلََهۡي مَن ينُ  ﴾13مَن يشََاءُٓ وَيهَۡدي

ھا رے لیے وہی دین مقرر کردیا ہے جس کے قائم کرنے كا اُّس  

م

ي

ت

’’اللہ نے 

اور  اور جو )بذریعہ( وحی ہم نے تیری طرف بھیج دیا ہے  نے نوح کو حکم دیا تھا 

جس كا تاکیدی حکم ہم نے ابراہیم اور موسیٰ اور عیسیٰ کو دیا تھا کہ اس دین کو قائم 

 کی طرف آپ انھیں بلا رہے ہیں وه تو  رکھنا اور اس میں پھوٹ نہ ڈالنا، جس چیز

مشرکین پر گراں گزرتی ہے، اللہ جسے چاہتا ہے اپنا برگزیده بناتا ہے اور جو بھی  

راہنمائی کرتا ہے۔‘‘ اُّس کی صحیح  وه   شوری:    اس کی طرف رجوع کرے 
ٔ
]سورہ

 [۔13

اسمائ  کے  السلام  م 

 ھ
علب

کرام  انبیاء  جن  علاوہ  کے  رسولوں  برگزیدہ  ان 

گرامى كا ہمیں علم نہیں‘ ان پر بھی اجمالا ایمان لانا ہم پر لازم ہے۔ اللہ تعالیٰ كا  

 ارشاد ہے: 



 

66 

عَليَۡكَ  ﴿ قَصَصۡنَا  ن  مَّ مينۡهُم  قَبۡليكَ  ين  م  رسُُلَٗ  رسَۡلنَۡا 
َ
أ وَلَقَدۡ 

َّمۡ نَقۡصُصۡ عَليَۡكََۗ  ن ل  ﴾...وَمينۡهُم مَّ

سے   رسول بھیج چکے ہیں جن میں  آپ سے پہلے بھی بہت سے  ہم  ’’یقیناً 

اُّن میں سے بعض کے  اور  ہیں  کر چکے  بیان  کو  آپ  ہم  )واقعات(  بعض کے 

 غافر :  )قصے( تو ہم نے آپ کو بیان ہی نہیں کیے...‘‘
ٔ
 [۔78]سورہ

 سوم : ان کی جو خبریں صحیح اور ثابت ہوں‘ ان کی تصدیق کرنا۔ 

چہارم : ان رسولوں میں سے جو رسول ہمارے پاس تشریف لائ، ان کی 

جو تمام   الرسل حضرت محمد صلى الله عليه وسلم ہیں  وہ خاتم  اور بلاشبہ  کرنا،  شریعت پر عمل 

 انسانوں کی طرف بھیجے گئے پیغمبر ہیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: 

يمُوكَ فييمَا شَجَرَ بيَنَۡهُمۡ ثُمَّ لََّ ﴿ َٰ يََُك  يكَ لََّ يؤُۡمينُونَ حَتَِّ فَلََ وَرَب 
يمُواْ تسَۡلييمٗا  ا قضََيۡتَ وَيسَُل  يمَّ هيمۡ حَرجَٗا م  نفُسي

َ
ٓ أ  ﴾65يَُيدُواْ فِي

کہ    ایماندار نہیں ہو سکتے، جب تک  وہ  کی!  ’’سو قسم ہے تیرے پروردگار 

تمام آپس کے اختلاف میں آپ کو حاکم نہ مان لیں، پھر جو فیصلے آپ ان میں کر  

اور   پائیں  نہ  ناخوشی  اور  تنگی  کی  طرح  کسی  اور  میں  دل  اپنے  سے  ان  دیں 

 نساء:  فرمانبرداری کے ساتھ قبول کر لیں۔‘‘
ٔ
 [۔65]سورہ



 

67 

 رسولوں پر ایمان لانے کے ثمرات: 

اول: بندوں پر اللہ تعالیٰ کی عنایت ورحمت كا علم کہ اس نے اپنے بندوں کی 

 کے راستے کی  
ی
طرف اپنے رسولوں کو محض اس لیے بھیجا کہ وہ انھیں اللہ تعالٰ

کیونکہ   کریں،  بیان  طریقہ  كا  کرنے  عبادت  کی  اللہ  اور  کریں  رہنمائی  طرف 

  ہے۔صرف عقل انسانی کے ذریعہ ان چیزوں کی معرفت ناممکن

 دوم : اس بڑی نعمت پر اللہ تعالیٰ كا شکر ادا کیا جائ۔ 

م السلام کے شایان شان ان کی تعظیم، محبت اور ثنا کرنا 

 ھ
علب

سوم : تمام رسل 

کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ رسول ہیں، نیز اس لیے بھی کہ وہ اللہ تعالیٰ کے 

اس کے بندوں کے  اور  کی  اس کی رسالت کی تبلیغ  عبادت گزار بندے تھے، 

 ساتھ خیر خواہی کی۔ 

منکرین رسالت كا نظریہ اور اس كا رد: معاندین نے اس دعوے سے اپنے 

رسولوں کو جھٹلایا کہ بشر اللہ تعالیٰ کے رسول نہیں ہو سکتے۔ قرآنِ کریم میں اللہ 

 تعالیٰ نے ان کے اس زعم كا تذکرہ کرتے ہوئ یوں رد فرمایا: 

قَالوُٓاْ ﴿ ن 
َ
أ  ٓ إيلََّّ ٱلهُۡدَىَٰٓ  جَاءَٓهُمُ  إيذۡ  يؤُۡمينُوٓاْ  ن 

َ
أ ٱلنَّاسَ  مَنَعَ  وَمَا 
ا رَّسُولَّٗ  ُ بشََۡٗ بَعَثَ ٱللََّّ

َ
رۡضي مَلََٰٓئيكَةٞ يَمۡشُونَ   94أ

َ
َّوۡ كََنَ فِي ٱلۡۡ قلُ ل



 

68 

مَاءٓي مَلَكَٗ رَّسُولَّٗ  ينَ ٱلسَّ لۡناَ عَليَۡهيم م  ييَن لنََََّ  ﴾ 95مُطۡمَئين 

’’لوگوں کے پاس ہدایت پہنچ چکنے کے بعد ایمان سے روکنے والی صرف یہی  

چیز رہی کہ انھوں نے کہا: کیا اللہ نے ایک بشر کو رسول بنا کر بھیجا ہے؟ آپ کہہ  

دیں کہ اگر زمین میں فرشتے چلتے پھرتے اور رہتے بستے ہوتے تو ہم بھی ان کے 

 اسراء:  بھیجتے۔‘‘ پاس کسی آسمانی فرشتے ہی کو رسول بنا کر 
ٔ
 [۔95-94 ]سورہ

کے  زمین  چونکہ  کہ  ہے  فرماتا  تعالیٰ  اللہ  ہوئ  کرتے  رد  كا  گمان  اس 

كا   رسولوں  ان  اور رسول انھی کی طرف بھیجے گئے ہیں، لہذا  باشندے بشر ہیں، 

تو اللہ تعالیٰ یقینا  اور اگر زمین کے باشندے فرشتے ہوتے  بشر ہونا ضروری ہے 

نازل فر بنا کر  کو رسول  ان جیسا ہی  ان پر آسمان سے کسی فرشتے ہی  وہ  ماتا تاکہ 

ہو۔ اسی طرح قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے رسولوں کو جھٹلانے والوں كا قول  

 یوں نقل فرمایا ہے: 

ا كََنَ يَعۡبُدُ  ﴿... وناَ عَمَّ ن تصَُدُّ
َ
يثۡلنَُا ترُييدُونَ أ نتُمۡ إيلََّّ بشََۡٞ م 

َ
إينۡ أ

بيينٖ  طََٰنٖ مُّ
يسُلۡ توُناَ ب

ۡ
ۡنُ إيلََّّ بشََۡٞ    10  ءَاباَؤُٓناَ فَأ قَالتَۡ لهَُمۡ رسُُلهُُمۡ إين نََّّ

يُۦۖ وَمَا كََنَ لَنآَ   َٰ مَن يشََاءُٓ مينۡ عيبَاديه
َ يَمُنُّ عََلَ نَّ ٱللََّّ يثۡلُكُمۡ وَلََٰكي م 

يۚ   بيإيذۡني ٱللََّّ
يسُلۡطََٰنٍ إيلََّّ تييَكُم ب

ۡ
ن نَّأ

َ
 ﴾ ...أ



 

69 

’’۔۔تم تو ہم جیسے ہی انسان ہو تم چاہتے ہو کہ ہمیں ان خداؤں کی عبادت   

ہمارے   تو  اچھا  رہے۔  کرتے  دادا  باپ  ہمارے  عبادت  کی  جن  دو  روک  سے 

سامنے کوئی کھلی دلیل پیش کرو۔ ان کے پیغمبروں نے ان سے کہا کہ یہ تو سچ ہے 

 جس پر چاہتا ہے اپنا کہ ہم تم جیسے ہی انسان ہیں لیکن اللہ اپنے بندوں میں سے 

 فضل کرتا ہے۔ اللہ کے حکم کے بغیر ہماری مجال نہیں کہ ہم کوئی معجزہ تمھیں لا 

 ابراہیم:  دکھائیں۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔11-10]سورہ

 *** 

 آخرت پر ایمان 
ِ
 یوم

 آخرت‘‘ سے مراد روزِ قیامت ہے۔ جس دن لوگوں کو ان کے اعمال  
ِ
’’یوم

 کے حساب وجزا کے لیے دوبارہ اٹھایا جائ گا۔ 

 آخرت‘‘ اس لیے ہے کہ اس کے بعد کوئی دوسرا دن نہ  
ِ
اس دن كا نام ’’یوم

ہوگا، کیونکہ تمام اہلِ جنت اور اہلِ جہنم اپنے اپنے ٹھکانوں میں قرار پا چکے ہوں  

 گے۔

 آخرت کے دن پر ایمان تین امور پر مشتمل ہے: 

مراد  سے  جانے  اٹھائ  دوبارہ  لانا۔  ایمان  پر  جانے  اٹھائ  دوبارہ  اول: 



 

70 

تمام لوگ بغیر   کرنا ہے، چنانچہ  زندہ  کو  بار صور پھونکتے وقت مردوں  دوسری 

رب  اللہ  اور بغیر ختنوں کے  پاؤں، بغیر لباس کے ننگے جسم،  جوتوں کے ننگے 

 العالمین کے حضور کھڑے ہو جائیں گے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: 

َٰعيليينَ ﴿... ۚۥ وعَۡدًا عَليَۡنَاۚٓ إينَّا كُنَّا فَ لَ خَلقٖۡ نُّعييدُهُ وَّ
َ
نآَ أ
ۡ
 ﴾كَمَا بدََأ

کریں   دوباره  طرح  اسی  کی تھی  دفعہ پیدائش  اول  نے  ہم  کہ  ’’۔۔۔جیسے 

اور ہم اسے ضرور کر کے )ہی( رہیں گے۔‘‘ وعده ہے    گے۔ یہ ہمارے ذمے 

 انبیاء: 
ٔ
 [۔ 104]سورہ

دوبارہ اٹھایا جانا بر حق اور ثابت ہے، کتاب اللہ، سنتِ رسول اور مسلمانوں 

 كا اجماع سب اس کے ثبوت پر دلالت کرتے ہیں۔ 

 كا ارشاد ہے: 
ی
 اللہ تعالٰ

يتُونَ  ﴿ لمََي  يكَ  َٰل ذَ بَعۡدَ  إينَّكُم  ٱلۡقييََٰمَةي   15ثُمَّ  يوَۡمَ  إينَّكُمۡ  ثُمَّ 
 ﴾16تُبۡعَثُونَ 

’’اس کے بعد پھر تم سب یقیناً مر جانے والے ہو. پھر قیامت کے دن بلاشبہ  

 مومٔنون: تم سب اٹھائ جاؤ گے.‘‘
ٔ
 [۔16- 15 ]سورہ

فرمایا: اور نبی صلى الله عليه وسلم نے  پاؤں، ننگے بدن  کو ننگے  دن لوگوں  ’’قیامت کے 



 

71 

بغیر ختنے کے جمع کیا جائ گا۔‘‘
 (1)

 متفق علیہ۔ 

اس کے ثبوت پر مسلمانوں كا اجماع ہے، اور حکمت كا تقاضا بھی یہی ہے کہ  

اللہ تعالیٰ اپنی اس مخلوق کو دوبارہ زندہ کرے اور اپنے رسولوں کے ذریعے اس 

دے۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد   نے ان پر جو فرائض عائد کیے تھے، ان کی انھیں جزا

 ہے:

نَّكُمۡ إيلََنَۡا لََّ ترُجَۡعُونَ ﴿
َ
نَّمَا خَلقَۡنََٰكُمۡ عَبَثٗا وَأ

َ
بتُۡمۡ أ فَحَسي

َ
 ﴾115أ

’’کیا تم یہ گمان کیے ہوئ ہو کہ ہم نے تمھیں یوں ہی بیکار پیدا کیا ہے اور  

 مؤمنون:    یہ کہ تم ہماری طرف لوٹائ ہی نہ جاؤ گے۔‘‘
ٔ
 [۔  115]سورہ

 اور اپنے پیغمبر صلى الله عليه وسلم سے فرمایا: 

كَ إيلَََٰ مَعَادٖ ﴿ يي فرََضَ عَليَۡكَ ٱلقُۡرۡءَانَ لرََادُّٓ  ﴾...إينَّ ٱلََّّ

نے لا ’’جس اللہ نے آپ پر قرآن نازل فرمایا ہے وه آپ کو دوباره پہلی جگہ  

 قصص: ہے۔۔۔‘‘ لاوا
ٔ
 [۔85 ]سورہ

 
(1) ،

ي

ي ا مة
الق وم  ي    ن الحشر 

  ، وب 

 

ھا ، باب فناء الدب

هل

ھا  وأ

 م
عب

 

ی

 

ي

، وصفة

ي

ة

 

 ي
خ
ل
ا حدیث  صحیح مسلم، کتاب 

 ۔ 2859نمبر: 



 

72 

دوم: حساب وجزا پر ایمان لانا، یعنی بندے کے تمام اعمال كا حساب ہو گا اور 

اس کے مطابق اسے پورا بدلہ دیا جائ گا۔ اس کے ثبوت پر بھی کتاب وسنت  

 اور مسلمانوں كا اجماع دلالت کرتے ہیں۔

 اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

سَابَهُم  25إينَّ إيلََنَۡآ إيياَبَهُمۡ ﴿  ﴾ 26ثُمَّ إينَّ عَليَۡنَا حي

’’بے شک ہماری طرف ان كا لوٹنا ہے۔ پھر بے شک ہمارے ذمہ ہے ان  

 غاشیہ:   سے حساب لینا ہے"۔
ٔ
 [۔ 26-25]سورہ

 ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالی ہے: 

يئةَي فلَََ ﴿ ي  يٱلسَّ يهَاُۖ وَمَن جَاءَٓ ب مۡثَال
َ
يٱلَۡۡسَنَةي فلَهَُۥ عَشُۡۡ أ مَن جَاءَٓ ب
 ﴾160يُُۡزَىَٰٓ إيلََّّ ميثۡلهََا وهَُمۡ لََّ يُظۡلَمُونَ 

’’جو شخص نیک كام کرے گا، اُّس کو اُّس کے دس گنا ملیں گے اور جو شخص  

پر   ان لوگوں  اور  گی  برابر ہی سزا ملے  اس کے  کو  اس  گا،  كام کرے  نہ   ظلمبرا 

 انعام: ہوگا۔‘‘
ٔ
 [۔ ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: 160 ]سورہ

اُۖ ﴿ وَمۡي ٱلۡقييََٰمَةي فَلََ تُظۡلَمُ نَفۡسٞ شَيۡـ ٗ َٰزيينَ ٱلقۡيسۡطَ لَي وَنضََعُ ٱلمَۡوَ
بييَن   ينَا حََٰسي َۗ وَكَفَََٰ ب يهَا تيَنَۡا ب

َ
ينۡ خَرۡدَلٍ أ  ﴾47وَإِن كََنَ ميثۡقَالَ حَبَّةٖ م 



 

73 

اعمال تولنے کے لیے( میزانِ عدل قائم    ’’اور قیامت کے دن ہم )لوگوں کے 

اگر ایک رائی کے دانے کے    ظلمکریں گے۔ پھر کسی پر کچھ بھی   اور  گا۔  نہ کیا جائ 

  حاضر کریں گے، اور ہم كافی ہیں حساب کرنے والے۔‘‘  لا برابر بھی عمل ہوگا ہم اسے 

 انبیاء:  
ٔ
 [۔ 47]سورہ

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے بھی مروی ہے کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے 

اپنے   فرمایا: کر  بلا  قریب  اپنے  کو  شخص  مومن  تعالیٰ  اللہ  روز  کے  ’’قیامت 

پردے سے ڈھانپ لے گا اور اس سے پوچھے گا کہ کیا تو یہ اور یہ گناہ جانتا ہے؟ 

وہ جواب دے گا، ہاں، اے میرے رب! یہاں تک کہ جب وہ اپنے گناہوں 

وہ تو تباہ و برباد ہو گیا ہے ، تو اللہ فرمائ گا:  کے اقرار کے بعد یہ سمجھ لے گا کہ 

میں نے دنیا میں تیرے ان گناہوں کی پردہ پوشی کی تھی، آج میں تیرے ان  

گناہوں کو معاف کرتا ہوں، چنانچہ اس کو اس کی نیکیوں كا اعمال نامہ دے دیا  

جائ گا، لیکن کفار اور منافقین کو على الاعلان تمام مخلوق کے سامنے بلا کر یہ کہا  

ہ لوگ ہیں جنھوں نے اپنے رب کو جھٹلایا، خبردار ظالموں پر اللہ  جائ گا: ’’یہ و

تعالیٰ کی لعنت ہے۔‘‘

(1)

 متفق علیہ۔ 

 
(1) ﴿ :

َ
 لٰ
َ
َ

ي

ِ ت
َ
لِ الله 
ْ
و
َ

ي

ا لم، باب ق

 

مط
ل
حدیث نمبر:  ﴾،أَلََ لَعۡنَةُ ٱللَِّ  عَلَى ٱلظ َّٰلِمِيَ صحیح بخاری: کتاب ا

لة،2309

ي

 القاتل، وإن کثر قي

ي

ة
ت 
، باب قبول تو

ي

ة
ت 
 ۔2768حدیث نمبر:  ، صحیح مسلم: کتاب التو



 

74 

”جس کسی نے نیکی كا ارادہ   اور نبی صلى الله عليه وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:

کرنے کے بعد اس پر عمل کیا تو اللہ تعالیٰ اس ایک نیکی کو اپنے ہاں دس گنا سے  

سات سو گنا، بلکہ اس سے بھی کئی گنا زیادہ نیکیاں لکھ دیتا ہے، اور جب کوئی کسی 

بدی كا ارادہ کر کے اس پر عمل بھی کر گزرے، تو اللہ تعالیٰ )اس کے نامہ اعمال  

صرف ایک ہی بدی لکھتا ہے۔‘‘ میں(
(1 ) 

کے  وسزا  جزا  کی  ان  اور  وکتاب  اعمال کے حساب  انسانی  تمام  روز  کے  قیامت 

اور حکمت كا تقاضا بھی یہی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ  كا اتفاق ہے  اثبات پر تمام مسلمانوں 

 شریعت وہ لائ تھے انھیں قبول کرنا  
ِ
نے کتابیں نازل کیں اور رسول بھیجے، جو احکام

ان میں سے جن احکام پر عمل ان پر عمل کرنا بندوں پر فرض اور   کرنا واجب ہے، 

اُّن کے ساتھ قتال کو واجب قرار دیا،  کیا۔ جو لوگ اس کی شریعت کے مخالف ہیں، 

ان کے خون، ان کی اولاد، ان کی عورتوں اور ان کے مالوں کو حلال قرار دیا۔ تو اگر 

اور نہ ان کے مطابق جزا و  سزا دی جائ تو یہ ان تمام اعمال كا حساب کتاب ہی نہ ہو 

تمام احکام بے كار اور مہمل قرار پاتے حالانکہ تمام جہانوں كا پروردگار تو ہر عبث چیز  

 سے منزہ ہے، چنانچہ اس حقیقت کی طرف اللہ تعالیٰ نے یوں اشارہ فرمایا ہے: 

 
، صحیح مسلم، (1) ت 

ي

كی

ي

ت
 لم 

ي

ة

 

 ي
 سی
ی
م 

ه

 وإذا 

ي

ی ت

ي

 كی

ي

ة

 

شي
 خ
ت

م العبد 

ه

حدیث نمبر:  کتاب الإي  ن، باب إذا 

 ۔131



 

75 

لَ إيلََهۡيمۡ وَلَنَسۡـ َلَنَّ ٱلمُۡرۡسَلييَن  ﴿ رسۡي
ُ
يينَ أ نَّ    6فلََنَسۡـ َلَنَّ ٱلََّّ فلَنََقُصَّ

يبييَن   مِٖۖ وَمَا كُنَّا غََئٓ
يعيلۡ  ﴾7عَليَۡهيم ب

’’پھر ہم اُّن لوگوں سے ضرور پوچھیں گے جن کے پاس پیغمبر بھیجے گئے تھے   

اور ہم پیغمبروں سے بھی ضرور پوچھیں گے۔ پھر یقینا ہم اپنے علم سے )ان کے  

اور ہم کچھ بے خبر نہ تھے۔‘‘ روبرو بیان کردیں گے۔  اُّن کے      حالات( 
ٔ
]سورہ

 [۔7 -6اعراف: 

ابدی ٹھکانے  دونوں مخلوق کے  یہ  یعنی  لانا،  ایمان  پر  اور جہنم  سوم: جنت 

 ہیں۔

سو جنت نعمتوں كا گھر ہے جسے اللہ تعالیٰ نے تقوی اختیار کرنے والے ان 

مومنوں کے لیے بنایا ہے جو ان چیزوں پر ایمان لائ جن پر ایمان لانا اللہ تعالیٰ 

اللہ   اور  اور اس کے رسول کی اطاعت کی،  ان پر واجب ٹھہرایا، اللہ تعالیٰ  نے 

رسول کے پیر اس کے  اور  ان کے لیے تعالیٰ کے لیے مخلص  وكار ٹھہرے۔ 

ایک حدیث میں ہے: ’’جسے نہ تو کسی آنکھ    جنت میں طرح طرح کی نعمتیں ہیں۔

كا خیال تک   اس  دل میں  انسان کے  نہ کسی  اور  سنا  كان نے  نہ کسی  دیکھا،  نے 



 

76 

گزرا۔‘‘
(1)

 اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:  

خَيُۡۡ  ﴿ هُمۡ  وْلََٰٓئيكَ 
ُ
أ َٰليحََٰتي  ٱلصَّ وعََميلوُاْ  ءَامَنُواْ  يينَ  ٱلََّّ إينَّ 

نهََٰۡرُ    7ٱلبَِۡييَّةي
َ
َٰتُ عَدۡنٖ تََۡريي مين تََتۡيهَا ٱلۡۡ يهيمۡ جَنَّ جَزَاؤٓهُُمۡ عيندَ رَب 

يمَ  يكَ ل َٰل ُ عَنۡهُمۡ وَرضَُواْ عَنۡهُۚ ذَ َ ٱللََّّ بدَٗاُۖ رَّضِي
َ
يينَ فييهَآ أ َ  خََٰلِي نۡ خَشِي

 ﴾ 8رَبَّهُۥ 

ئ اور نیک عمل کیے یہ لوگ بہترین خلائق لا ’’بے شک جو لوگ ایمان   

ہیں۔ ان كا بدلہ ان کے رب کے ہاں ہمیشگی والی جنت ہیں جن کے نیچے نہریں بہہ 

رہی ہیں جن میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے۔ اللہ ان سے راضی ہوا اور وہ اس سے  

ڈرے سے  پروردگا  اپنے  جو  ہے  لیے  کے  اس  یہ  ہوئ۔      ۔‘‘راضی 
ٔ
]سورہ

 [۔ اللہ تعالی كا فرمان ہے: 8-7 بینہ:

يمَا كََنوُاْ ﴿ َۢ ب عۡيُنٖ جَزَاءَٓ
َ
أ ةي  ين قُرَّ َ لهَُم م  خۡفَي

ُ
أ آ  تَعۡلَمُ نَفۡسٞ مَّ فَلََ 

 ﴾17يَعۡمَلوُنَ 

 
قولة:   (1) باب   رر، 

سي
ف

ي

لی

ا آ   نَفۡسٞ   تَعۡلَمُ   فلَََ ﴿صحیح بخاری: کتاب  َ   مَّ خۡفَي
ُ
ين  لهَُم  أ ةي   م   قرَُّ

عۡيُنٖ 
َ
نمبر:   ﴾ أ مسلم:4501حدیث  صحیح  ھا ، ، 

هل

وأ ھا  

 م
عب

 

ی

 

ي

وصفة  

ي

ة

 

 ي
خ
ل
ا نمبر:  کتاب  حدیث 

 ۔2824



 

77 

’’کوئی نفس نہیں جانتا جو کچھ ہم نے ان کی آنکھوں کی ٹھنڈک ان کے لیے  

ہے۔‘‘ بدلہ  كا  اس  یہ  تھے  کرتے  وہ  کچھ  جو  ہے،  رکھی  کر      پوشیده 
ٔ
]سورہ

 [۔17 سجدہ:

’’جہنم‘‘ عذاب كا گھر ہے، اسے اللہ تعالیٰ نے ان ظالم كافروں کے لیے بنایا  

اور اس کے رسولوں کی نافرمانی کی۔ جہنم  ہے جنھوں نے اس کے ساتھ کفر کیا 

میں طرح طرح كا عذاب اور سامان عبرت ہے، کوئی دل ان ہولناکیوں كا تصور  

 بھی نہیں کر سکتا۔ اللہ تعالی كا ارشاد ہے:

َٰفيريينَ ﴿ كَ
يلۡ تۡ ل عيدَّ

ُ
ٓ أ تِي
 ﴾ 131وَٱتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّ

تیار کی گئی ہے۔‘‘  كافروں کے لیے  جو  ڈرو  اس آگ سے  آل   ’’اور   
ٔ
]سورہ

 [۔ ایک جگہ یوں فرمایا: 131عمران: 

يكُمُۡۖ فَمَن شَاءَٓ فلَيُۡؤۡمين وَمَن شَاءَٓ فلَيَۡكۡفُرۡۚ  ﴿ ب  وَقلُي ٱلَۡۡقُّ مين رَّ
اديقُهَاۚ وَإِن يسَۡتَغييثُواْ يُغَاثوُاْ   يهيمۡ سَُُ حَاطَ ب

َ
َٰليمييَن ناَرًا أ يلظَّ عۡتَدۡناَ ل

َ
إينَّآ أ

ابُ وسََاءَٓتۡ  َ يمَاءٖٓ كَٱلمُۡهۡلي يشَۡويي ٱلوۡجُُوهَۚ بيئسَۡ ٱلشَّۡ  ﴾29 مُرۡتَفَقًا  ب

ھا رے رب کی طرف سے  

م

ي

ت

’’اور اعلان کردے کہ یہ سراسر برحق قرآن 

اور جو چاہے کفر کرے۔  لاہے۔ اب جو چاہے ایمان   کے لیے ہم   ظالموںئ 



 

78 

نے وه آگ تیار کر رکھی ہے جس کی قناتیں انھیں گھیر لیں گی۔ اگر وه فریاد رسی 

اس پانی سے کی جائ گی جو تیل کی تلچھٹ جیسا   رسی  تو ان کی فریاد  چاہیں گے 

گاه، یعنی   آرام  بری  بڑی  اور  پانی ہے  برا  ہی  بڑا  گا،  دے  جو چہرے بھون  ہوگا 

ھف:  ہے۔‘‘  دوزخ
ک

 
ٔ
 [۔ ایک اور مقام پر ارشادِ باری تعالی ہے:29 ]سورہ

عَدَّ لهَُمۡ سَعييًۡا  ﴿
َ
َٰفيريينَ وَأ َ لعََنَ ٱلكَۡ بدَٗاُۖ    64إينَّ ٱللََّّ

َ
يينَ فييهَآ أ خََٰلِي

يٗۡا    يَُيدُونَ وَلَي ٗا وَلََّ نصَي
بُ وجُُوهُهُمۡ فِي ٱلنَّاري يَقُولوُنَ   65لََّّ

يوَۡمَ تُقَلَّ
طَعۡنَا ٱلرَّسُولََّ۠ 

َ
َ وَأ طَعۡنَا ٱللََّّ

َ
 ﴾66يََٰليَۡتنََآ أ

’’اللہ نے كافروں پر لعنت کی ہے اور ان کے لیے بھڑکتی ہوئی آگ تیار کر   

رکھی ہے، جس میں وہ ہمیشہ ہمیش رہیں گے۔ وہ کوئی حامى ومددگار نہ پائیں گے۔  

اس دن ان کے چہرے آگ میں اُّلٹ پلٹ کئے جائیں گے۔ )حسرت و افسوس  

 احزاب:    سے( کہیں گے کہ كاش! ہم اللہ اور رسول کی اطاعت کرتے۔‘‘
ٔ
]سورہ

 [۔ 66- 64

 آخرت پر ایمان کے ثمرات: 
ِ
 یوم

اول: اس دن کے اجر وثواب کی امید وطلب میں اطاعت وفرمانبرداری کی  

 رغبت اور اس کی حرص۔ 



 

79 

اور بے   دوم: اس دن کے عذاب سے بچنے کے لیے نافرمانی سے بے تعلقی 

 زاری۔

دنیاوی  لیے  کے  مومنوں  پر  امید  کی  ثواب  اور  کی نعمتوں  آخرت  سوم: 

 نعمتوں سے محرومى پر تسلی۔ 

كافروں نے موت کے بعد دوباره اٹھائ جانے كا انکار کیا، ان كا خیال ہے 

لیکن ان كا یہ گمان قطعا باطل کہ موت کے بعد دوبارہ زندہ کیا جانا ناممکن ہے۔

 ہے، شریعت، حس اور عقل اس کے بطلان پر دلالت کرتی ہیں۔ 

 : شرعی نصوص سے منکرینِ بعث كا رد: اللہ تعالیٰ قرآنِ کریم میں ارشاد فرماتا ہے

ثُمَّ  ﴿ لَۡبُۡعَثَُُّ  ي  وَرَبَ  بلَََِٰ  قلُۡ   ۚ
ْ يُبۡعَثُوا لَّن  ن 

َ
أ كَفَرُوٓاْ  يينَ  ٱلََّّ زعََمَ 

يۡٞ  ي يسَي يكَ عََلَ ٱللََّّ َٰل يمَا عَميلتُۡمۡۚ وَذَ  ﴾ 7لَُۡنبََّؤُنَّ ب

’’ان كافروں نے خیال کیا ہے کہ دوباره زنده نہ کیے جائیں گے۔ آپ کہہ   

دیجیے کہ کیوں نہیں اللہ کی قسم! تم ضرور دوباره اٹھائ جاؤ گے، پھر جو تم نے  

آسان ہے۔‘‘ ہی  بالکل  یہ  پر  اللہ  اور  گے  جاؤ  دیے  خبر  کی  اس  ہے      کیا 
ٔ
]سورہ

 [۔ نیز تمام آسمانی کتابیں اس امر پر متفق ہیں۔ 7تغابن: 

کو  مُردوں  دنیا میں  اسی  نے  تعالیٰ  اللہ  رد:  كا  دلیل سے منکرین بعث  حسی 



 

80 

سورۃ   ہے، چنانچہ  کروادیا  مشاہدہ  كا  چیز  اس  کو  بندوں  اپنے  کرکے  زندہ  دوبارہ 

 البقرۃ میں اس کی پانچ مثالیں مذکور ہیں، جو کہ درج ذیل ہیں : 

 پہلی مثال: قوم موسی نے جب ان سے کہا کہ اے موسیٰ! 

َ جَهۡرَةٗ ﴿... َٰ نرََى ٱللََّّ  ﴾ ...لَن نُّؤۡمينَ لكََ حَتَِّ

نہ    ایمان  ہرگز  دیکھ لیں  نہ  کو سامنے  رب  اپنے  ہم   لائیں’’۔۔۔ جب تک 

 بقرہ:  گے۔۔۔‘‘
ٔ
[ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کو مار ڈالا، پھر اُّن کو دوبارہ  55 ]سورہ

زندگی بخشی۔ چنانچہ اسی واقعہ کے بارے میں اللہ تعالیٰ بنی اسرائیل کو مخاطب 

 کرتے ہوئ ارشاد فرماتا ہے: 

جَهۡرَةٗ  ﴿  َ ٱللََّّ نرََى   َٰ حَتَِّ لكََ  نُّؤۡمينَ  لَن  يََٰمُوسَََٰ  قلُتُۡمۡ  وَإِذۡ 
تنَظُرُونَ   نتُمۡ 

َ
وَأ َٰعيقَةُ  ٱلصَّ خَذَتكُۡمُ 

َ
بَعۡدي    55فَأ ينَۢ  م  بَعَثۡنََٰكُم  ثُمَّ 

 ﴾56مَوۡتيكُمۡ لعََلَّكُمۡ تشَۡكُرُونَ  

’’اور )تم یاد کرو( جب تم نے موسیٰ سے کہا تھا کہ جب تک ہم اپنے رب کو  

نہ   ایمان  ہرگز  لیں  دیکھ  نہ  پر    لائیںسامنے  تم  میں(  سزا  کی  )جس گستاخی  گے 

اس  کرو،  گزاری  شکر  تم  کہ  لیے  اس  پھر  گری۔  بجلی  ہوئ  دیکھتے  ھا رے 

م

ي

ت

 بقرہ:  موت کے بعد بھی ہم نے تمھیں زندہ کر دیا۔‘‘
ٔ
 [۔56-55]سورہ



 

81 

ذمہ  کی  جانے  مارے  ناحق  ہے جس کے  ’’مقتول‘‘کی  اس  مثال:  دوسری 

انھیں  نے  تعالیٰ  اللہ  چنانچہ  کی،  نہ  قبول  کسی نے  میں سے  اسرائیل  بنی  داری 

وہ  دیا تاکہ  كا حکم  مارنے  پر  اور اس کے ایک ٹکڑے کو میت  گائ ذبح کرنے 

 ن فرمایا ہے:انھیں اپنے قاتل کی خبر دے۔ اس قصہ کو اللہ تعالیٰ نے یوں بیا

كُنتُمۡ  ﴿ ا  مَّ مُُۡريجٞ   ُ وَٱللََّّ فييهَاُۖ  َٰرََٰءۡتُمۡ  فَٱدَّ نَفۡسٗا  قَتَلتُۡمۡ  وَإِذۡ 
ٱلمَۡوۡتَََٰ   72تكَۡتُمُونَ    ُ ٱللََّّ يحُۡۡي  يكَ  كَذََٰل هَاۚ  يبَعۡضي ب ٱضۡۡيبوُهُ  فَقُلنَۡا 

 ﴾73وَيُرييكُمۡ ءَايََٰتيهيۦ لعََلَّكُمۡ تَعۡقيلوُنَ 

، پھر اس میں اختلاف کرنے لگے اور الا’’جب تم نے ایک شخص کو قتل کر ڈ 

تھا۔ ہم نے کہا کہ اس گائ كا    والاکرنے    ظاہرجو کچھ تم چھپاتے تھے اللہ اس کو  

ایک ٹکڑا مقتول کے جسم پر لگادو، )وہ جی اٹھے گا( اسی طرح اللہ مردوں کو زندہ  

اپنی نشانیاں دکھاتا ہے۔‘‘ ھا ری عقل مندی کے لیے 

م

ي

ت

    کر کے تمھیں 
ٔ
]سورہ

 [۔73-72بقرہ: 

پر  افراد  ہزار  کئی  کی  اسرائیل  بنی  اس قصے کی ہے جس میں  تیسری مثال: 

مشتمل ایک قوم موت کے خوف سے اپنی بستیوں کو چھوڑ کر بھاگ کھڑی ہوئی  

تھی، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے )ان پر یہ واضح کرنے کے لیے کہ موت سے کسی کو 



 

82 

فرار حاصل نہیں ہے( ان سب کو موت کی نیند سلا دیا، پھر ان کو زندہ فرمایا۔ 

 اس واقعہ كا تذکرہ قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ نے یوں فرمایا ہے: 

لوُفٌ حَذَرَ ٱلمَۡوتۡي  ﴿
ُ
يينَ خَرجَُواْ مين دييََٰريهيمۡ وهَُمۡ أ

لمَۡ ترََ إيلََ ٱلََّّ
َ
أ

ٱلنَّاسي  عََلَ  فضَۡلٍ  و  لََُّ  َ ٱللََّّ إينَّ  حۡيََٰهُمۡۚ 
َ
أ ثُمَّ  مُوتوُاْ   ُ ٱللََّّ لهَُمُ  فَقَالَ 

كۡثَََ ٱلنَّاسي لََّ يشَۡكُرُونَ 
َ
نَّ أ  ﴾ 243وَلََٰكي

’’کیا تم نے انھیں نہیں دیکھا جو ہزاروں کی تعداد میں تھے اور موت کے ڈر  

فرمایا:   انھیں  نے  اللہ  تھے،  ہوئ  گھروں سے نکل کھڑے  اپنے  مارے  کے 

ہے، لیکن   لامرجاؤ، پھر انھیں زنده کردیا، بے شک اللہ لوگوں پر بڑے فضل وا

 بقرہ:  اکثر لوگ ناشکرے ہیں۔‘‘
ٔ
 [۔ 243]سورہ

چوتھی مثال: اس قصے کی ہے جس میں ایک شخص كا گزر کسی ویران اور تباہ  

شدہ بستی سے ہوا، بستی کی حالت دیکھ کر اسے یہ حیرت ہوئی کہ اللہ تعالیٰ اس 

بستی والوں کو )روز قیامت( کس طرح زندہ فرمائ گا؟ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اس 

رکھا، پھر اس کو زندہ فرمایا۔   کی روح بھی قبض کر لی اور اسے سو سال تک مردہ

 قرآنِ کریم میں اس واقعہ كا تذکرہ اللہ تعالیٰ نے یوں فرمایا ہے: 

﴿  َٰ نَّّ
َ
أ قَالَ  هَا  عُرُوشي  َٰ عََلَ خَاوييةٌَ   َ وَهِي قَرۡيةَٖ   َٰ

عََلَ مَرَّ  يي  كَٱلََّّ وۡ 
َ
أ



 

83 

قَالَ   ُۥۖ  بَعَثَهُ ثُمَّ  عََمٖ  ميائْةََ   ُ مَاتهَُ ٱللََّّ
َ
فَأ يهَاُۖ  مَوۡت بَعۡدَ   ُ هي ٱللََّّ هََٰذي ۦ  يحُۡۡي

يثۡتَ ميائْةََ عََمٖ  
وۡ بَعۡضَ يوَۡمِٖۖ قَالَ بلَ لَّۡ

َ
كَمۡ لَۡيثۡتَُۖ قَالَ لَۡيثۡتُ يوَۡمًا أ

يكَ لمَۡ يتَسََنَّهُۡۖ وَٱنظُرۡ  اب جَۡعَلَكَ فَٱنظُرۡ إيلَََٰ طَعَاميكَ وَشََِ َاريكَ وَلني  إيلَََٰ حِي
ُهَا ثُمَّ نكَۡسُوهَا لَۡۡمٗاۚ   ِۖ وَٱنظُرۡ إيلََ ٱلعۡيظَامي كَيۡفَ ننُشِي يلنَّاسي ءَايةَٗ ل 

يرٞ  ءٖ قدَي ي شََۡ
َٰ كُُ  َ عََلَ نَّ ٱللََّّ

َ
عۡلَمُ أ

َ
َ لََُۥ قَالَ أ ا تَبَينَّ  ﴾ 259فلََمَّ

بل   جو چھت کے  ہوا  پر  اس بستی  گزر  كا  کہ جس  مانند  کے  اس شخص  ’’یا 

اللہ تعالیٰ اسے کس   اس کی موت کے بعد  لگا:  وه کہنے  اوندھی پڑی ہوئی تھی، 

اسے   پھر  سو سال کے لیے،  دیا  مار  اسے  اللہ تعالی نے  تو  گا؟  زنده کرے  طرح 

دن كا کچھ حصہ، فرمایا بلکہ  اٹھایا، پوچھا کتنی مدت تجھ پر گزری؟ کہنے لگا ایک دن یا

تو سو سال تک رہا، اب تو اپنے کھانے پینے کو دیکھ کہ بالکل خراب نہیں ہوا اور  

اپنے گدھے کو بھی دیکھ، ہم تجھے لوگوں کے لیے ایک نشانی بناتے ہیں تو دیکھ کہ 

یہ   پر گوشت چڑھاتے ہیں، جب  ان  پھر  اٹھاتے ہیں،  کو کس طرح  ہڈیوں  ہم 

قادر ہے۔‘‘   ظاہرسب   پر  چیز  ہر  اللہ تعالیٰ  کہ  جانتا ہوں  لگا: میں  تو کہنے  چکا   ہو 

 بقرہ: 
ٔ
 [۔ 259]سورہ

ہے  کی  اس قصہ  السلام کے  اللہ علیہ  ابراہیم خلیل  پانچویں مثال: حضرت 

كا مشاہدہ   زندہ کرنے کی قدرت  کو  اللہ تعالیٰ سے مردوں  انھوں نے  جس میں 



 

84 

کرنے کی درخواست کی تھی تو اللہ تعالیٰ نے انھیں چار پرندوں کو ذبح کر کے ان  

کے جسم کے ٹکڑے )آپس میں ملا کر( آس پاس کے پہاڑوں پر منتشر کر دینے 

اور پھر ان کو آواز دینے كا حکم دیا، چنانچہ تمام ٹکڑے ایک دوسرے سے جڑ کر 

آ پاس  ابراہیم علیہ السلام کے  اس دوڑتے ہوئ حضرت  اللہ تعالیٰ نے  گئے۔ 

 واقعہ كا تذکرہ قرآنِ کریم میں ان الفاظ میں فرمایا ہے: 

وَلمَۡ تؤُۡمينِۖ  ﴿
َ
ِۖ قَالَ أ رينِي كَيفَۡ تحُۡۡي ٱلمَۡوۡتَََٰ

َ
ي أ مُۧ رَب  َٰهيـ وَإِذۡ قَالَ إيبرَۡ

يۡۡي فصََُۡهُنَّ   ينَ ٱلطَّ رۡبعََةٗ م 
َ
ِۖ قَالَ فَخُذۡ أ َطۡمَئينَّ قلَبۡي ي

ن لَ  قَالَ بلَََِٰ وَلََٰكي
ينۡهُنَّ جُزۡءٗا ثُمَّ  ي جَبَلٖ م 

َٰ كُُ  يينَكَ سَعۡيٗاۚ إيلََۡكَ ثُمَّ ٱجۡعَلۡ عََلَ ت
ۡ
 ٱدۡعُهُنَّ يأَ

َ عَزييزٌ حَكييمٞ   نَّ ٱللََّّ
َ
 ﴾260وَٱعۡلَمۡ أ

نے کہا کہ اے میرے پروردگار! مجھے دکھا تو مُردوں کو    ’’اور جب ابراہیم 

ایمان  کیا تمھیں  فرمایا:  نے(  تعالیٰ  باری  )جناب  گا؟  کرے  زنده  طرح  کس 

تو ہے لیکن میرے دل کی تسکین ہو جائ گی، فرمایا:   دیا: ایمان  نہیں؟ جواب 

ن كا ایک ایک ٹکڑا رکھ چار پرندے لو، ان کے ٹکڑے کر ڈالو، پھر ہر پہاڑ پر ا

اور جان رکھو   ھا رے پاس دوڑتے ہوئ آجائیں گے 

م

ي

ت

وہ  دو، پھر انھیں پکارو، 

 بقرہ:   ہے۔‘‘ والاکہ اللہ غالب ہے حکمتوں 
ٔ
 [۔ 260]سورہ



 

85 

 مثالیں ہیں جو مردوں کے دوبارہ زندہ کیے جانے پر 

ي

 

ي

یہ چند ایسی حسی اور حق

واضح طور پر دلالت کرتی ہیں۔ ان واقعات سے پہلے ہم اللہ تعالیٰ کی جانب سے  

عیسی ابن مریم علیہ السلام کو عطا کردہ نبوت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی )یعنی  

ہ کرنے اور انھیں قبروں سے نکالنے( کی  اللہ تعالیٰ کے حکم سے مردوں کو زند 

 طرف بھی اشارہ کر چکے ہیں۔ 

 عقلی دلائل دو قسم کے ہیں:

اول: بے شک اللہ تعالیٰ نے آسمانوں وزمین اور جو کچھ ان میں ہے، سب کو 

کو   بار )یعنی بغیر کسی سابقہ مثال کے( پیدا کیا۔ ظاہر ہے کہ جو ہستی مخلوق  پہلی 

پہلی مرتبہ پیدا کرنے پر قادر ہو، وہ اس کو دوبارہ زندہ کرنے سے عاجز نہیں ہو  

 سکتی۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

هۡوَنُ عَليَۡهي ﴿
َ
يي يَبۡدَؤُاْ ٱلَۡۡلقَۡ ثُمَّ يعُييدُهُۥ وهَُوَ أ  ﴾ ...وهَُوَ ٱلََّّ

’’اور وہی ہے جو اول بار مخلوق کو پیدا کرتا ہے، پھر اسے دوباره پیدا کرے  

 روم:    گا اور یہ تو اس پر بہت ہی آسان ہے۔۔۔‘‘
ٔ
[۔ نیز فرمان باری  27]سورہ

 تعالی ہے:

َٰعيليينَ ﴿... ۚۥ وعَۡدًا عَليَۡنَاۚٓ إينَّا كُنَّا فَ لَ خَلقٖۡ نُّعييدُهُ وَّ
َ
نآَ أ
ۡ
 ﴾كَمَا بدََأ



 

86 

’’... جیسے کہ ہم نے اول دفعہ پیدائش کی تھی اسی طرح دوباره کریں گے۔  

اور ہم اسے ضرور کر کے )ہی( رہیں گے۔‘‘     یہ ہمارے ذمے وعده ہے 
ٔ
]سورہ

[۔ جن لوگوں نے بوسیدہ اور گلی سڑی ہڈیوں کے دوبارہ زندہ ہونے 104انبیاء:  

 كا انکار کیا تھا ان كا رد کرتے ہوئ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: 

ي خَلقٍۡ عَلييمٌ  ﴿
ةِٖۖ وهَُوَ بيكُل  لَ مَرَّ وَّ

َ
هَآ أ
َ
نشَأ
َ
ييٓ أ  ﴾79قلُۡ يَُيۡييهَا ٱلََّّ

’’آپ جواب دیجیے کہ اُّنھیں وه زنده کرے گا جس نے اُّنھیں اول مرتبہ   

 یس:   ہے۔‘‘   لاپیدا کیا ہے، اور وہ سب طرح کی پیدائش كا بخوبی جاننے وا
ٔ
]سورہ

 [۔79

درخت  بھرا  ہرا  کوئی  میں  ہوتی ہے جس  مردار  اور  بنجر  زمین سخت  دوم: 

اور   وخرم  خوش  پر  اس  تو  ہے  برساتا  بارش  پر  اس  تعالیٰ  اللہ  لیکن  ہوتا  نہیں 

اس  ۔تو جو بنجر ہونے کے بعد  اُّٹھتا ہے  شادماں جوڑوں کی شکل میں سبزہ لہلہا 

دوبارہ زند وہ مردوں کو  گی بخشنے پر بھی قدرت زمین کو زندہ کرنے پر قادر ہے 

 رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

نزَلۡناَ عَليَۡهَا ٱلمَۡاءَٓ  ﴿
َ
عَةٗ فَإيذَآ أ رۡضَ خََٰشي

َ
نَّكَ ترََى ٱلۡۡ

َ
ٓ أ وَمينۡ ءَايََٰتيهيۦ

ءٖ   ي شََۡ
كُُ   َٰ إينَّهُۥ عََلَ ٱلمَۡوۡتَََٰٓۚ  لمَُحۡۡي  حۡيَاهَا 

َ
أ ييٓ  إينَّ ٱلََّّ وَرَبتَۡۚ  ٱهۡتَََّتۡ 



 

87 

يرٌ   ﴾ 39قَدي

دیکھتا    دبائی  دبی  کو  تو زمین  کہ  )یہ بھی( ہے  اللہ کی نشانیوں میں سے  ’’اُّس 

وه تر وتازه ہوکر اُّبھرنے لگتی ہے۔   تو  اُّس پر مینہ برساتے ہیں  ہے، پھر جب ہم 

ہے، بے    والاجس نے اسے زنده کیا وہی یقینی طور پر مُردوں کو بھی زنده کرنے  

 فصلت:   شک وه ہر چیز پر قادر ہے۔‘‘
ٔ
[۔ ایک اور جگہ اللہ تعالی ارشاد  39]سورہ

 فرماتا ہے: 

وحََبَّ ﴿ َٰتٖ  جَنَّ يهيۦ  ب نۢبَتنَۡا 
َ
فَأ بََٰرَكَٗ  مُّ مَاءٓٗ  مَاءٓي  ٱلسَّ مينَ  لۡناَ  وَنزََّ

يدي   يدٞ    9ٱلَۡۡصي نَّضي طَلۡعٞ  َّهَا  ل قََٰتٖ  باَسي يلعۡيبَاديِۖ   10وَٱلنَّخۡلَ  ل  يزۡقٗا  ر 
يكَ ٱلُۡۡرُوجُ  يۡتٗاۚ كَذََٰل ةٗ مَّ يهيۦ بلََِۡ حۡيَينَۡا ب

َ
 ﴾ 11وَأ

کٹنے   اور  باغات  اُّس سے  اور  برسایا  پانی  بابرکت  آسمان سے  نے  ہم  ’’اور 

کے   درخت جن  بالا  و  بلند  کے  کھجوروں  اور  کیے۔  پیدا  غلے  کے  والے کھیت 

کو   اور ہم نے پانی سے مردہ شہر  روزی کے لیے  خوشے تہ بہ تہ ہیں۔ بندوں کی 

 ق:  زندہ کردیا۔ اسی طرح )قبروں سے( نکلنا ہے۔‘‘
ٔ
 [۔ 11-9]سورہ

 آخرت پر ایمان 
ِ
موت کے بعد پیش آنے والی تمام کیفیات پر ایمان لانا یوم

 لانے میں شامل ہے‘ مثلا: 



 

88 

( فتنۂ قبر: یعنی تدفین کے بعد میت سے اس کے رب، اس کے دین اور 1)

اور  صحیح  تعالیٰ  اللہ  کو  ایمان  اہلِ  تو  گا،  جائ  کیا  سوال  نبی کے متعلق  اس کے 

مضبوط بات کے ساتھ ثابت قدم رکھے گا، چنانچہ فوت ہونے والا جواب دے 

میرے نبی ہیں۔‘‘ اس  گا: ’’میرا رب اللہ ہے، میرا دین اسلام ہے اور محمد صلى الله عليه وسلم 

’’افسوس  گا:  اللہ تعالیٰ گمراہ کر دے گا، چنانچہ كافر کہے  کو  کے برعکس ظالموں 

اور منافق یا دین میں شک کرنے والا کہے  ہائ افسوس! میں کچھ نہیں جانتا‘‘۔ 

تو میں نے بھی کہہ   کو کچھ کہتے ہوئ سُنا  ’’میں نہیں جانتا، میں نے لوگوں  گا: 

 دیا۔‘‘ 

اور كافروں کے لیے  اور اس کی نعمتیں: ظالموں یعنی منافقین  قبر كا عذاب 

 قبر‘‘ مقرر ہے۔ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:
ِ
 ’’عذاب

طُوٓاْ ﴿... َٰليمُونَ فِي غَمَرََٰتي ٱلمَۡوۡتي وَٱلمَۡلََٰٓئيكَةُ باَسي وَلوَۡ ترََىَٰٓ إيذي ٱلظَّ
يمَا كُنتُمۡ  ب ٱلهُۡوني  تَُۡزَوۡنَ عَذَابَ  ٱلَۡوَۡمَ  نفُسَكُمُُۖ 

َ
أ خۡريجُوٓاْ 

َ
أ يهيمۡ  يدۡي

َ
أ

ي وَكُنتُمۡ عَنۡ ءَايََٰتيهيۦ تسَۡتَ  ي غَيَۡۡ ٱلَۡۡق   ٱللََّّ
ُونَ تَقُولوُنَ عََلَ  ﴾كۡبِي

لوگ موت کی سختیوں   ظالم’’...اور اگر آپ اس وقت دیکھیں جب کہ یہ   

میں ہوں گے اور فرشتے اپنے ہاتھ بڑھا رہے ہوں گے کہ ہاں اپنی جانیں نکالو۔  



 

89 

ذمہ جھوٹی  اللہ کے  تم  کہ  اس سبب سے  دی جائ گی،  کو ذلت کی سزا  تم  آج 

تھے۔‘‘ کرتے  تکبر  سے  آیات  کی  اللہ  تم  اور  تھے،  لگاتے      باتیں 
ٔ
]سورہ

 [۔ 93 انعام:

 آلِ فرعون کے متعلق ارشاد باری تعالی ہے:

اعَةُ ﴿ ٱلسَّ تَقُومُ  وَيوَۡمَ  اۚ  ي ٗ وعََشي ا  غُدُو ٗ عَليَۡهَا  يُعۡرضَُونَ  ٱلنَّارُ 
شَدَّ ٱلعَۡذَابي 

َ
لوُٓاْ ءَالَ فيرعَۡوۡنَ أ دۡخي

َ
 ﴾ 46أ

شام    ہر صبح  یہ  دن   لائ’’آگ ہے جس کے سامنے  اور جس  ہیں  جاتے 

 قیامت قائم ہوگی )فرمان ہوگا کہ( فرعونیوں کو سخت ترین عذاب میں ڈالو۔‘‘

 غافر:  
ٔ
 [۔46]سورہ

روایت ہے کہ نبی  صحیح مسلم میں حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے 

 قبر میں   صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:
ِ
"اگر میں اللہ تعالیٰ سے دعا کروں کہ تمھیں عذاب

سے وہ سنا دے جو کہ میں نے سنا ہے تو تم )ایک دوسرے کو( ہرگز دفن نہ کرو  

 جہنم سے اللہ تعالیٰ کی پناہ    پھر آپ نے اپنا رخ پھیر کر فرمایا:   گے"۔
ِ
’’عذاب

آپ    صحابہ  مانگو‘‘۔ ہیں۔  مانگتے  پناہ  کی  اللہ  سے  عذاب  کے  جہنم  ہم  کہا:  نے 

 قبر سے اللہ کی پناہ مانگو۔‘‘  نے فرمایا: صلى الله عليه وسلم
ِ
نے کہا: ہم قبر کے    صحابہ  ’’عذاب



 

90 

اور باطنی    عذاب سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: ’’تم ظاہری 

مانگو۔‘‘ پناہ  اللہ کی  آزمائشوں سے  اور باطنی تمام    تمام  صحابہ نے کہا: ہم ظاہری 

’’دجال کے فتنہ سے اللہ   فتنوں سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: 

صحابہ نے کہا: ہم دجال کے فتنہ سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ کی پناہ مانگو۔‘‘
(1) 

تو یہ صرف سچے مومنوں کے لیے  ’’قبر کی نعمتوں‘‘ كا تعلق ہے  جہاں تک 

 مقرر ہے۔ اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے:

لُ عَليَۡهيمُ ٱلمَۡلََٰٓئيكَةُ  ﴿ ُ ثُمَّ ٱسۡتَقََٰمُواْ تَتَنَََّ يينَ قَالوُاْ رَبُّنَا ٱللََّّ
إينَّ ٱلََّّ

تِي كُنتُمۡ توُعَدُونَ 
يٱلَۡۡنَّةي ٱلَّ واْ ب ُ بشۡۡي

َ
لََّّ تََُافوُاْ وَلََّ تََۡزَنوُاْ وَأ

َ
 ﴾30أ

قائم   پر  اسی  پھر  ہے،  اللہ  پروردگار  ہمارا  کہ  کہا  نے  لوگوں  ’’)واقعی( جن 

رہے۔ اُّن کے پاس فرشتے )یہ کہتے ہوئ( آتے ہیں کہ تم کچھ بھی اندیشہ اور 

ہو۔‘‘ دیے گئے  وعده  تم  كا  لو جس  سن  بشارت  کی  اُّس جنت  )بلکہ(  کرو  نہ   غم 

 :

ي

لت  
ص
ف
 
ٔ
 [۔ 30]سورہ

 ایک اور جگہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: 

 
علي ة   (1) النار  أو   

ي

ة

 

 ي
خ
ل
ا  من 

ي

می ت
ل
ا باب عرض مقعد  ھا ، 

هل

وأ ھا  

 م
عب

 

ی

 

ي

وصفة  

ي

ة

 

 ي
خ
ل
ا صحیح مسلم: کتاب 

ة،

 

 ۔2867حدیث نمبر:  وإثبات عذاب القبر والتعوذ مي



 

91 

ينَئيذٖ تنَظُرُونَ   83فلَوَۡلََّٓ إيذَا بلَغََتي ٱلُۡۡلۡقُومَ  ﴿ نتُمۡ حي
َ
وَنََّنُۡ    84وَأ

ونَ   ُ ن لََّّ تُبۡصَي قۡرَبُ إيلََهۡي مينكُمۡ وَلََٰكي
َ
فلَوَۡلََّٓ إين كُنتُمۡ غَيَۡۡ    85أ

ينييَن   قييَن    86مَدي صََٰدي كُنتُمۡ  إين  عُونَهَآ  مينَ    87ترَجۡي كََنَ  إين  آ  مَّ
َ
فَأ

ييَن ٱلمُۡ  ب  ﴾89فرََوۡحٞ وَرَيۡحَانٞ وجََنَّتُ نعَييمٖ  88قَرَّ

رہے   دیکھ  وقت  اُّس  تم  اور  جائ  پہنچ  تک  نرخرے  روح  کہ  ’’پس جب 

ھا رے بہت زیادہ قریب ہوتے ہیں۔  ہو

م

ي

ت

تے ہو۔ ہم اُّس شخص سے بہ نسبت 

اس قول میں  اور  اگر تم کسی کے زیر فرمان نہیں  لیکن تم نہیں دیکھ سکتے۔ پس 

بارگاہِ الٰہی سے قریب کیا ہوا    سچے لوٹاؤ۔ پس جو کوئی  تو  کو  روح  اُّس  )ذرا(  تو  ہو 

غ  اور  ہے  راحت  تو  اُّسے  ہے۔‘‘ ہوگا۔  والی جنت  آرام  اور  ہیں      ائیں 
ٔ
]سورہ

 [۔89-83 واقعۃ:

ایک طویل حدیث میں  اللہ عنہ سے مروی  براء بن عازب رضی  حضرت 

وہ اپنی قبر میں فرشتوں  ہے کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے مومن کے متعلق فرمایا کہ جب 

’’تو آسمان سے ایک پکارنے والا پکارے گا    کے سوالات كا جواب دے چکے گا:

کہ سچ کہا میرے بندے نے، لہذا اس کے لیے جنت كا فرش بچھاؤ، اسے جنت كا  

اس کے  دو، چنانچہ  دروازہ کھول  اس کے لیے جنت کی طرف  اور  لباس پہناؤ، 



 

92 

پاس جنت کی ہوا اور خوشبو آنے لگے گی اور اس کی قبر جہاں تک نگاہ جائ گی  

اسے امام احمد اور ابو داؤد نے ایک طویل   )وہاں تک( کشادہ کر دی جائ گی۔‘‘

 حدیث میں روایت کیا ہے۔
 (1 ) 

بدنیت اور منحرف لوگوں كا ایک گروہ گمراہی كا شکار ہوا۔ چنانچہ انھوں نے 

اس زعم میں قبر کے عذاب اور اس کی راحتوں كا انکار کیا کہ یہ ایک خلاف واقعہ  

ي  

ھ
ت ك

د حالت  کی  کر مُردے  قبر کھول  اگر  کہ  وہ کہتے ہیں  امر ہے۔  ناممکن  اور 

پایا جاتا ہے جس میں اسی حالت میں  وہ  تو  تھا، نیز قبر میں جائ  دفن کیا گیا  وہ   

 کشادگی یا تنگی جیسی کوئی تبدیلی دیکھنے میں نہیں آتی۔ 

 گمان شریعت، حس اور عقل کی رو سے باطل ہے۔یہ 

دلالت  پر  کی نعمتوں‘‘  اس  اور  قبر  ’’عذاب  رد:  كا  اس  رو سے  کی  شریعت 

 کرنے والے شرعی دلائل كا ذکر ہو چکا ہے۔

اور صحیح بخاری میں عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے: ’’نبی صلى الله عليه وسلم 

مدینہ منورہ کے کسی باغ سے نکلے، تو آپ نے دو انسانوں کی آوازیں سنیں جن کو ان  

’’ان    کی قبروں میں عذاب دیا جا رہا تھا۔‘‘ پھر پوری حدیث ذکر کی، جس میں آیا ہے: 

 
داود، (1) القبر، حدیث نمبر:   ابو  وعذاب  القبر    

 

ف  

ي

 لة
سأ
م
ل
ا باب   ،

ي

ة

 

شي
ل
ا احمد، مسند    ،4753کتاب 

، حدیث نمبر: 

 

ن
 
ي ی
ف

 براء بن عازب رضی اللہ عنہ۔ راوی: ،  18534الکو



 

93 

ایک دوسری  میں سے ایک تو پیشاب کرتے وقت چھینٹوں سے پرہیز نہیں کرتا تھا۔‘‘

صحیح مسلم   ’’اور دوسرا شخص چغل خور تھا۔‘‘  ،"اپنے پیشاب سے"   روایت میں ہے: 

’’پیشاب سے بچنے كا اہتمام نہیں کرتا تھا‘‘ کی ایک روایت میں ہے:

 (1)

 . 

حسی اعتبار سے اس كا رد: سونے والا شخص کبھی خواب میں دیکھتا ہے کہ وہ بہت 

وسیع، پر فضا اور خوش کن مقام پر ہے اور وہاں طرح طرح کی نعمتوں اور راحتوں سے 

لطف اندوز ہو رہا ہے )تو وہ اپنے اندر فرحت و شادمانی محسوس کرتا ہے( اور اگر وہ یہ  

ر تنگ وتاریک جگہ پر ہے اور اس سے تکلیف محسوس  دیکھتا ہے کہ وہ وحشت ناک او

کر رہا ہے )تو وہ غمگین اور رنجیدہ ہو جاتا ہے۔( کبھی کبھار ایسا بھی ہوتا ہے کہ خواب 

دیکھنے والا شخص اپنے خواب سے چونک کر بیدار ہوجاتا ہے، حالانکہ وہ اپنے گھر کے 

  ہوتا ہے

ٹ

 
اللہ   ،کمرے میں اپنے ہی بستر پر ل اور نیند تو موت کی بہن ہے۔ اسی لیے 

 تعالیٰ نے اس كا نام "وفات" رکھا ہے، اللہ تعالی فرماتا ہے: 

مَنَاميهَاُۖ ﴿ فِي  تَمُتۡ  لمَۡ  تِي 
وَٱلَّ يهَا  مَوۡت حييَن  نفُسَ 

َ
ٱلۡۡ يَتَوَفََّّ   ُ ٱللََّّ

جَلٖ  
َ
أ إيلَََٰٓ  خۡرَىَٰٓ 

ُ
ٱلۡۡ لُ  وَيُرۡسي ٱلمَۡوۡتَ  عَليَۡهَا  قضََََٰ  تِي 

ٱلَّ كُ  فَيُمۡسي
سَمًّّ   ﴾ ...مُّ

آئی،   کی موت نہیں  اور جن  وقت  کے  کی موت  ان  کو  روحوں  ہی  ’’اللہ 

 
  غسل البول، حدیث نمبر: صحیح بخاری: کتاب الوضوء، (1)

 

 ۔215 باب ما جاء ف



 

94 

انھیں ان کی نیند کے وقت قبض کر لیتا ہے، پھر جن پر موت كا حکم لگ چکا ہے۔ 

اور دوسری )روحوں( کو ایک مقرر وقت تک کے لیے  تو روک لیتا ہے  انھیں 

 زمر:  چھوڑ دیتا ہے۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔42]سورہ

عقلی اعتبار سے اس كا رد: سونے والا کبھی اپنے خواب میں واقع کے مطابق 

سچے خواب بھی دیکھتا ہے اور کبھی اصلی شکل وصورت میں نبی صلى الله عليه وسلم کی زیارت 

بھی کر لیتا ہے، اور جس نے رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کو آپ کے اوصاف کے مطابق 

والا جسے خوا ب میں دیکھتا دیکھا بلاشبہ اس نے آپ ہی کو دیکھا، حالانکہ سونے 

ہے، اس سے بہت دور اپنے کمرے کے بستر پر محو خواب ہوتا ہے۔ اگر یہ تمام  

ہو سکتی   احوال آخرت میں کیسے ناممکن  تو  دنیاوی حالات میں ممکن ہیں  چیزیں 

 ہیں؟

جہاں تک ان کے اپنے اس دعوے پر اعتماد كا تعلق ہے کہ اگر قبر کو کھول  

کر مُردے کی حالت کو دیکھا جائ تو وہ اسی حالت میں نظر آتا ہے جس میں وہ 

دفن کیا گیا تھا، نیز قبر میں کسی قسم کی کشادگی یا تنگی بھی نظر نہیں آتی، تو اس كا  

 جواب کئی ایک طرح سے دیا جا سکتا ہے:

اور گمراہ   اول: شریعت میں جو کچھ وارد ہوا ہے اس كا اس طرح کے باطل 



 

95 

ذریعہ  ان شبہات کے  کرنا ہر گز جائز نہیں ہے۔  کن شبہات کے ذریعہ مقابلہ 

شریعت پر اعتراض کرنے والا شخص اگر شریعت میں وارد نصوص و دلائل میں  

کما حقہ غور وفکر کرے تو اس پر ان شبہات كا بطلان واضح ہو جائ گا۔ کسی شاعر  

 : حسب ذیل ہے()جس كاترجمہ  نے کیا خوب کہا ہے

 کتنے ہی ایسے لوگ ہیں جو اپنے بیمار فہم وادراک کی وجہ سے صحیح باتوں میں

 طعن و تشنیع اور عیب جوئی کرتے ہیں۔

كا   ان  سے  حس  ہے،  سے  امور  غیبی  كا تعلق  احوال  کے  برزخ  عالمِ  دوم: 

ادراک ممکن نہیں۔ اگر حس کے ذریعے سے ان کی حقیقت كا جاننا ممکن ہوتا تو  

’’ایمان بالغیب‘‘كا سرے سے کوئی فائدہ ہی باقی نہیں رہتا بلکہ اس طرح تو غیب 

 ں ہی برابر ہو جاتے۔پر ایمان لانے والے اور اس كا انکار کرنے والے، دونو

ہی   کی کیفیات صرف میت  وتنگی  یا کشادگی  وراحت  عذاب  قبر میں  سوم: 

محسوس کر سکتا ہے۔ اس کے علاوہ کوئی دوسرا شخص ان کیفیات كا ادراک نہیں  

کر سکتا۔ اس کی مثال بالکل اس شخص کے خواب کی سی ہے جو نیند کی حالت میں 

اور وحشت ناک مقام، یا نہایت دلفریب اور کشادہ    کوئی بے حد تنگ وتاریک 

جگہ دیکھتا ہے، )اور خواب کے احوال کے مطابق غمگین یا خوش ہوتا ہے( لیکن  



 

96 

اس کے برعکس اس کے آس پاس كا ہر شخص ان تمام تر کیفیات سے پر بے خبر  

اللہ تعالیٰ کی  واضح مثال یہ بھی ہے کہ نبی صلى الله عليه وسلم پر  اور  اس کی ایک  رہتا ہے۔ 

ہوا   موجود  درمیان  کے  صحابہ  اپنے  آپ  اور  تھی  ہوتی  نازل  وحی  سے  طرف 

صحابہ  کہ  پاتے تھے جب  سن  ہی  آپ صلى الله عليه وسلم  کو صرف  وحی  کرتے تھے لیکن 

م کو وہ وحی سنائی ہی نہیں دیتی تھی۔ کبھی تو فرشتہ انسانی شکل 

ھ

 

عب

کرام رضی اللہ 

میں حاضر ہو کر آپ صلى الله عليه وسلم سے گفتگو بھی کرتا تھا لیکن صحابہ کرام نہ اس فرشتے  

 کو دیکھ پاتے تھے اور نہ ہی اس کی باتیں سن پاتے تھے۔ 

قدر   اسی  انسان صرف  ادراک محدود ہے۔ چنانچہ  قوتِ  کی  چہارم: مخلوق 

کسی چیز کی حقیقت کو پاسکتا ہے جس قدر کہ اللہ تعالیٰ نے اس میں قوتِ ادراک 

پانا ناممکن ہے۔  کو  ودیعت فرمائی ہے۔ اس کے لیے ہر موجود شے کی حقیقت 

 وہ سب حقیقی طور پر  مثلاً ساتوں آسمان، زمین اور جو جو چیزیں ان میں موجود ہیں

اللہ تعالیٰ کی حمد اور اس کی تعریف بیان کرتی ہیں، اور کبھی کبھار اللہ تعالیٰ اپنی  

مخلوق میں سے جس کو چاہتا ہے ان کی تسبیح وتحمید سنا دیتا ہے، اس کے باوجود یہ  

سب کچھ ہماری نظروں سے پوشیدہ ہے۔ اسی بات کو اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید  

 بیان فرمایا ہے:  میں یوں



 

97 

ءٍ  ﴿ ين شََۡ ۚ وَإِن م  رۡضُ وَمَن فييهينَّ
َ
بۡعُ وَٱلۡۡ َٰتُ ٱلسَّ مََٰوَ يحُ لََُ ٱلسَّ تسَُب 

 تَفۡقَهُونَ تسَۡبييحَهُمۚۡ 
ن لََّّ يۦ وَلََٰكي ه َمۡدي يحُ بِي  يسَُب 

 ﴾ ...إيلََّّ

اور جو بھی ان میں ہے اسی کی تسبیح کر رہے ہیں۔   ’’ساتوں آسمان اور زمین 

ایسی کوئی چیز نہیں جو اسے پاکیزگی اور تعریف کے ساتھ یاد نہ کرتی ہو۔ ہاں یہ 

 اسراء:  صحیح ہے کہ تم ان کی تسبیح سمجھ نہیں سکتے۔۔۔۔‘‘
ٔ
 [۔  44 ]سورہ

اور یہ حقیقت  اسی طرح شیاطین وجن زمین پر ادھر اُّدھر چلتے پھرتے ہیں 

ہوئی،  حاضر  میں  کی مجلس  اللہ صلى الله عليه وسلم  رسول  جماعت  ایک  کی  جنوں  کہ  ہے 

کی طرف  قوم  اپنی  اور مبلغ کی حیثیت سے  سنی  قراءت  کی  آپ  خاموشی سے 

 لوٹ گئی اور وہ جماعت ان تمام چیزوں کے باوجود ہم سے پوشیدہ تھی، اسی کے

 بارے میں اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:

ينَ  ﴿ بوََيۡكُم م 
َ
خۡرَجَ أ

َ
أ يۡطََٰنُ كَمَآ  ٓ ءَادَمَ لََّ يَفۡتيننََّكُمُ ٱلشَّ يََٰبَنِي

هُوَ   َٰكُمۡ  يرََى إينَّهُۥ  يهيمَاۚٓ  سَوۡءَٰت ييُۡييهَُمَا  ل َاسَهُمَا  لۡي عَنۡهُمَا  ينََيعُ  ٱلَۡۡنَّةي 
يََٰطيينَ  يينَ لََّ  وَقبَييلهُُۥ مينۡ حَيۡثُ لََّ ترََوۡنَهُمَۡۗ إينَّا جَعَلنَۡا ٱلشَّ يلََّّ َاءَٓ ل وۡلَي
َ
 أ

 ﴾ 27يؤُۡمينُونَ 

د آدم! شیطان تم کو کسی خرابی میں نہ ڈال دے جیسا کہ اُّس نے لا’’اے او  



 

98 

اُّن كا لباس بھی   کہ  دیا ایسی حالت میں  کرا  ھا رے ماں باپ کو جنت سے باہر 

م

ي

ت

اور اس كا لشکر تم کو ایسے   وه  وه ان کو ان کی شرم گاہیں دکھائ۔  اتروا دیا تاکہ 

طور پر دیکھتا ہے کہ تم ان کو نہیں دیکھ سکتے۔ ہم نے شیطانوں کو اُّن ہی لوگوں كا  

 اعراف:  ۔‘‘لاتے رفیق بنایا ہے جو ایمان نہیں  
ٔ
[۔ چنانچہ جب مخلوق  27 ]سورہ

ہر موجود شے کی اصل حقیقت کو نہیں سمجھ سکتی تو اس کے لیے غیب کے ثابت  

 شدہ اور ناقابلِ ادراک امور كا انکار کرنا بالکل جائز نہیں ہے۔ 

 *** 

 تقدیر پر ایمان 

’’قدر‘‘ )دال کے فتحہ کے ساتھ(: تقدیر سے مراد اللہ تعالیٰ كا اپنے علم اور 

اور فیصلہ کرنا   كا ان کے وجود سے پہلے اندازہ  حکمت کے مطابق ساری كائنات 

 ہے۔

 تقدیر پر ایمان چار امور پر مشتمل ہے:

اول: اس بات پر ایمان کہ اللہ تعالیٰ ازل سے ابد تک ہر چیز سے اجمالا اور 

تفصیلا واقف ہے، چاہے اس كا تعلق خود اپنے افعال سے ہو، یا اپنے بندوں کے  

 افعال واعمال سے۔ 



 

99 

اللہ تعالیٰ نے سب کچھ لوح محفوظ )یعنی نوشتہ  اس بات پر ایمان کہ  دوم: 

 تقدیر( میں لکھ رکھا ہے۔ انھی دو امور کے متعلق اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

يكَ فِي ﴿ َٰل ذَ إينَّ   ِۚ رۡضي
َ
وَٱلۡۡ مَاءٓي  ٱلسَّ فِي  مَا  يَعۡلَمُ   َ ٱللََّّ نَّ 

َ
أ تَعۡلَمۡ  لمَۡ 

َ
أ

يۡٞ   ي يسَي يكَ عََلَ ٱللََّّ َٰل  ﴾70كيتََٰبٍِۚ إينَّ ذَ

یہ   ’’کیا آپ نے نہیں جانا کہ آسمان وزمین کی ہر چیز اللہ کے علم میں ہے۔ 

 سب )لکھی ہوئی( کتاب میں )محفوظ( ہے۔ اللہ پر تو یہ امر بالکل آسان ہے۔‘‘ 

 حج :  
ٔ
 [۔70]سورہ

صحیح مسلم میں عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہما سے روایت ہے، وہ 

فرماتے ہوئ سنا: کو  وسل  اللہ علیہ  اللہ صلی  رسول  کہ میں نے  ’’اللہ  کہتے ہیں 

تعالیٰ نے مخلوقات کی تقدیریں آسمانوں اور زمین کو پیدا کرنے سے پچاس ہزار 

ہی لکھ دی تھیں۔‘‘  سال پہلے
(1)

 ۔ 

 ہی سے سوم: اس بات پر ایمان کہ پوری كائنات صرف اللہ تعالیٰ کی مشیت

وقوع پزیر ہے، خواہ اس كا تعلق خود باری تعالیٰ کے اپنے فعل سے ہو یا مخلوقات 

 کے افعال واعمال سے۔ اللہ تعالیٰ اپنے فعل کے متعلق فرماتا ہے: 

 
ما  السلام، حدیث نمبر:  (1)

 ھ
علب

 .2653صحیح مسلم، کتاب القدر، باب حجاج آدم وموسی 



 

100 

 ﴾...وَرَبُّكَ يََۡلقُُ مَا يشََاءُٓ وَيخَۡتَارُ ﴿

اور چن کر مختار کر لیتا ہے...‘‘   ’’اور آپ كا رب جو چاہتا ہے پیدا کرتا ہے 

 قصص:
ٔ
 [۔ ایک مقام پر یوں ارشاد ہوا: 68 ]سورہ

ُ مَا يشََاءُٓ ﴿...  ﴾ وَيَفۡعَلُ ٱللََّّ

 ابراھیم:  ’’۔۔اور اللہ جو چاہے کر گزرے۔‘‘
ٔ
 [۔27 ]سورہ

 ایک اور جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: 

رحَۡامي كَيۡفَ يشََاءُٓ ﴿
َ
يركُُمۡ فِي ٱلۡۡ يي يصَُو 

 ﴾ ...هُوَ ٱلََّّ

ھا ری صورتیں جس طرح چاہتا ہے بناتا ہے۔۔۔‘‘ 

م

ي

ت

 ’’وه ماں کے پیٹ میں 

 آل عمران: 
ٔ
 [۔  6]سورہ

 قات کے افعال و اعمال کے متعلق اللہ تعالی فرماتا ہے: مخلو

ُ لسََلَّطَهُمۡ عَليَۡكُمۡ فلََقََٰتَلوُكُمۡ ﴿...  ﴾ ...وَلوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ

تم سے یقیناً جنگ    وه  اور  دیتا  کر  پر مسلط  تم  انھیں  تو  چاہتا  اللہ  اگر  ’’...اور 

 نساء:  کرتے...‘‘
ٔ
 (۔ نیز فرمان باری تعالی ہے: 90)سورہ

 ﴾ وَلوَۡ شَاءَٓ رَبُّكَ مَا فَعَلوُهُُۖ فَذَرهُۡمۡ وَمَا يَفۡتََُون﴿...



 

101 

’’۔۔۔اور اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو یہ ایسے كام نہ کرسکتے سو اُّن لوگوں کو اور جو  

دیجیے۔‘‘ رہنے  آپ  کو  اُّس  ہیں،  رہے  کر  پردازی  افترا  یہ      کچھ 
ٔ
]سورہ

 [۔ 112 انعام:

اور  ذات، صفات  اپنی  كائنات بشمول  پوری  کہ  ایمان  پر  بات  اس  چہارم: 

 حركات سب اللہ تعالیٰ کی پیدا کردہ ہے، ارشاد باری تعالیٰ ہے: 

ءٖ وَكييلٞ  ﴿ ي شََۡ
َٰ كُُ  ءِٖۖ وهَُوَ عََلَ ي شََۡ

ُ خََٰليقُ كُُ   ﴾62ٱللََّّ

وا  كا پیدا کرنے  ہر چیز  ہر چیز پر نگہبان ہے۔‘‘   لا’’اللہ  وہی  اور      ہے 
ٔ
]سورہ

 [۔ ایک اور مقام پر اللہ پاک كا فرمان ہے: 62 زمر:

يرٗا﴿... رَهۥُ تَقۡدي ءٖ فَقَدَّ  ﴾ وخََلقََ كَُُّ شََۡ

 ’’۔۔۔اور ہر چیز کو اس نے پیدا کرکے ایک مناسب اندازه ٹھہرا دیا ہے۔‘‘ 

 فرقان: 
ٔ
[۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ابراہیم علیہ السلام کی بابت فرمایا کہ 2 ]سورہ

 انھوں نے اپنی قوم سے کہا: 

ُ خَلَقَكُمۡ وَمَا تَعۡمَلوُنَ  ﴿  ﴾96وَٱللََّّ

ھا ری بنائی ہوئی چیزوں کو اللہ ہی نے پیدا کیا ہے۔‘‘لا’’حا  

م

ي

ت

 نکہ تمھیں اور 

 صافات: 
ٔ
 [۔96 ]سورہ



 

102 

کے  بندوں  وہ  ہے  کیا  بیان  وصف  جو  كا  ایمان‘‘  پر  ’’تقدیر  نے  ہم  پیچھے 

ہے،  منافی نہیں  اور مشیت کے  قدرت  شدہ  حاصل  کو  ان  پر  افعال  اختیاری 

کیونکہ شریعت اور حقیقت دونوں ہی بندے کے لیے اس کے ثبوت پر دلالت  

 کرتی ہیں۔ 

 شریعت سے ثبوت: مشیت کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا: 

يهيۦ مَـ َاباً ﴿... َذَ إيلَََٰ رَب 
 ﴾ فَمَن شَاءَٓ ٱتَُّ

ٹھکانا   کے(  کر  اعمال  )نیک  پاس  کے  رب  اپنے  چاہے  جو  ’’۔۔۔اب 

 نبا: بنالے۔‘‘
ٔ
 [۔ اور ایک جگہ ارشادِ الٰہی ہے: 39 ]سورہ

ئۡتُمُۡۖ ﴿... َٰ شي نَّّ
َ
توُاْ حَرۡثكَُمۡ أ

ۡ
 ﴾...فَأ

 بقرہ:    ’’۔۔۔۔اپنی کھیتیوں میں جس طرح چاہو آؤ...‘‘ 
ٔ
[۔ اور 223]سورہ

 مخلوق کی قدرت کے متعلق ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ ْ يعُوا طي
َ
َ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ وَٱسۡمَعُواْ وَأ  ﴾ ...فَٱتَّقُواْ ٱللََّّ

اور مانتے چلے   اور سنتے  رہو  ڈرتے  اللہ سے  ’’پس جہاں تک تم سے ہوسکے 

 تغابن:  جاؤ...‘‘
ٔ
 [۔ نیز ارشادِ باری تعالیٰ ہے: 16]سورہ



 

103 

مَا ﴿ لهََا مَا كَسَبَتۡ وعََليَۡهَا  ُ نَفۡسًا إيلََّّ وُسۡعَهَاۚ  يفُ ٱللََّّ لََّ يكَُل 
 ﴾ ...ٱكۡتسََبَتَۡۗ 

’’اللہ کسی جان کو اس کی طاقت سے زیاده تکلیف نہیں دیتا، جو نیکی وه کرے  

 بقرة:  وه اس کے لیے اور جو برائی وه کرے وه اس پر ہے...‘‘
ٔ
 [۔286]سورہ

اور  کچھ مشیت  نہ  کچھ  اسے  کہ  ہے  جانتا  انسان  ہر  ثبوت:  سے  واقع  امر 

قدرت ضرور حاصل ہے جس کی وجہ سے کسی كام کو کرنے یا چھوڑنے كا اسے  

اختیار ہے، اور وہ کسی فعل کے ”ارادی“ مثلاً چلنے اور ”غیر ارادی“ مثلاً كانپنے، 

لیٰ کی مشیت اور میں فرق کرتا ہے، لیکن بندے کی مشیت اور قدرت، اللہ تعا 

 قدرت کے ہی تابع ہوتی ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 

ن يسَۡتَقييمَ  ﴿
َ
يمَن شَاءَٓ مينكُمۡ أ ُ    28ل ن يشََاءَٓ ٱللََّّ

َ
ٓ أ وَمَا تشََاءُٓونَ إيلََّّ

 ﴾ 29رَبُّ ٱلۡعََٰلمَييَن 

اور تم    راه پر چلنا چاہے۔  اُّس کے لیے جو تم میں سے سیدھی  ’’)بالخصوص( 

چاہے۔‘‘ العالمین  رب  جو  وہی  مگر  سکتے  چاہ  تکویر:  کچھ بھی نہیں   
ٔ
-28 ]سورہ

دائرہ ملکیت 29 اس کے  ۔لہذا  اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہے  پوری كائنات  [۔ چونکہ 

ونما نہیں ہو سکتی۔ 
ُّ
 میں کوئی چیز اس کے علم اور اس کی مشیت کے بغیر ر



 

104 

’’تقدیر پر ایمان‘‘ کی جو تعریف ہم نے بیان کی ہے وہ کسی بندے کے لیے 

ارتکاب کرنے کی دلیل نہیں بن سکتی، چنانچہ  كا  نافرمانی  یا  کو چھوڑنے  فرائض 

 اس سے دلیل پکڑنا کئی اعتبار سے باطل ہے:

ل: اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے: 
 
 او

كۡنَا وَلََّٓ ءَاباَؤُٓناَ وَلََّ ﴿ شَِۡ
َ
ُ مَآ أ كُواْ لوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ شَِۡ

َ
يينَ أ سَيَقُولُ ٱلََّّ

 َۗ سَنَا
ۡ
َٰ ذَاقوُاْ بأَ يينَ مين قَبۡليهيمۡ حَتَِّ

بَ ٱلََّّ يكَ كَذَّ ِۚ كَذََٰل ءٖ مۡنَا مين شََۡ حَرَّ
ُٓۖ إين تتََّبيعُ  مٖ فَتُخۡريجُوهُ لَناَ

ينۡ عيلۡ نَّ وَإِنۡ  قلُۡ هَلۡ عيندَكُم م  ونَ إيلََّّ ٱلظَّ
نتُمۡ إيلََّّ تَُۡرصُُونَ 

َ
 ﴾ 148أ

شرک   ہم  نہ  تو  ہوتا  کو منظور  اللہ  اگر  کہ  گے  )یوں( کہیں  ’’یہ مشرکین 

کرتے اور نہ ہمارے باپ دادا اور نہ ہم کسی چیز کو حرام کہہ سکتے۔ اسی طرح جو  

کہ   کی تھی یہاں تک  اُّنھوں نے بھی تکذیب  ہیں  ہو چکے  ان سے پہلے  لوگ 

 

ي

ت

ھا رے پاس کوئی  اُّنھوں نے ہمارے عذاب كامزه چکھا۔ آپ کہہ دیجیے: کیا 

م

دلیل ہے تو اُّس کو ہمارے روبرو ظاہر کرو۔ تم لوگ محض خیالی باتوں پر چلتے ہو 

 انعام: اور تم بالکل قیاس آرائی سے باتیں بناتے ہو۔‘‘
ٔ
 [۔148 ]اسورہ

اپنے   کو  ومشرکین  کفار  تعالیٰ  اللہ  تو  ہوتی  ان کے لیے حجت  ’’تقدیر‘‘  اگر 



 

105 

 عذاب كا مزا نہ چکھاتا۔ 

 اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:  :دوم 

ةُۢ  ﴿ ي حُجَّ يلنَّاسي عََلَ ٱللََّّ لَََّ يكَُونَ ل ريينَ لِي يينَ وَمُنذي ي بشَۡ  رُّسُلَٗ مُّ
ُ عَزييزًا حَكييمٗا  ِۚ وَكََنَ ٱللََّّ  ﴾ 165بَعۡدَ ٱلرُّسُلي

کرنے   آگاه  اور  والے  بنایا ہے، خوشخبریاں سنانے  رسول  انھیں  ’’ہم نے 

والے تاکہ لوگوں کی کوئی حجت اور الزام رسولوں کے بھیجنے کے بعد اللہ پر ره نہ  

 نساء:  جائ۔ اللہ بڑا غالب اور بڑا با حکمت ہے۔‘‘
ٔ
 [۔165]سورہ

اسی طرح اگر مخالفین کے لیے ’’تقدیر‘‘ دلیل ہوتی تو رسولوں کو بھیج کر ان  

کوئی  اگر  بعد  کے  کو بھیجنے  جاتا کیونکہ پیغمبروں  ٹھہرایا  نہ  باطل  کو  ’’حجت‘‘  کی 

پر ہی   اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کردہ تقدیر کی بنیاد  وہ  تو  واقع ہوئی  مخالفت 

 واقع ہوئی۔

سے  عنہ  اللہ  رضی  طالب  ابی  بن  على  نے  امام مسلم  اور  بخاری  امام  سوم: 

اور یہ الفاظ بخاری کے روایت کردہ ہیں کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:   روایت کی ہے 
یہ سن    ’’تم میں سے ہر شخص كا ٹھکانا اللہ تعالیٰ نے جنت یا جہنم میں لکھ دیا ہے۔‘‘

نہ   کر صحابہ میں سے ایک شخص نے سوال کیا: یا رسول اللہ! کیا ہم اسی پر بھروسہ



 

106 

’’نہیں، عمل کرو کیوں کہ ہر ایک کے لیے وہ    کر لیں؟ تو آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:

پھر آپ صلى الله عليه وسلم نے   كام آسان بنادیا گیا ہے جس کے لیے اسے پیدا کیا گیا ہے۔‘‘

 یہ آیت تلاوت فرمائی:

عۡطَىَٰ وَٱتَّقَََٰ ﴿
َ
ا مَنۡ أ مَّ

َ
 ﴾ 5فَأ

رب سے(۔‘‘   )اپنے  ڈرا  اور  راه میں(  کی  )اللہ  دیا  ل:    ’’جس نے 
ي 
ل

 
ٔ
]سورہ

 [۔5

الفاظ یہ ہیں:  دیا گیا   اور صحیح مسلم کے  بنا  وہ كام آسان  ’’ہر ایک کے لیے 

ہے، جس کے لیے اسے پیدا کیا گیا ہے۔‘‘
 (1)

چنانچہ معلوم ہوا کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے    

عمل کرنے كا حکم دیا ہے اور عمل کو چھوڑ کر صرف تقدیر ہی پر بھروسا کرنے  

 سے منع فرمایا ہے۔ 

چہارم: بے شک اللہ تعالیٰ نے بندے کو اوامر پر عمل کرنے اور نواہی سے 

كا   اس کی طاقت سے بڑھ کر کسی چیز  کو  اس  دیا ہے لیکن  كا حکم  اجتناب کرنے 

 
مقدورا، (1) قدرا  الله  أمر  وكان  باب  القدر،  کتاب  بخاری:  نمبر:   صحیح  صحیح  6605حدیث   ،

ة   مسلم

ي

وشقاوت ملة 
ع
و وأح لة  رزقة   

ي

ة
ت 
وکتا أمة  بطن    

 

ف الآدم   خلق   

ي

 في ة
كی باب  القدر،  کتاب 

ة،

ي

 ۔ 2647حدیث نمبر:  وسعادت



 

107 

 ’’مکلّف‘‘ نہیں ٹھہرایا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: 

﴿ ْ يعُوا طي
َ
َ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمۡ وَٱسۡمَعُواْ وَأ  ﴾ ...فَٱتَّقُواْ ٱللََّّ

اور مانتے چلے   اور سنتے  رہو  ڈرتے  اللہ سے  ’’پس جہاں تک تم سے ہوسکے 

 تغابن:  جاؤ...‘‘
ٔ
 [۔ اور ایک مقام پر ارشاد فرمایا: 16]سورہ

ُ نَفۡسًا إيلََّّ وسُۡعَهَا ﴿ يفُ ٱللََّّ  ﴾ ...لََّ يكَُل 

 بقرة:   ’’اللہ کسی جان کو اس کی طاقت سے زیاده تکلیف نہیں دیتا...‘‘ 
ٔ
]سورہ

[۔ اگر بندہ کسی فعل کے انجام دہی پر مجبور ہوتا تو وہ ہر اس فعل کو انجام  286

دینے كا بھی مکلف ہوتا کہ جس سے چھٹکارا پانے کی اس میں استطاعت نہیں  

زور   اور  چوک  بھول  علمی،  لا  سے  کسی  اگر  لہذا  ہے،  باطل  چیز  یہ  ہے۔لیکن 

زد ہوجائ تو اس پر کوئی گناہ نہ ہو گا،  زبردستی کے سبب کسی معصیت كا كام سر

 کیونکہ وہ معذور ہے۔

پنجم: اللہ تعالیٰ نے ’’نوشتہ تقدیر‘‘ کو انتہائی پوشیدہ اور صیغہ راز میں رکھا ہے، 

چنانچہ جو چیز پہلے سے اندازہ کی جا چکی ہے اس کے رونما ہونے کے بعد ہی اس كا  

علم ہوتا ہے۔ لیکن جب بندہ کوئی كام کرتا ہے تو وہ پہلے سے جانتا ہے کہ وہ کس 

نچہ اس کے فعل كا ارادہ اللہ تعالیٰ کی قدرت کے متعلق كام كا ارادہ رکھتا ہے، چنا



 

108 

اس کے علم پر مبنی نہیں ہوتا۔ یہ چیز نافرمانی کے كاموں پر تقدیر کو حجت بنانے 

کی نفی کرتی ہے، کیونکہ جس چیز كا علم ہی نہ ہو وہ کسی امر کے لیے دلیل کیسے بن  

 سکتی ہے؟

ششم: ہم دیکھتے ہیں کہ انسان دنیاوی معاملات میں ہر پسندیدہ اور نفع بخش 

شے كا حریص ہوتا ہے، اور جب تک وہ اسے پا نہ لے اس كا متمنی ومتلاشی رہتا  

ہے۔ جب کہ نا پسندیدہ یا بے سود چیزوں کی طرف ہرگز نہیں پلٹتا، پھر اپنی اس  

یہ ہے کہ دینی امور میں اس کے  روش پر ’’تقدیر‘‘ سے دلیل پکڑتا ہے تو سوال  

لیے جو چیزیں نفع بخش ہو سکتی ہیں ان کو چھوڑ کر تکلیف دہ چیزوں کی طرف اس  

كا پلٹنا اور پھر اس پر ’’تقدیر‘‘ سے استدلال کرنا کیوں کر درست ہو سکتا ہے؟ کیا 

 ان دونوں )دینی اور دنیاوی( امور كا معاملہ یکساں نہیں ہے؟

 اس چیز کی مزید وضاحت کے لیے ہم یہاں دو مثالیں پیش کرتے ہیں: 

( ایک 1مثال  راستے ہوں، جس میں سے  دو  انسان کے سامنے  اگر کسی   :)

راستہ کسی ایسے شہر کی طرف نکلتا ہو جہاں بد نظمی، قتل و غارت گری، لوٹ مار،  

ایسے   راستہ کسی  دوسرا  اور  رواج ہو،  كا  اور بھوک  وہراس  دری، خوف  عصمت 

و آرام، آسودہ  شہر کی طرف جاتا ہو جہاں ہر طرف نظم وضبط، امن وامان، عیش



 

109 

حالی، جان ومال اور عزت وآبرو کی حفاظت ہو، تو وہ کون سا راستہ اختیار کرے  

 گا؟

ظاہر ہے کہ وہ دوسرا راستہ ہی اختیار کرے گا جو ایک ایسے شہر پر جا کر ختم 

ہوتا ہے جہاں چاروں طرف امن و امان اور نظم وضبط قائم ہو۔ کوئی بھی عقل  

مند شخص ’’تقدیر‘‘کو حجت بنا کر کسی ایسے شہر كا راستہ ہرگز نہیں اختیار کر سکتا  

مار ہو اور لوٹ  امور میں خود  جہاں بد نظمی، خوف وہراس  اخروی  تو جو شخص  ۔ 

جنت كا راستہ چھوڑ کر جہنم كا راستہ اختیار کرے تو وہ کس طرح ’’نوشتۂ تقدیر‘‘ کو 

 دلیل بنا سکتا ہے؟ 

(: ہم دیکھتے ہیں کہ جب ڈاکٹر کسی مریض کو دوا پینے كا حکم دیتا ہے تو 2مثال )

وہ اسے نہ چاہنے کے با وجود بھی پی لیتا ہے، اسی طرح جب وہ اسے کسی نقصان دہ 

دیتا   وہ غا چھوڑ  باوجود  وہ اسے چاہنے کے  تو  کرتا ہے  غا کے کھانے سے منع 

وہ مریض اپنی سلامتی ا ور شفا ہی کے لیے ہی ایسا کرتا ہے،  ہے۔ ظاہر ہے کہ 

دوا کو  نا پسندیدہ  ’’نوتشۂ تقدیر‘‘ کو دلیل بنا کر ایسا ہرگز نہیں کرتا کہ اس  چنانچہ 

پینے سے باز رہے یا ان غاؤں کو استعمال کرتا رہے جو کہ اس کے لیے نقصان 

رسول   اس کے  اور  اللہ  انسان  کہ  ہے  سکتا  ہو  درست  یہ کیسے  دہ ہیں۔ چنانچہ 



 

110 

صلى الله عليه وسلم کے احکام کو چھوڑ کر جن چیزوں سے اللہ اور اس کے رسول صلى الله عليه وسلم نے 

 منع فرمایا ہے، انھیں اپنائ اور پھر اس پر ’’تقدیر‘‘ سے دلیلیں لیتا پھرے؟

ہفتم: ’’نوشتۂ تقدیر‘‘ کو دلیل بنا کر واجبات کو چھوڑنے، یا معصیت کے كام  

کرنے والے شخص پر اگر کوئی دوسرا شخص ظلم وزیادتی کرے اور اس کے مال و 

’’تقدیر‘‘ سے دلیل  اور پھر  پامال کرے،  کو  اس کی عزت  یا  اسباب چھین لے، 

وزیادتی تو محض   پکڑتے ہوئ یہ کہے کہ مجھے ملامت مت کرو کیونکہ میرا ظلم 

 کو قطعا قبول نہیں کرے گا۔  اللہ تعالیٰ کی تقدیر پر مبنی ہے، تو وہ اس کی اس دلیل

دوسرے  والے کسی  جانے  اوپر کیے  اپنے  کو  دلیل  کی  ’’تقدیر‘‘  وہ  چنانچہ جب 

اللہ تعالیٰ کے حقوق  وہ  تو پھر  وزیادتی کے لیے قبول نہیں کرتا،  شخص کے ظلم 

 وفرائض میں اپنی کوتاہی اور زیادتی پر کس طرح اسے دلیل بناتا ہے؟!

بن   عمر  المومنین  امیر  کہ  ہے  گیا  کیا  بیان  یوں  واقعہ  ایک  میں  اس سلسلے 

خطاب رضی اللہ عنہ کے سامنے ایک چور كا مقدمہ پیش ہوا تو عمر رضی اللہ عنہ 

نے اس کے ہاتھ كاٹنے كا حکم دیا۔ اس نے عرض کیا: اے امیر المومنین! ٹھہر  

، کیونکہ میں نے یہ چوری صرف اللہ تعالیٰ کی ’’قضا وقدر‘‘ کی بنیاد پر کی    جای  

ہے۔ یہ سن کر عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ’’ہم بھی تو تیرا ہاتھ اللہ تعالیٰ کی ’’قضا  



 

111 

 سے ہی كاٹ رہے ہیں‘‘۔  وقدر‘‘

 تقدیر پر ایمان کے ثمرات: 

اللہ  کو اختیار کرتے وقت اس سبب کے بجائ صرف  ’’سبب‘‘  اول: کسی 

 تعالیٰ پر بھروسہ کرنا، کیونکہ ہر چیز اللہ تعالیٰ کی ’’قضاو قدر‘‘ سے ہی ہوتی ہے۔

دوم: کسی مراد کے حصول کے وقت خودپسندی میں مبتلا نہ ہونا، کیونکہ مراد 

تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک نعمت ہے جسے باری تعالیٰ نے خیر  كا حاصل ہونا 

وكامیابی کے اسباب کے نتیجے میں مقدر فرمایا ہے، چنانچہ انسان كا خود پسندی میں 

للہ تعالیٰ كا شکر ادا کرنے سے غافل کر  مبتلا ہونا اسے نعمت کے حاصل ہونے پر ا

 دیتا ہے۔

سوم: اللہ تعالیٰ کی قضا وقدر کے مطابق جو کچھ بھی انسان پر گزرے اس پر 

مطمئن اور خوش رہنا، چنانچہ وہ کسی پسندیدہ چیز کے چھن جانے، یا کسی سختی سے 

دو چار ہونے، یا کسی نا پسندیدہ چیز کے واقع ہونے پر قلق واضطراب كا شکار نہیں  

وہ جانتا ہے کہ یہ سب   کچھ اللہ تعالیٰ کی قضا وقدر ہے جو کہ  ہوتا۔ اس لیے کہ 

وہ بہر  ہے  چکا  ہو  ’’مقدر‘‘  کچھ  جو  اور  ہے  خالق  اور  مالک  كا  زمین  اور  آسمانوں 

 صورت ہو کر رہے گا۔ چنانچہ اسی کے بارے میں اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:



 

112 

فِي ﴿ إيلََّّ  كُمۡ  نفُسي
َ
أ  ٓ فِي وَلََّ  رۡضي 

َ
ٱلۡۡ فِي  يبَةٖ  صي مُّ مين  صَابَ 

َ
أ مَآ 

يۡٞ   ي يسَي يكَ عََلَ ٱللََّّ َٰل هَاۚٓ إينَّ ذَ
َ
أ ن نَّبَِۡ

َ
ين قَبۡلي أ سَوۡاْ    22كيتََٰبٖ م 

ۡ
يكَيۡلََ تأَ ل 

ُ لََّ يَُيبُّ  َٰكُمَۡۗ وَٱللََّّ يمَآ ءَاتىَ َٰ مَا فَاتكَُمۡ وَلََّ تَفۡرحَُواْ ب  كَُُّ مُُۡتَالٖ عََلَ
 ﴾ 23فَخُورٍ 

اس   ھا ری جانوں میں، مگر 

م

ي

ت

’’نہ کوئی مصیبت دنیا میں آتی ہے نہ )خاص( 

یہ  ہے،  ایک خاص کتاب میں لکھی ہوئی  وه  کو پیدا کریں  اس  ہم  کہ  سے پہلے 

)كام( اللہ تعالیٰ پر )بالکل( آسان ہے۔ تاکہ تم اپنے سے فوت شدہ کسی چیز پر  

جاؤ، اور اترانے والے شیخی خوروں  رنجیدہ نہ ہوجایا کرو اور نہ عطا کردہ چیز پر اترا  

فرماتا۔‘‘ اللہ پسند نہیں  حدید:  کو   
ٔ
گرامى  23-22 ]سورہ ارشادِ  كا  [، نبی صلى الله عليه وسلم 

’’مومن كا معاملہ کتنا عجیب ہے۔ یقینا مومن کے ہر معاملہ میں خیر ہی خیر    ہے:

اور کسی کو میسر نہیں ہے۔ چنانچہ اگر اسے  اور یہ سعادت مومن کے سوا  ہے، 

کوئی خوش حالی نصیب ہوتی ہے تو اس پر وہ اللہ كا شکر ادا کرتا ہے تو وہ خوش حالی  

۔ اور اگر وہ کسی بد حالی اور تنگ اس کے لیے باعثِ برکت و بھلائی بن جاتی ہے

دستی میں گرفتار ہوتا ہے تو اس پر صبر کرتا ہے تو وہ بد حالی اس کے لیے باعث 



 

113 

خیر وبرکت بن جاتی ہے۔‘‘
(1 ) 

 تقدیر کے بارے میں دو گروہ گمراہی کے شکار ہیں: 

( جبریہ: جو اس بات کے قائل ہیں کہ بندہ اپنے ہر عمل پر مجبور ہے، اس 1)

 میں اس کے اپنے ارادہ اور قدرت كا کوئی دخل نہیں۔

اور قدرت 2) ارادے  اپنے  اس بات کے قائل ہیں کہ بندہ  ( قدریہ: جو 

اور  اور اس کے عمل میں اللہ تعالیٰ کی مشیت  کے ساتھ عمل میں خود مختار ہے 

 قدرت كا کوئی اثر نہیں۔ 

 جبریہ كا نظریہ شریعت اور امر واقع دونوں اعتبار سے مسترد ہے:

اور مشیت ارادے  لیے  کے  بندے  نے  تعالیٰ  اللہ  سے:  اعتبار  كا شرعی   

كا  اللہ تعالیٰ  اسی کی طرف کی ہے، چنانچہ  اثبات کیا ہے نیز عمل کی نسبت بھی 

 ارشاد ہے: 

رَةَ ﴿... ن يرُييدُ ٱلۡأٓخي نۡيَا وَمينكُم مَّ ن يرُييدُ ٱلُِّ  ﴾ ...مينكُم مَّ

كا    آخرت  اراده  كا  بعض  اور  تھے  چاہتے  دنیا  بعض  سے  میں  ’’۔۔۔تم 

 
ر، (1)  

 

ومن أمره کلة خ

 

و
م
ل

 ۔ 2999حدیث نمبر:  صحیح مسلم: کتاب الزهد  والرقائق، باب ا



 

114 

 آل عمران: تھا۔۔۔‘‘
ٔ
 [، ایک مقام پر ارشاد باری تعالی ہے: 152 ]سورہ

يكُمُۡۖ فَمَن شَاءَٓ فلَيُۡؤۡمين وَمَن شَاءَٓ فلَيَۡكۡفُرۡۚ  ﴿ ب  وَقلُي ٱلَۡۡقُّ مين رَّ
اديقُهَا  يهيمۡ سَُُ حَاطَ ب

َ
َٰليمييَن ناَرًا أ يلظَّ عۡتَدۡناَ ل

َ
 ﴾...إينَّآ أ

ھا رے رب کی طرف سے  

م

ي

ت

’’اور اعلان کردے کہ یہ سراسر برحق قرآن 

ایمان   اب جو چاہے   لیے ہم لموں کےظااور جو چاہے کفر کرے۔    لائہے۔ 

رکھی ہے جس کی قناتیں انھیں گھیر لیں گی۔۔۔‘‘ کر  تیار  آگ  وه      نے 
ٔ
]سورہ

ھف:
ک

 [، اور ایک جگہ ارشاد باری تعالی ہے:29 

َٰمٖ  ﴿ يظَلَّ َۗ وَمَا رَبُّكَ ب سَاءَٓ فَعَليَۡهَا
َ
هيُۦۖ وَمَنۡ أ نۡ عَميلَ صََٰليحٗا فلَينَفۡسي مَّ

يلعَۡبييدي   ﴾46ل 

’’جو شخص نیک كام کرے گا تو اپنے نفع کے لیے اور جو برا كام کرے گا اس  

    نہیں۔‘‘  والاکرنے    ظلمكا وبال بھی اسی پر ہے۔ اور آپ كا رب بندوں پر  
ٔ
]سورہ

 [۔ 46 فصلت:

جبریہ کی تردید امر واقع کی روشنی میں: ہر انسان اپنے ’’اختیاری افعال‘‘جن 

کو وہ اپنے ارادے سے کرتا ہے، مثلا: کھانا پینا اور خرید وفروخت کرنا وغیرہ ،اور 

واقع ہو جاتے ہیں، مثلا: بخار کی   ارادہ کے  ’’غیر اختیاری افعال‘‘ جو اس پر بغیر 



 

115 

شدت سے اس کے جسم كا كانپنا، اور اوپر سے نیچے کی طرف گرنا‘ وہ ان دونوں 

کے درمیان فرق سے خوب اچھی طرح واقف ہوتا ہے۔ یاد رہے کہ پہلی قسم  

کے افعال کی بجا آوری میں فاعل اپنے ارادے میں خود مختار ہوتا ہے اور اس پر 

دوسری قسم کے   ہوتا، لیکن  کوئی جبر نہیں  كا  قسم  كام کے  کسی  افعال میں کسی 

ور نہ ہی اس میں اس کے ارادے اوقوع پذیر ہوتے وقت بندہ نہ مختار ہوتا ہے  

 كا کوئی دخل ہوتا ہے۔ 

 قدریہ كا نظریہ شریعت اور عقل دونوں اعتبار سے مردود ہے:

واقع  اور ہر شے اسی کی مشیت سے  بے شک اللہ تعالیٰ ہر شے كا خالق ہے 

افعال  بندوں کے  کہ  فرمایا ہے  بیان  اپنی کتاب میں  اللہ تعالیٰ نے  ہوتی ہے۔ 

 صرف اسی کی مشیت سے واقع ہوتے ہیں، چنانچہ ارشاد ہے: 

مَا ﴿... بَعۡدي  ينَۢ  م  هيم  بَعۡدي مينَۢ  يينَ  ٱلََّّ ٱقۡتَتَلَ  مَا   ُ ٱللََّّ شَاءَٓ  وَلوَۡ 
ن   مَّ وَمينۡهُم  ءَامَنَ  نۡ  مَّ فَمينۡهُم  ٱخۡتَلَفُواْ  ني  وَلََٰكي ينََٰتُ  ٱلۡۡيَ  جَاءَٓتۡهُمُ 

َ يَفۡعَلُ مَا يرُييدُ  نَّ ٱللََّّ ُ مَا ٱقۡتَتَلوُاْ وَلََٰكي  ﴾ كَفَرَۚ وَلوَۡ شَاءَٓ ٱللََّّ

’’۔۔۔اگر اللہ چاہتا تو ان کے بعد والے اپنے پاس دلیلیں آجانے کے بعد  

ہرگز آپس میں لڑائی بھڑائی نہ کرتے، لیکن ان لوگوں نے اختلاف کیا، ان میں  



 

116 

نہ   آپس میں  یہ  تو  چاہتا  اللہ  اگر  اور  كافر،  اور بعض  تو مومن ہوئ  سے بعض 

کرتا ہے۔‘‘  جو چاہتا ہے  اللہ تعالیٰ   بقرۃ:  لڑتے، لیکن 
ٔ
اور 253 ]سورہ ایک   ،]

 مقام پر اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: 

ي  ﴿ مينِ  قَوۡلُ 
ٱلۡ حَقَّ  نۡ  وَلََٰكي َٰهَا  هُدَى نَفۡسٍ  كَُُّ  لَأٓتيَنَۡا  ئۡنَا  شي وَلوَۡ 

جََۡعييَن 
َ
نَّةي وَٱلنَّاسي أ نَّ جَهَنَّمَ مينَ ٱلۡۡي

َ
مۡلََ
َ
 ﴾ 13لَۡ

’’اگر ہم چاہتے تو ہر شخص کو ہدایت نصیب فرما دیتے، لیکن میری یہ ہی بات   

بالکل حق ہو چکی ہے کہ میں ضرور ضرور جہنم کو انسانوں اور جنوں سب سے پر  

 سجدہ: کردوں گا۔‘‘
ٔ
 [۔ 13 ]سورہ

کی  اللہ تعالیٰ  روشنی میں: بے شک ساری كائنات  تردید عقل کی  قدریہ کی 

ملکیت ہے، چونکہ انسان بھی اسی كائنات كا ایک حصہ ہے، لہذا وہ بھی اللہ تعالیٰ 

كا غلام اور اُّس کی ملکیت قرار پایا۔ چنانچہ نتیجہ یہ نکلا کہ کسی ’’مملوک‘‘ کے لیے 

 اور اجازت کے بغیر کسی قسم كا تصرف  مالک کے دائرہ ملکیت میں اس کی مرضی

 کرنا نا ممکن ہے۔

 *** 



 

117 

 اسلامى عقیدے کے اہداف ومقاصد 

’’ہدف‘‘ كا اطلاق مختلف معانی پر ہوتا ہے جن  ہدف: لغت کے اعتبار سے 

. وہ چیز جو سطح زمین سے بلند ہو اور نشانہ بازی کے لیے 1میں دو حسب ذیل ہیں:  

 . ہر وہ شے جو مطلوب ومقصود ہو۔2نصب کی جائ۔ 

پر قائم رہنے کے  اہداف ومقاصد: اسلامى عقیدے  اسلامى عقیدے کے 

میں  تعداد  کثیر  ومقاصد  اغراض  بالشان  مہتم  والے  ہونے  حاصل  میں  نتیجے 

ہونے کے ساتھ ساتھ مختلف اقسام پر مشتمل ہیں جن میں سے چند حسب ذیل  

 ہیں: 

اول: نیت و عبادت کو اللہ تعالیٰ کے لیے خاص کرنا، کیونکہ وہی خالق ہے، 

لو لگائی  اسی سے  كا کوئی شریک نہیں ہے۔ لہذا ضروری ہے کہ صرف  اس  اور 

 جائ، اور صرف اسی کی عبادت کی جائ۔

راہ   والی ہر قسم کی بے  دل میں پیدا ہونے  دوم: اسلامى عقیدے سے خالی 

آزادی کی  وفکر  ہر   ،روی سے عقل  تو  یا  وہ  ہو  خالی  اس سے  دل  كا  کیونکہ جس 

عقیدے سے محروم ہوتا ہے اور صرف حسی ومادی چیزوں کی ہی پرستش کرتا  

 ہے یا پھر عقائد کی گمراہیوں اور خرافات كا شکار ہو جاتا ہے۔ 



 

118 

سوم: نفسیاتی اور فکری سکون، اسلامى عقیدے كا حامل شخص کسی نفسیاتی اور 

خالقِ  اس کے  اور  اُّس کے  یہ عقیدہ  كا شکار نہیں ہوتا، کیونکہ  فکری بے چینی 

اپنے خالق کے   وہ  رابطہ ہے۔ چنانچہ  اور  درمیان ایک مضبوط تعلق  حقیقی کے 

راضی ہوتا   اور قانون ساز ہونے پر  دل اپنے رب، مدبّر، حاکم  كا  اس  ہے؛ لہٰذا 

رب کی قضا وقدر سے مطمئن ہوتا ہے اور اسے اسلام کی حقانیت کے بارے میں 

 یں وہ اسلام كا بدل تلاش نہیں کرتا۔ بر انشراحِ صدر حاصل ہو جاتا ہے، بنا

کے  وعمل  ارادہ  میں  معاملے  کے  مخلوق  یا  عبادت  کی  تعالیٰ  اللہ  چہارم: 

کیونکہ رسولوں پر ایمان لانا اسلامى عقیدے     انحراف سے سلامتی اور حفاظت‘

کی ایک ایسی اساس ہے جو ارادہ وعمل میں انحراف سے محفوظ انبیاء ورسل کے  

 طریقے کی پیروی کو شامل ہے۔ 

ثواب   مومن  کیونکہ  بختی  خوش  اور  سنجیدگی  پختگی،  میں  امور  جملہ  پنجم: 

حاصل کرنے کے لیے عملِ صالح كا کوئی بھی موقع ضائع نہیں کرتا۔ اسی طرح 

رکھتا ہے،  دور  کو گناہ کے مواقع سے بھی  اپنے آپ  وہ  عذاب کے خوف سے 

زندہ کیے جانے کیونکہ اس عقیدے کی ایک بنیاد یہ بھی ہے کہ انسان کے دوبارہ  

 اور ہر اچھے برے اعمال کی جزا پانے پر ایمان لایا جائ۔



 

119 

 ارشادِ باری تعالیٰ ہے: 

ا يَعۡمَلوُنَ ﴿ يغََٰفيلٍ عَمَّ ۚ وَمَا رَبُّكَ ب
ْ ا عَميلوُا يمَّ ٖ دَرَجََٰتٞ م 

 ﴾132وَليكُ 

كا رب   اور آپ  کو اس کے اعمال کے سبب درجے ملیں گے  ’’اور ہر ایک 

اعمال سے بے خبر نہیں ہے۔‘‘ انعام:   ان کے   
ٔ
اس مقصد کے 132 ]سورہ [۔ 

دی ہے‘ ملاحظہ کریں:  قدر ترغیب  ’’اللہ    حصول کے لیے نبی صلى الله عليه وسلم نے کس 

تعالیٰ کے نزدیک مضبوط مومن، کمزور مومن سے زیادہ بہتر اور پیارہ ہے۔ اور 

ہر مومن میں بہتری اور بھلائی ہے، اس چیز کی حرص کرو جو تجھ کو نفع دے اور 

چیز   کوئی  کو  تم  اگر  اور  بنو۔  نہ  عاجز  اور  مانگو،  مدد  اللہ تعالیٰ سے  )اس کے لیے( 

میں نے فلاں كام یوں کیا ہوتا تو اس سے مجھے   حاصل ہو تو یوں مت کہو کہ اگر

فلاں فلاں فائدہ حاصل ہوتا بلکہ یوں کہو کہ اللہ تعالیٰ نے )یوں ہی( مقدر کیا تھا  

دکھایا۔ کیونکہ کر  چاہا  جو  کھولتا     اور  دروازہ(  )كا  كام  کے  كا لفظ شیطان  ’’اگر‘‘ 

اسے امام مسلم نے روایت کیا ہے۔ ہے۔‘‘
 (1) 

لیے  اور ٹھوس بنانے کے  کو پختہ  اس کے ستونوں  اور  اسلام  دینِ  ششم: 

 
ر   (1)  المقادي 

 

 
 بالله، وتفوي

ي

ة

 

ر، والاستعات

 

ز
خ 
لع

ا   الأمر بالقوة، وترک 

 

صحیح مسلم: کتاب القدر، باب ف

 ۔2664حدیث نمبر:  لله،



 

120 

پیش  قربانی  کی  قسم  ہر  خاطر  کی  اس  جو  کرنا  کی تشکیل  امت  ایسی مضبوط  ایک 

کرے اور اس کی راہ میں جو مصیبتیں بھی آئیں ان کی قطعا پرواہ نہ کرے ۔اس 

 بارے میں اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:

يرَۡتاَبوُاْ ﴿ لمَۡ  ثُمَّ  يۦ  وَرسَُولَي ي  بيٱللََّّ ءَامَنُواْ  يينَ 
ٱلََّّ ٱلمُۡؤۡمينُونَ  إينَّمَا 

هُمُ   وْلََٰٓئيكَ 
ُ
أ يۚ  ٱللََّّ سَبييلي  فِي  هيمۡ  نفُسي

َ
وَأ يهيمۡ  َٰل مۡوَ

َ
يأ ب وَجََٰهَدُواْ 
قوُنَ  َٰدي  ﴾15ٱلصَّ

پھر شک   لائیں’’مومن تو وه ہیں جو اللہ پر اور اس کے رسول پر )پکا( ایمان   

رہیں،   راه میں جہاد کرتے  کی  اللہ  اور جانوں سے  مالوں  اپنے  اور  نہ کریں  وشبہ 

 حجرات:   )اپنے دعوائ ایمان میں( یہی سچے اور راست گو ہیں۔‘‘
ٔ
 [۔15]سورہ

اجر  وآخرت کی سعادت،  دنیا  اور اجتماعی اصلاح کے ذریعے  انفرادی  ہفتم: 

اور )اللہ تعالیٰ( سے انعام واکرام حاصل کرنا، اس سلسلے میں اللہ تعالی  وثواب 

 فرماتا ہے: 

فلَنَُحۡييينََّهُۥ  ﴿ مُؤۡمينٞ  وهَُوَ  نثَََٰ 
ُ
أ وۡ 
َ
أ ذَكَرٍ  ين  م  صََٰليحٗا  عَميلَ  مَنۡ 

حۡسَني مَا كََنوُاْ يَعۡمَلوُنَ  
َ
يأ جۡرهَُم ب

َ
ُۖ وَلَنجَۡزيينََّهُمۡ أ يبَةٗ ةٗ طَي   ﴾97حَيَوَٰ

’’جو شخص نیک عمل کرے مرد ہو یا عورت، لیکن با ایمان ہو تو ہم اسے یقیناً  



 

121 

نہایت بہتر زندگی عطا فرمائیں گے اور ان کے نیک اعمال كا بہتر بدلہ بھی انھیں 

 نحل:   ضرور ضرور دیں گے۔‘‘
ٔ
 [۔97]سورہ

یہ اسلامى عقیدہ کے چند اہداف ومقاصد ہیں، ہم اللہ تعالیٰ کے حضور دعا گو  

ان مقاصد سے بہرہ ور فرمائ۔ وہ نہایت کو  ہیں کہ وہ ہمیں اور تمام مسلمانوں  

کرم و بخشش والا اور بہت ہی سخی ہے۔تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جو سارے  

 جہانوں كا رب ہے۔

اور  درود وسلام نازل ہو ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ و سل پر، آپ کی آل 

 آپ کے تمام صحابہ پر۔ 

 یہ کتاب مولف کے قلم سے پایہ تکمیل کو پہنچی

 محمد بن صالح العثیمین

 

 ***



 

122 

 فہرست 

 

 2 ............................................................................... مقدّمہ

 5 .......................................................................... دینِ اسلام 

 13 ....................................................................... ارکانِ  اسلام 

 18 .......................................................... اسلامی عقیدے  کی بنیاد 

 19 ................................................................ اللہ تعالی  پر ایمان 

 45 ................................................................ فرشتوں پر  ایمان 

 54 .................................................................. کتابوں پر ایمان 

 56 ................................................................  رسولوں پر ایمان 

  آخرت پر ایمان 
ِ
 69 .............................................................. یوم

 98..................................................................... تقدیر پر ایمان 

 117 ........................................... اسلامی عقیدے  کے اہداف ومقاص 

 *** 



978-603-8452-84-4


	bdc411a698a61d04daab86d982e5ffd813160312a79be6512562da6f4550fd09.pdf
	غلاف موقع-رئاسة-أردو
	17623bcfcc724a9c60f32dda03f8f1655e540c02bdb63b00e5ded85bd844afca.pdf
	blank339x482


	27172bcf145e4c1706d27d64b7b0cdfd2c7a169783bb2372c1c6a6282123c052.pdf
	bdc411a698a61d04daab86d982e5ffd813160312a79be6512562da6f4550fd09.pdf
	17623bcfcc724a9c60f32dda03f8f1655e540c02bdb63b00e5ded85bd844afca.pdf
	غلاف ظهري أردو



