
ةِ
 يْدَ

عِ
  السَّ

ةِ
يَا لحَ

لِ
ةُ  يْدَ

فِ
 لُ المُ

ئِ
ا سَ españإسبانيالوَ ol

Medios ú tiles para llevar
una vida feliz

Autor
Shaij 'Abdur-Rahman Bin Naser As-Sa'di

(que Dios tenga misericordia de é l)





 

 

 
َة َدَ يَ عَ الس َََاة َيَ لحَ ل ََة َدَ يَ فَ المَ َل َائ َسَ الوَ 

 

 

Medios útiles para llevar una 

vida feliz 

 

 

رَّن ََّّن َّب ََّّن َّح َّالر ََّّد َّب َّع ََّّخ َّي َّالش َّ َََّّّي َّد َّع َّالس ََّّاص 

َّالل ََّّه َّح  َّر َّ

َّ

Autor 
Shaij 'Abdur-Rahman Bin Naser As-Sa'di (que 

Dios tenga misericordia de él) 



 

2 

يمَ حَ الرَ َنَ ح  َالرَ َالل ََبِسْمِ  

Medios útiles para llevar una vida feliz 

Autor 

Introducción 
Alabado sea Al-lah, a quien pertenece toda la 

alabanza. Atestiguo que no hay divinidad excepto 
Al-láh, Único, sin asociados. Y atestiguo que 
Muhammad es Su siervo y Su mensajero, que la paz 
y las bendiciones de Dios sean sobre él, su familia y 
sus compañeros. 

Ahora bien: pues la tranquilidad del corazón, su 
sosiego, su alborozo y la desaparición de sus 
preocupaciones y angustias, es el deseo de todos, y 
con ello se logra la vida buena, se completa la 
alegría y el júbilo. Para ello existen causas 
religiosas, causas naturales y causas prácticas, y no 
pueden reunirse todas ellas sino en los creyentes. 
En cuanto a los demás, aunque puedan obtenerlas 
de alguna manera y por alguna razón que sus sabios 
persiguen, les faltan otras más beneficiosas, más 
firmes y de mejor estado y destino. 

Sin embargo, mencionaré en este ensayo lo que 
me viene a la mente de las razones para este 
objetivo supremo, al que todos aspiran. 

De ellos, hay quienes han logrado mucho de ello 
y viven una vida placentera y feliz; y hay quienes 



 

3 

han fracasado en todo y viven una vida de miseria y 
desdicha. Y hay quienes están en un punto 
intermedio, según lo que se les ha concedido. Y Al-
láh es quien mejor guía y ayuda en todo bien, y en 
evitar todo mal. 

Capítulo: La fe y las buenas obras 
La causa principal y fundamental para ello es la 

fe y las buenas obras. Dijo Al-láh, exaltado sea: 

﴿ ٗۖ طَي بَِةٗ ةٗ  حَيَوَٰ فلَنَُحۡييِنََّهُۥ  مُؤۡمِنٞ  وَهُوَ  نثَىَٰ 
ُ
أ وۡ 

َ
أ ذَكَرٍ  ِن  م  َٰلحِٗا  صَ عَمِلَ  مَنۡ 

حۡسَنِ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ 
َ
جۡرَهُم بأِ

َ
 ﴾ 97وَلنََجۡزيِنََّهُمۡ أ

 Al creyente que obre rectamente, sea varón o 
mujer, le concederé una vida buena y le 
multiplicaré la recompensa de sus buenas obras. 
[An-Nahl: 97]. 

Al-láh el Altísimo informó y prometió a quienes 
combinan la fe con las buenas obras, una vida buena 
en este mundo, y una bella recompensa tanto en 
esta vida como en la morada eterna. 

La razón de esto es clara, ya que los creyentes en 
Al-láh con una fe correcta, que fructifica en obras 
buenas que mejoran los corazones, la moral, el 
mundo material y el Más-Allá, poseen principios y 
fundamentos que les permiten enfrentar tanto las 
causas de alegría y regocijo como las causas de 
ansiedad, preocupación y tristeza. 

Reciben las alegrías y las bendiciones con 
aceptación, agradecimiento y aplicándolas en lo 



 

4 

que es beneficioso. Si las canalizan de esta manera, 
les genera un gran regocijo, la esperanza de su 
permanencia y bendición, y la expectativa de la 
recompensa que le espera a los agradecidos, cosas 
grandiosas que superan con sus bondades y 
bendiciones estas alegrías de las que son sus frutos. 

y enfrentan las adversidades, los daños, las 
preocupaciones y las angustias resistiendo lo que 
pueden resistir, aliviando lo que pueden aliviar, y 
con una paciencia plena para lo que no pueden 
evitar. Así obtienen de las adversidades beneficios 
de resistencia útil, experiencias y fortaleza, y de la 
paciencia y la búsqueda de la recompensa y el 
mérito, grandes cosas que hacen que las 
adversidades se desvanezcan y sean reemplazadas 
por alegrías, buenas esperanzas y la aspiración al 
favor y la recompensa de Al-lah, como expresó el 
Profeta- paz y bendiciones sean con él- en un hadiz 
auténtico cuando dijo: 

ًاَّلَ  ،َّ) يْ  َّخ  ن  َّف كَ  ر  ك  اء َّش  اب ت ه َّسَ   ص 
 
َّأ ،َّإ ن  ٌ يْ  َّخ  ر ه َّكُ  ه  م 

 
َّأ ،َّإ ن  ن  ؤ م  َّال م  ر  م 

 
بًاَّلِ  ع ج 

ن َّ ؤ م  َّل ل م  َّإ لَّ  در ح 
 
َّلِ  َّذ ل ك  ل ي س  ًاَّلَ  ،َّو  يْ  َّخ  ن  َّف كَ  بَ   اء َّص  اب ت ه َّضَ   ص 

 
َّأ إ ن   .َّ(و 

 «¡Es sorprendente el caso del creyente! En todo 
asunto hay un bien para él; si le llega la 
prosperidad, es agradecido con Al-láh y eso es 
bueno para él, y si le llega una adversidad, es 
paciente y también eso es bueno para él; y esto no 
ocurre con otro que no sea creyente» Registrado 



 

5 

por Muslim. 
El Profeta, que la paz y las bendiciones de Al-láh 

sean con él, informó que las ganancias, el bien y los 
frutos de las obras del creyente se multiplican en 
todo lo que le acontece, ya sea de alegría o de 
adversidad. Por eso, encuentras a dos personas a 
quienes les ocurre un evento de bien o de mal, y se 
diferencian enormemente en cómo lo reciben, y 
esto es según la diferencia en su fe y sus buenas 
obras. Quien se caracteriza por estas dos cualidades 
recibe el bien y el mal con agradecimiento y 
paciencia, y lo que les sigue, lo que le genera alegría 
y regocijo, eliminando la preocupación, la tristeza, 
la ansiedad, la angustia y la desdicha de la vida, 
logrando así una vida buena en esta morada. El otro 
recibe las cosas agradables con insolencia, 
arrogancia y tiranía. Sus modales se desvían y las 
recibe como las bestias, con avidez y ansiedad, y sin 
embargo, no tiene el corazón tranquilo, sino que 
está disperso en muchos aspectos: disperso por el 
miedo a perder sus amadas posesiones, por la 
multitud de oposiciones que suelen surgir de ellas, 
y porque las almas no se detienen en un límite, sino 
que siempre están ansiosas por más posesiones, 
que pueden o no obtenerse, y aunque se obtuvieran 
hipotéticamente, también estaría inquieto por las 
razones mencionadas. Recibe las adversidades con 
ansiedad, miedo, y desasosiego, así que no 



 

6 

preguntes sobre la miseria de su vida, las 
enfermedades mentales y nerviosas, y el miedo que 
puede llevarlo a las peores situaciones y las más 
terribles perturbaciones, porque no espera 
recompensa alguna. No tiene paciencia que lo 
consuele y le alivie. 

Y todo esto se observa con la experiencia, y un 
solo ejemplo de este tipo, si lo reflexionas y lo 
aplicas a las condiciones de las personas, verás la 
gran diferencia entre el creyente que actúa 
conforme a su fe y quien no lo hace. La religión 
exhorta en gran medida a la satisfacción con el 
sustento de Al-lah y con lo que ha otorgado a sus 
siervos de Su gracia y generosidad diversa. 

Entonces el creyente, cuando es probado con 
enfermedad o pobreza, o cualquier otra 
circunstancia a la que todos están expuestos, 
gracias a su fe y a la satisfacción con lo que Al-láh le 
ha decretado, se encuentra tranquilo, no anhela en 
su corazón lo que no le ha sido destinado, mira a 
quien está por debajo de él y no a quien está por 
encima. Quizás su alegría, felicidad y tranquilidad 
superen a quienes poseen todos los goces 
mundanos, ya que estos nunca parecen ser 
satisfechos con nada. 

Así como encuentras a quien no actúa conforme 
a los dictados de la fe, si se ve afligido por la pobreza 
o pierde algunos de los bienes mundanos, en la 



 

7 

máxima desdicha y miseria. 
Otro ejemplo: cuando surgen motivos de temor 

y las preocupaciones asaltan al ser humano, se 
encuentra que quien tiene una fe verdadera 
mantiene el corazón firme, el alma tranquila, y es 
capaz de gestionar y dirigir la situación que le ha 
sobrevenido con todo su pensamiento, palabra y 
acción. Ha preparado su alma para enfrentar esta 
preocupación inminente, y estas son las 
condiciones que brindan paz al ser humano y 
fortalecen su corazón. 

Así como encuentras a quien carece de fe en la 
situación opuesta, cuando surgen los temores, su 
conciencia se inquieta, sus nervios se tensan, sus 
pensamientos se dispersan y lo invade el miedo y el 
terror, y se le acumula el miedo externo y la 
ansiedad interna que no se puede expresar en su 
esencia. Este tipo de personas, si no se sosiegan por 
medios naturales que requieren mucho 
entrenamiento, sus fuerzas colapsan y sus nervios 
se tensan, debido a la falta de fe que impulsa a la 
paciencia, especialmente en situaciones críticas y 
en circunstancias tristes y perturbadoras. 

El justo y el pecador, el creyente y el incrédulo 
comparten el valor adquirido y el instinto que 
suaviza y minimiza los temores, pero el creyente se 
distingue por la fortaleza de su fe, su paciencia, su 
confianza en Al-láh y su dependencia de Él, y su 



 

8 

esperanza en Su recompensa, aspectos que 
aumentan su valentía, alivian el peso del miedo y 
facilitan las dificultades, como dijo Al-láh: 

لاَ ﴿... مَا   ِ ٱللََّّ مِنَ  وَترَجُۡونَ  لمَُونَۖٗ 
ۡ
تأَ كَمَا  لمَُونَ 

ۡ
يأَ فَإنَِّهُمۡ  لمَُونَ 

ۡ
تأَ تكَُونوُاْ  إنِ 

 ﴾ ...يرَجُۡونَ  

 ...porque así como ustedes tienen dificultades, 
ellos también las tienen. Pero ustedes anhelan [una 
recompensa] de Dios que ellos no pueden esperar... 
[An-Nisā’: 104] Y reciben de la ayuda de Al-láh y Su 
asistencia especial y Su apoyo lo que dispersa los 
temores. El Altísimo dijo: 

َٰبرِِينَ ﴿... َ مَعَ ٱلصَّ ْْۚ إنَِّ ٱللََّّ  ﴾ وَٱصۡبرُِوٓا

 Sean pacientes, porque Dios está con los 
pacientes. [Corán, 8: 46]. 

La amabilidad con las criaturas, en palabra y 
acciones. Entre las causas que eliminan la angustia, 
la tristeza y la ansiedad, está la benevolencia hacia 
las criaturas mediante la palabra y la acción, y los 
diferentes tipos de bondad, todos ellos son bien y 
bondad. Con ellos, Al-láh aleja las preocupaciones y 
las tristezas tanto de los justos como de los 
pecadores, según corresponda. Sin embargo, el 
creyente tiene la mayor parte y porción de ello, y se 
distingue porque su benevolencia proviene de la 
sinceridad y la búsqueda de Su recompensa. 

Al-láh le facilita hacer el bien por la esperanza de 



 

9 

obtener el beneficio, y aleja de él las adversidades 
gracias a su sinceridad y búsqueda de recompensa. 
Al-láh, exaltado sea, ha dicho: 

بَينَۡ ﴿ َٰحِۭ  إصِۡلَ وۡ 
َ
أ مَعۡرُوفٍ  وۡ 

َ
أ بصَِدَقَةٍ  مَرَ 

َ
أ مَنۡ  َّا  إلِ َٰهُمۡ  جۡوَى نَّ ِن  م  كَثيِرٖ  فيِ  خَيرَۡ  َّا  ل

جۡرًا عَظِيمٗا 
َ
ِ فسََوۡفَ نؤُۡتيِهِ أ َٰلكَِ ٱبتۡغَِاءَٓ مَرۡضَاتِ ٱللََّّ اسِِۚ وَمَن يَفۡعَلۡ ذَ  ﴾ 114ٱلنَّ

 En la mayoría de las conversaciones secretas no 
hay ningún bien, excepto las que sean para 
coordinar una ayuda social, hacer una buena acción 
o reconciliar entre las personas. A quien lo haga 
anhelando complacer a Dios, lo agraciaré con una 
grandiosa recompensa. [An-Nisā’: 114]. 

Al-lah, el Altísimo, informó que todas estas 
acciones son buenas para quien las realiza. El bien 
atrae el bien y aleja el mal. Y al creyente que busca 
la recompensa de Al-lah, Él le concede una gran 
recompensa, que incluye la desaparición de la 
preocupación, la tristeza y las aflicciones, entre 
otras. 

Capítulo sobre ocuparse en una obra o en 

un conocimiento de las ciencias 

beneficiosas. 
Una de las razones para aliviar la ansiedad 

causada por la tensión nerviosa y la preocupación 
del corazón por algunas inquietudes es ocuparse en 
una actividad o en el estudio de ciencias útiles, ya 
que distraen al corazón de aquello que le preocupa. 



 

10 

Y tal vez olvide por ello las causas que le 
provocaron la preocupación y la tristeza, 
alegrándose su alma y aumentando su vigor, y esta 
razón también es compartida entre el creyente y el 
no creyente. Sin embargo, el creyente se distingue 
por su fe, sinceridad y búsqueda de la recompensa 
divina en el conocimiento que aprende o enseña, y 
en las buenas obras que realiza. Si es una adoración, 
es adoración, y si es un trabajo mundano o un 
hábito, lo acompaña con una intención recta. Y 
busca con ello asistencia para obedecer a Al-láh, por 
lo que tiene un efecto eficaz en alejar las 
preocupaciones, las angustias y las tristezas. 
Cuántas personas han sido afligidas por la ansiedad 
y la persistencia de las tribulaciones, y han sido 
alcanzadas por diversas enfermedades, y su 
remedio eficaz ha sido olvidar la causa de su 
perturbación y angustia, y ocuparse en una de sus 
ocupaciones importantes. 

Y es necesario que el trabajo en el que uno se 
ocupa sea algo que el alma disfrute y anhele, ya que 
esto es más propicio para lograr este propósito 
beneficioso, y Al-láh es el más sabio. 

Reunir todos los pensamientos en la 
preocupación por las obras del día presente, Reunir 
todos los pensamientos en la preocupación por las 
obras del día presente, y apartarlos de la 
preocupación por el futuro y del pesar por el 



 

11 

pasado, es una manera de alejar la angustia y la 
ansiedad. Por eso, el Profeta (que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él) buscó refugio de 
la angustia y el pesar. No sirve de nada lamentarse 
por los asuntos pasados que no se pueden 
recuperar ni corregir, y la preocupación que surge 
por el miedo al futuro puede ser perjudicial. Por lo 
tanto, el siervo debe ser hijo de su día, 
concentrando su esfuerzo y dedicación en mejorar 
su día y su tiempo presente. Si el corazón se enfoca 
en esto, se logra la plenitud de las obras, y el siervo 
se consuela de la angustia y el pesar. Y cuando el 
Profeta —que la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él— suplicaba o guiaba a su comunidad a 
realizar una súplica, lo hacía instando a que, junto 
con buscar la ayuda de Al-láh y anhelar Su favor, se 
esforzaran y dedicaran con seriedad para lograr 
aquello por lo que se suplica. Y abandonar aquello 
que solía invocar para alejarlo, ya que la súplica 
está acompañada de la acción. Así, el siervo se 
esfuerza en lo que le beneficia en su religión y vida 
mundanal, y pide a su Señor el éxito en su 
propósito. Y le solicita ayuda para ello, tal como dijo 
el Profeta —que la paz y las bendiciones de Al-láh 
sean con él—: 

َّ: ل  َّت ق  ءٌَّف لَ  َّشَ   اب ك  ص 
 
إ ذ اَّأ ،َّو  ز  َّت ع ج  لَّ  َّو  َّب اللَّ   ن  ت ع  َّو اس  ع ك  ن ف  اَّي  َّم  َّعَل   ر ص  )اح 

َّ ت ح  َّت ف  َّل و  ،َّف إ ن 
ع ل  َّف  اء  اَّش  م  َّو  َّاللَّ   ر  :َّق د  َّق ل  ن  ل ك  ا،َّو  ذ  ك  اَّو  ذ  َّك  ن  اَّكَ  ذ  َّك  َّف ع ل ت  نِّي

 
َّأ ل و 



 

12 

) ان  ي ط  َّالش  ل  م   .َّع 

 Esfuérzate por lo que te beneficia, busca la 
ayuda de Al-láh y no desesperes. Y si te ocurre algo, 
no digas: “Si hubiera hecho tal cosa, habría pasado 
tal y tal otra”, sino di: “Es el decreto de Al-láh y Él 
hace lo que quiere”, pues ciertamente que la frase: 
‘si hubiera’ abre la puerta a la obra de Satanás. 
Registrado por Muslim. En efecto, el Profeta, que la 
paz y las bendiciones de Al-láh sean con él, combinó 
la exhortación a esforzarse en lo que es beneficioso 
en toda circunstancia, encomendarse a Al-láh y no 
sucumbir a la impotencia que es la pereza 
perjudicial, con la aceptación de los asuntos 
pasados que ya han ocurrido, y la aceptación del 
decreto y la predestinación de Al-láh. 

El Islam dividió los asuntos en dos categorías: 
primero, aquellos en los que el siervo puede 
esforzarse para obtenerlos o lograr lo que sea 
posible de ellos, o evitarlos o aliviarlos; en estos 
casos, el siervo debe emplear su esfuerzo y buscar 
la ayuda de su Creador. Segundo, en aquellos casos 
donde no es posible, el siervo se siente tranquilo, 
satisfecho y se somete, y no cabe duda de que 
observar este principio es una causa de alegría y de 
la desaparición de la angustia y la tristeza. 
  



 

13 

Capítulo sobre el aumento en la 

invocación a Al-lah. 
Entre las mayores causas para el sosiego y la 

tranquilidad está la abundancia en el recuerdo de 
Al-láh, pues tiene un efecto asombroso en el sosiego 
del pecho y su tranquilidad, y en la desaparición de 
la preocupación y la tristeza, como dijo Al-láh: 

ِ تَطۡمَئنُِّ ٱلقُۡلُوبُ ﴿... لاَ بذِِكۡرِ ٱللََّّ
َ
 ﴾ أ

 ¿Acaso no es con el recuerdo de Dios que se 
sosiegan los corazones? (Corán 13:28) El recuerdo 
de Al-láh tiene un efecto grandioso en la 
consecución de este objetivo por su especial 
característica, y por la recompensa y el mérito que 
el siervo espera de Él. 

Hablar de las gracias de Al-láh, tanto las visibles 
como las ocultas, Asimismo, hablar de las gracias de 
Al-láh, tanto las visibles como las ocultas, ya que 
reconocerlas y mencionarlas aleja la preocupación 
y la tristeza, y motiva al siervo a la gratitud, que es 
el más alto y noble de los niveles, incluso si el siervo 
se encuentra en estado de pobreza, enfermedad u 
otras calamidades. Pues si compara las gracias de 
Al-láh sobre él -que son innumerables e 
incalculables- con lo que le ha afligido de 
adversidad, no habrá proporción entre la 
adversidad y las gracias. 

Incluso las adversidades y desgracias, cuando Al-



 

14 

láh las impone a Su siervo, y este cumple con la 
función de la paciencia, la aceptación y la sumisión, 
se alivia su carga y se atenúa su peso. La esperanza 
del siervo en la recompensa y el premio, y su 
devoción a Al-láh al cumplir con la paciencia y la 
aceptación, convierte lo amargo en dulce, de modo 
que la dulzura de su recompensa le hace olvidar la 
amargura de su paciencia. 

Ver a los que están por debajo de nosotros, Y de 
las cosas más beneficiosas en este contexto es 
utilizar lo que el Profeta -que la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él- indicó en el hadiz 
auténtico donde dijo: 

َّ ر  د  ج 
 
َّأ َّف إ ن ه  م  ق ك  َّف و  و  َّه  ن  َّم  واَّإ لَ  ر  َّت ن ظ  لَّ  َّو  م  ن ك  َّم  ل  ف  س 

 
َّأ و  َّه  ن  َّم  واَّإ لَ  ر  )ان ظ 

) م  ل ي ك  َّع  َّاللَّ   ة  َّت ز د ر واَّن ع م  َّلَّ  ن 
 
 .أ

 (Miren al que está debajo de ustedes y no a 
quién está por encima de ustedes. Es mejor que no 
desprecien la gracia de Al-lah) Registrado por 
Muslim. Ya que cuando el siervo tiene presente esta 
noble perspectiva, se da cuenta de que supera a 
muchos de la creación en salud y sus derivaciones, 
y en provisión y sus asuntos adjuntos, sin importar 
su situación. Así, desaparece su ansiedad, su 
preocupación y tristeza, y aumenta su alegría y 
satisfacción por las bendiciones de Al-láh en las que 
supera a otros que están por debajo de él en ellas. 

Y cuanto más reflexiona el siervo sobre las 



 

15 

bendiciones manifiestas y ocultas de Al-láh, tanto 
en lo religioso como en lo mundano, ve que su Señor 
le ha otorgado bienes y le ha alejado múltiples 
males, sin duda esto aleja las preocupaciones y las 
tristezas, y provoca alegría y regocijo. 

Capítulo sobre el esfuerzo por eliminar 

las causas de las preocupaciones y en 

alcanzar las causas de la alegría. 
Y entre las causas del regocijo y la eliminación de 

la ansiedad y la angustia se encuentra el esfuerzo 
por eliminar las causas de preocupación y alcanzar 
las causas de la alegría. Esto se logra olvidando las 
desgracias pasadas que no se pueden revertir, y 
comprendiendo que ocuparse en ellas es un acto de 
futilidad e insensatez, y que tal comportamiento es 
una necedad y locura. Así, lucha contra su corazón 
para no pensar en ellas, y de igual manera, lucha 
contra su corazón para no inquietarse por lo que 
está por venir, ya sea por temor a la pobreza, 
amenazas u otras desgracias que imagina en su 
futuro. Y así sabe que los asuntos futuros no se sabe 
lo que traerán de bien o mal, esperanzas y dolores, 
y que están en manos del Poderoso y Sabio, y no en 
manos de sus siervos, excepto en el esfuerzo por 
obtener sus beneficios y evitar sus perjuicios. El 
siervo sabe que, si desvía su pensamiento de la 
preocupación por el futuro en sus asuntos y confía 
en su Señor para su rectificación, y se apoya en Él 



 

16 

para ello, si hace esto, su corazón se tranquiliza, sus 
asuntos se corrigen, y desaparecen de él su angustia 
y preocupación. 

Las súplicas, Y de lo más beneficioso para 
considerar el futuro de los asuntos es decir esta 
súplica que el Profeta, que la paz y las bendiciones 
de Al-láh sean con él, solía recitar: 

اََّّ) ف يه  َّ ال تِ  َّ د ن ي اي  َّ لِ  َّ ل ح  ص 
 
و أ ر يَّ م 

 
أ َّ ة  م  ص  ع  َّ و  ه  الَّ  يَّ َّ ينِ   د  َّ لِ  َّ ل ح  ص 

 
أ َّ م  الل ه 

ََّّ، ر يْ  َّخ  ي َّكُ  َّفِ  ةًَّلِ  ي اد  ز  َّالْ  ي اة َّ ع ل  و اج  اد ي،َّ ع  اَّم  إ لَ  ه  َّ َّال تِ  تِ   ر  َّآخ  َّلِ  ل ح  ص 
 
و أ َّ، ع اشَ  م 

رَّ َّش  ي َّكُ  ن  َّم  ةًَّلِ  َّر اح  و ت  ال م   (.َّو 

 «Oh Al-lah, enmienda mi religión que es el 
fundamento de mi existencia. Enmienda mi vida de 
acá en la que hallo mi subsistencia. Enmienda mi 
Otra Vida a la que seré emplazado. Haz que esta 
vida me suponga un aumento en todo lo bueno. Y 
haz que la muerte me sea el descanso de todo lo 
malo.» Registrado por Muslim. Asimismo, sus 
palabras: 

(َّ ،َّلَّ  َّكُ  ه  نِّ 
 
أ َّش  َّلِ  ل ح  ص 

 
َّو أ ر َّع يْ  ف ة  ر  َّط  َّن ف سِ  َّإ لَ  ل نِ  َّت ك  وَّف لَ  ر ج 

 
َّأ َّر ح  ت ك  م  الل ه 

َّ نت 
 
َّأ  َّإ لَّ 

 (.َّإ لَ 

 ¡Oh Al-láh! Tu misericordia es lo que espero, No 
me abandones por mi cuenta ni por un instante, pon 
todos mis asuntos en buen orden para mí. No hay 
deidad [digno de adoración] excepto Tú. 
Transmitido por Abu-Dawud y su isnad es sahih 
(auténtico). Si el siervo se esfuerza en esta súplica, 



 

17 

que contiene el bienestar de su futuro religioso y 
mundano, con un corazón presente y una intención 
sincera, esforzándose en lo que lo logra, Al-lah le 
concede lo que Le ha suplicado y esperado, y su 
preocupación se transforma en alegría y felicidad. 

Capítulo: Pensar en los peores 

escenarios 
Uno de los medios más efectivos para aliviar la 

ansiedad y las preocupaciones cuando el siervo 
enfrenta alguna calamidad es esforzarse por 
mitigarlas considerando los peores escenarios 
posibles y preparándose para ellos. Si hace esto, 
debe esforzarse por aliviar lo que se pueda aliviar 
según sus posibilidades. Con esta preparación y 
este esfuerzo beneficioso, sus preocupaciones y 
angustias desaparecerán, y ese esfuerzo se 
convertirá en un medio para atraer beneficios y 
evitar los daños que le sean posibles al siervo. 

Cuando se presenten causas de miedo, 
enfermedades, pobreza o carencia de lo que ama de 
las diversas cosas deseadas, debe recibirlas con 
tranquilidad y preparación del alma para ellas, 
incluso en la medida más intensa posible. Pues 
preparar el alma para soportar las adversidades las 
hace más llevaderas y disminuye su intensidad, 
especialmente si se ocupa en contrarrestarlas 
según su capacidad. Así, se combina la preparación 
del alma con el esfuerzo útil que distrae de 



 

18 

preocuparse por las desgracias, y se esfuerza en 
renovar la fuerza para resistir las adversidades, 
confiando en Al-láh y teniendo buena fe en Él. No 
cabe duda de que estas acciones tienen un gran 
beneficio en lograr la alegría y la apertura del 
corazón, junto con la esperanza del siervo en la 
recompensa inmediata y futura. Esto es algo 
observado y experimentado, y hay muchos casos 
registrados de gente que ha experimentado esto. 

Capítulo sobre la fortaleza del corazón y 

su capacidad de no alterarse ni dejarse 

llevar. 
Uno de los remedios más eficaces para las 

enfermedades nerviosas y del corazón, e incluso 
para las enfermedades físicas, es la fortaleza del 
corazón y su capacidad de no alterarse ni dejarse 
llevar por las ilusiones y fantasías que traen los 
pensamientos negativos. La ira y la confusión son 
factores que causan dolor y la expectativa de que 
ocurran desgracias o la pérdida de lo deseado lo 
sumen a uno en preocupaciones, angustias y 
enfermedades del corazón y del cuerpo, así como en 
el colapso nervioso, cuyas nefastas consecuencias 
han sido ampliamente observadas por las personas. 

Confiar en Al-lah, Cuando el corazón confía en Al-
láh, se encomienda a Él, no se rinde a las ilusiones 
ni es dominado por imaginaciones negativas, y 
confía en Al-láh y espera en Su favor, entonces las 



 

19 

angustias y las penas se alejan de él, y muchas de las 
enfermedades físicas y del corazón desaparecen. El 
corazón obtiene una fuerza, una expansión y una 
alegría que no se pueden expresar con palabras. 
Cuántos hospitales están llenos de pacientes de 
ilusiones y fantasías corruptas, y cuánto han 
afectado estos asuntos a los corazones de mucha 
gente fuerte, y más aún a los débiles, y cuántas 
veces han llevado a la locura y la demencia. El que 
está sano es aquel a quien Al-láh ha sanado y ha 
guiado a luchar contra su ego para alcanzar las 
causas beneficiosas que fortalecen el corazón y 
alejan su ansiedad. Dios el Altísimo dice: 

ٓۥْۚ ﴿... ِ فَهُوَ حَسۡبُهُ  ﴾ ...وَمَن يَتَوكََّلۡ علَىَ ٱللََّّ

 Quien deposite su confianza en Dios, sepa que Él 
le será suficiente. [Corán, 65: 3] Es decir: Le es 
suficiente para todo lo que le importa, sea en su 
religión o en su vida mundana. 

Por lo tanto, quien confía en Al-láh tiene un 
corazón fuerte que no se ve afectado por ilusiones 
ni se inquieta por los acontecimientos, ya que sabe 
que eso proviene de la debilidad del alma y del 
temor sin fundamento. Sabe además que Al-láh ha 
prometido a quien confía en Él una cobertura 
completa, por lo que confía en Al-láh y se 
tranquiliza con Su promesa, desapareciendo así su 
preocupación y ansiedad, convirtiéndose su 



 

20 

dificultad en facilidad, su tristeza en alegría (la 
tristeza: el pesar), y su miedo en seguridad. 
Pedimos a Al-láh, Enaltecido sea, que nos conceda 
bienestar y nos favorezca con la fortaleza y 
estabilidad del corazón, y con la confianza plena 
que Al-láh ha prometido a sus siervos, otorgándoles 
todo bien y alejando de ellos todo mal y daño.  

Capítulo: Preparar el alma para soportar 

los defectos de los demás. 
En las palabras del Profeta, que la paz y las 

bendiciones de Al-láh sean con él: 

ر َّ) ل قًاَّآخ  اَّخ  ن ه  َّم  ل قًاَّر ضِ   اَّخ  ن ه  ر ه َّم 
َّك  ن ةًَّإ ن  م  ؤ  نٌَّم  م  ؤ  َّم  ر ك  ف  َّي   (.َّلَّ 

 «Que ningún creyente aborrezca a una creyente; 
si le disgusta uno de sus modales, le complacerá 
otro» Registrado por Muslim. 

Dos grandes enseñanzas: 
Una es la orientación a tratar bien a la esposa, al 

pariente, al amigo y a cualquier persona con la que 
tengas una relación o conexión. Debes prepararte 
para aceptar que inevitablemente habrá algún 
defecto, carencia o algo que no te guste. Cuando 
encuentres eso, compáralo con tu deber u 
obligación de mantener el contacto y el amor, 
recordando las virtudes y los objetivos particulares 
y generales que posee. Al pasar por alto los defectos 
y observar las virtudes, la amistad y la buena 
relación perduran; así se logra la tranquilidad y se 



 

21 

obtiene el beneficio. 
La segunda enseñanza: es la eliminación de la 

preocupación y la ansiedad, manteniendo la 
claridad y la continuidad en el cumplimiento de los 
derechos obligatorios y recomendados, logrando 
así la tranquilidad entre las partes. Quien no se guía 
por lo que mencionó el Profeta, la paz y las 
bendiciones de Al-láh sean con él, sino que hace lo 
contrario, enfocándose en los defectos y cegándose 
ante las virtudes, inevitablemente se preocupará y 
se enturbiará la relación de amor con quienes está 
vinculado, y se interrumpirán muchos de los 
derechos que cada uno debe preservar. 

Y muchas personas de gran determinación se 
preparan para enfrentar desastres y molestias con 
paciencia y serenidad. Sin embargo, ante los 
asuntos triviales y simples, se inquietan y se turba 
la serenidad, y la razón de esto es que se han 
preparado para los asuntos grandes, pero han 
dejado de lado los asuntos pequeños, lo que les ha 
perjudicado y afectado su tranquilidad. Así que el 
prudente se prepara para los asuntos pequeños y 
grandes y pide a Al-lah la ayuda para afrontarlos, y 
que no lo deje a su propio albedrío ni por un 
instante. De esta manera, lo pequeño se le hace fácil, 
así como lo grande. Y permanece con el sosiego en 
el alma, con el corazón tranquilo y en calma. 
  



 

22 

Capítulo sobre no exagerar con las 

preocupaciones 
El sensato sabe que su verdadera vida es una 

vida de felicidad y tranquilidad, y que es muy corta, 
por lo que no debe acortarla con preocupaciones y 
entregarse a las tribulaciones, ya que eso va en 
contra de la vida correcta. Debe ser cuidar de su 
vida para que no se pierda gran parte de ella en las 
preocupaciones y tribulaciones. No hay diferencia 
en esto entre el justo y el pecador, pero el creyente 
tiene la mayor parte de esta descripción, y el 
beneficio que le reporta en esta vida y la otra. 

La comparación entre las gracias de Al-láh y las 
dificultades que ha padecido, Asimismo, cuando le 
sobrevenga una desgracia o tema por ella, debe 
comparar las demás gracias que posee, sean 
religiosas o mundanas, con el mal que le ha 
acontecido. Al hacer esta comparación, se hace 
evidente la abundancia de las gracias que disfruta y 
la insignificancia de las desgracias que le han 
sobrevenido. 

Asimismo, compara entre lo que teme que le 
cause daño y las muchas probabilidades de 
seguridad, de modo que no permite que la 
posibilidad menor prevalezca sobre las muchas 
probabilidades fuertes. Así, su preocupación y 
miedo desaparecen, y considera la mayor 
probabilidad que podría afectarlo, preparándose 



 

23 

para su ocurrencia si llegara a suceder, y se 
esfuerza en prevenir lo que aún no ha ocurrido y en 
mitigar lo que ha ocurrido o aliviarlo. 

El daño causado por la gente se vuelve en contra 
de ellos siempre y cuando no te ocupes de ellos con 
frecuencia. Entre las cosas beneficiosas está el 
saber que el daño que te causan las personas, 
especialmente con palabras injuriosas, no te 
perjudica, sino que les perjudica a ellos, a menos 
que te ocupes en preocuparte por ello y permitas 
que controle tus emociones. En ese caso, te 
perjudica como les perjudica a ellos. Si no le prestas 
atención, no te perjudica en absoluto. 

Mejora tu vida con pensamientos beneficiosos Y 
tienes que saber que tu vida sigue tus 
pensamientos, si tus pensamientos son 
beneficiosos para ti en tu religión o en este mundo, 
entonces tu vida será buena y feliz. De lo contrario, 
será lo opuesto. 

Que el trato sea para Al-láh y no para la creación. 
Entre las cosas más beneficiosas para alejar la 
preocupación está acostumbrar tu alma a no buscar 
el agradecimiento sino de Al-láh. Así, si haces el 
bien a quien tiene derecho sobre ti o a quien no lo 
tiene, debes saber que esto es un trato entre tú y Al-
láh. No te preocupes por el agradecimiento de aquel 
a quien has favorecido, tal como Al-láh dijo respecto 
a Sus siervos más queridos: 



 

24 

ِ لاَ نرُيِدُ مِنكُمۡ جَزَاءٓٗ وَلاَ شُكُورًا ﴿  ﴾ 9إنَِّمَا نُطۡعِمُكُمۡ لوِجَۡهِ ٱللََّّ

 Dicen: “Les damos de comer simplemente 
porque anhelamos el rostro de Dios. En realidad no 
esperamos de ustedes retribución ni 
agradecimiento. Corán (76: 9). 

Se enfatiza esto en el trato con la familia y los 
hijos, debido a la fuerte conexión que tienes con 
ellos. Cuando te acostumbras a alejar el mal de 
ellos, encuentras descanso y tranquilidad. Una de 
las causas del sosiego es adoptar las virtudes y 
practicarlas según el impulso del alma, sin forzarte 
de manera que te inquiete, y así no regresarás 
decepcionado por no alcanzar la virtud, ya que has 
seguido el camino errado. Esto es parte de la 
sabiduría: convertir las situaciones turbias en 
claras y dulces, aumentando así la pureza de los 
placeres y eliminando las impurezas. 

Ocuparse en lo beneficioso y no en lo perjudicial, 
Ten siempre presentes las cosas beneficiosas y 
trabaja para lograrlas, no prestes atención a las 
cosas perjudiciales para que estés distraído de las 
causas que traen preocupación y tristeza. Busca el 
descanso y concentra tu mente en las tareas 
importantes. 

Resolver los asuntos de inmediato, Entre las 
cosas beneficiosas está el resolver los asuntos en el 
momento presente, para poder dedicarse a lo que 
venga en el futuro, ya que si no se resuelven los 



 

25 

asuntos, se acumulan los trabajos anteriores y se 
suman a ellos los trabajos futuros, lo que hace que 
se vuelvan más pesados. Si resuelves todo a su 
debido tiempo, enfrentarás los asuntos futuros con 
fuerza de pensamiento y de acción. 

Ordenar las prioridades y la consulta, Y uno debe 
elegir de las obras beneficiosas las más 
importantes, distinguiendo entre lo que su alma 
desea y en lo que tiene un fuerte interés, pues lo 
contrario genera aburrimiento, tedio y desánimo. 
Ayúdese en esto con el pensamiento correcto y la 
consulta, ya que quien consulta no se arrepiente. 
Estudie cuidadosamente lo que desea hacer, y 
cuando se asegure del beneficio y decida, 
encomiéndese a Al-láh, pues Al-láh ama a quienes 
se encomiendan a Él. 

Y alabado sea Al-lah, Señor del universo. 
Que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con 

nuestro profeta Muhammad, su familia y sus 
compañeros. 

 

***



 

26 

Índice 

 
Medios útiles para llevar una vida feliz ..................................... 2 

Autor ......................................................................................................... 2 

Shaij 'Abdur-Rahmán Bin Náser As-Sa'di (que Dios tenga 

misericordia de él) .......................خطأ! الإشارة المرجعية غير معرّفة 

Introducción .......................................................................................... 2 

Capítulo: La fe y las buenas obras ................................................ 3 

Capítulo sobre ocuparse en una obra o en un conocimiento 
de las ciencias beneficiosas. .................................................................. 9 

Capítulo sobre el aumento en la invocación a Al-lah........ 13 

Capítulo sobre el esfuerzo por eliminar las causas de las 
preocupaciones y en alcanzar las causas de la alegría. .......... 15 

Capítulo: Pensar en los peores escenarios ............................ 17 

Capítulo sobre la fortaleza del corazón y su capacidad de 
no alterarse ni dejarse llevar. ............................................................ 18 

Capítulo: Preparar el alma para soportar los defectos de 
los demás. ................................................................................................... 20 

Capítulo sobre no exagerar con las preocupaciones ........ 22 

 

 

*** 

 



978-603-8570-40-1


	غلاف موقع-رئاسة-إسباني
	ea2e14fc3c423de728de7e25fc92f87d51f077f59d01b61777c6b65048199a43.pdf
	blank340x481

	8698ef4c17895d5847ffbcda47324a534ee67f387dc4c1de794f63f8041bf305.pdf
	غلاف ظهري إسباني

