
ةِ
 يْدَ

عِ
  السَّ

ةِ
يَا لحَ

لِ
ةُ  يْدَ

فِ
 لُ المُ

ئِ
ا سَ françaisفرنسيالوَ

Les moyens utiles pour
une vie bienheureuse

É crit par le Cheikh
'Abd Ar-Raḥmân ibn Nâṣir As-Sa'dî

Qu'Allah lui fasse miséricorde





 

 

 

 الوَسَائلُِ المُفِيْدةَُ لِلحَيَاةِ السَّعِيْدةَِ 
 

Les moyens utiles pour 
une vie bienheureuse 

 

حمَنِ بْنُ نَاصِرٍ السَّعْدِيُّ رَحِمَهُ اللُ   الشَّيْخُ عَبْدُ الرَّ
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Écrit par le Cheikh 
'Abd Ar-Raḥmân ibn Nâṣir As-Sa'dî 

Qu'Allah lui fasse miséricorde 
 



 

3 

 

 

Introduction de l'auteur 

Louange à Allah, Celui à qui revient l'entièreté 
de la louange. Je témoigne qu'il n'est de divinité 
[digne d'adoration] qu'Allah, Seul et sans associé 
; et je témoigne que Mouḥammad est Son 
serviteur et Son Messager, qu'Allah le couvre 
d'éloges et le préserve, ainsi que sa famille et ses 
Compagnons. 

Ceci étant dit : Chacun recherche le repos du 
cœur, sa tranquillité et sa joie ainsi que la 
dissipation de ses soucis et de ses angoisses. 
C’est par cela qu’on obtient une vie agréable et 
que la joie et la gaieté s'accomplissent. A cet 
effet, il y a des causes religieuses, des causes 
naturelles et des causes pratiques ; et il n'est pas 
possible de toutes les réunir sans être du nombre 
des croyants. Quant aux autres, même si ceux 
d'entre eux qui sont doués d'intelligence 
obtiennent certains aspects de cette vie agréable, 
par le biais des efforts qu'ils fournissent, ils en 
ratent des plus bénéfiques, des plus sûrs et bien 
meilleurs, tant au niveau personnel que matériel. 



 

4 

J'évoquerai cependant, dans mon épître-ci, ce 
qui me vient à l’esprit des causes permettant de 
parvenir à cet objectif que chacun s'efforce 
d'atteindre. Parmi les gens, il en est qui ont 
concrétisé bon nombre de ces causes et ont vécu 
une vie agréable et bonne ; d’autres ont échoué 
concernant ces causes et ont vécu une vie de 
malheur et de misère ; d’autres encore sont entre 
les deux et ont vécu en fonction de la réussite qui 
leur a été accordée. Et c'est Allah qui accorde la 
réussite, Celui dont on recherche l'aide afin 
d'obtenir tout bien et repousser tout mal. 

Chapitre 1 

Les causes les plus importantes pour obtenir une 
vie bienheureuse sont la foi et l'œuvre vertueuse. 
Elles sont les bases et les fondements sur 
lesquels elle repose. Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

نثَىَٰ وَهُوَ مُؤۡمِنٞ فلَنَُحۡييِنَ َهُۥ  سمج
ُ
وۡ أ
َ
ِن ذَكَرٍ أ مَنۡ عَمِلَ صََٰلحِٗا م 

 ٗۖ ةٗ طَي بَِةٗ حۡسَنِ مَا كَانوُاْ يَعۡمَلُونَ   حَيَوَٰ
َ
جۡرهَُم بأِ

َ
َهُمۡ أ  سمح  َّوَلنََجۡزيِنَ 

{ Quiconque, homme ou femme, accomplit une 
bonne œuvre tout en étant croyant, Nous lui 
ferons vivre une vie agréable et bonne. Et Nous 
les rétribuerons certes en fonction du meilleur de 



 

5 

ce qu'ils accomplissaient (97) }1 

Allah, Exalté soit-Il, informe et promet ici à 
quiconque joint l'œuvre vertueuse à la foi qu'il 
mènera une vie agréable ici-bas et qu'il aura la 
meilleure des rétributions, aussi bien ici-bas que 
dans l'au-delà. La cause de cela est claire. En 
effet, ceux qui croient en Allah d'une foi 
authentique - celle qui donne des œuvres vertu-
euses, réforme les cœurs et les comportements - 
sont dotés des bases leur permettant d'encaisser 
ce qui leur arrive ; aussi bien ce qui cause joie et 
gaieté que ce qui cause anxiété, soucis et 
tristesse. Et leur attitude est source de leur bien-
être, ici-bas et dans l'au-delà.  

Ils reçoivent les choses aimées et réjouis-
santes en les acceptant, en remerciant Allah pour 
celles-ci et en les utilisant dans ce qui leur est 
profitable. Lorsqu'ils les utilisent de cette façon, il 
s'en réjouissent et sont optimistes quant au fait 
qu'elles perdurent et leur soient bénéfiques, tout 
comme ils espèrent la rétribution accordée aux 
reconnaissants et dont les bienfaits et la 
bénédiction vont bien au-delà des choses aimées 
et réjouissantes qu’ils connaissent jusque-là. 

Ils reçoivent les difficultés, les nuisances, les 

 
1 Sourate An-Naḥl (Les Abeilles) – Coran : 16/97. 



 

6 

soucis et l'affliction en résistant, là où ils sont en 
mesure de résister ; avec sobriété, là où ils 
peuvent faire preuve de tempérance ; et avec une 
belle patience lorsqu'il s'agit de ce sur quoi ils 
n'ont aucune prise. Et c'est ainsi qu'ils obtiennent 
- de ces choses pourtant répugnées - de la 
résilience, de l'expérience, de la force, de la 
patience, l'aptitude à escompter la récompense et 
la rétribution ainsi que d'autres affaires considé-
rables et majestueuses. Ce qu'ils obtiennent ainsi 
fait disparaître les difficultés et les remplace par 
des réjouissances, de l'espoir ainsi que de 
l'optimisme à l'égard de la grâce d'Allah et Sa 
rétribution. Comme l'a exprimé le Prophète 1صلى الله عليه وسلم 
dans le hadith authentique suivant lorsqu'il a dit : 

اءُ شَكَرَ   أَصَابَتْهُ سَرَّ إأنْ  هُ خَيْرٌ،  كُلَّ أَمْرَهُ  إأنَّ   ، المُؤْمأنأ مَْرأ 
أ
عَجَبًا لِ

وَلَيْسَ    خَيْرًافَكَانَ   لَهُ  خَيْرًا  فَكَانَ  صَبَرَ  اءُ  ضَرَّ أَصَابَتْهُ  وَإأنْ  لَهُ، 

 . حََدٍ إألََّّ لألْمُؤْمأنأ
أ
 ذَلأكَ لِ

- Que l’affaire du croyant est étonnante ! En effet, 
toute son affaire est un bien. S'il se trouve dans 

 
1 Note : Vous trouverez cette calligraphie arabe chaque fois que le 
Prophète Mouḥammad صلى الله عليه وسلم est mentionné. Elle signifie : « qu’Allah 
le couvre d’éloges et le préserve » et se prononce : Ṣaullau Llâhou 

‘alayhi wa sallam ( صَل ىَ الُله عَلَيهِ وَسَل َم    ). 



 

7 

une situation d'aisance, il se montre recon-
naissant, et c’est un bien pour lui. Et s’il doit faire 
face à une adversité, il se montre patient, et c'est 
un bien pour lui. Et cela n'est accordé à personne 
d'autre qu'au croyant ! »1 

Il nous a donc informé صلى الله عليه وسلم que le profit, le bien 
ainsi que les fruits des œuvres du croyant se 
multiplient pour tout ce qui le touche, joie ou 
affliction. C'est pourquoi tu verras que deux 
personnes touchées par l'un des aléas de la vie, 
qu'il s'agisse d'un bien ou d'un mal, y réagissent 
de manière complétement différente ; et que cette 
différence de réaction est fonction de leur 
différence dans la foi et les œuvres vertueuses.  

La personne dotée des deux caractéristiques 
citées [la foi et les bonnes œuvres] reçoit le bien 
et le mal par ce que nous avons mentionné de 
reconnaissance, de patience et de ce qu'elles 
impliquent. Elle en ressent alors de la joie et de la 
gaieté tandis que se dissipe pour elle le souci, 
l'anxiété, l'inquiétude, le stress et les misères de 
la vie. Elle se met alors à vivre ici-bas une vie 
agréable et bonne. L'autre personne reçoit les 
choses aimées avec suffisance, arrogance et 
injustice ; ses bonnes manières s'éloignent tandis 
qu'elle les accueille comme le font les animaux, 

 
1 Rapporté par Mouslim 



 

8 

avec avidité et cupidité. Or, son cœur n'en est pas 
apaisé pour autant. Bien plus, il est dispersé sous 
plusieurs aspects : la crainte de la disparition de 
ce qu'il aime, les nombreux conflits qui en 
découlent et aussi le fait que les âmes ne se 
contentent pas de ce qu'elles ont ; bien plus, elles 
ne cessent de convoiter et désirer d'autres 
affaires. Parfois elles les obtiennent, et parfois 
non. Et en supposant que cela arrive, c'est à 
nouveau une source d'inquiétude sous les 
aspects précédemment mentionnés. Par ailleurs, 
cette personne reçoit aussi les choses répugnées 
avec inquiétude, angoisse, peur et gêne. Ne 
demande même pas quel genre de vie misérable 
elle mène, ni quel genre de maladies psychiques 
et nerveuses la touchent, ni à quel point la peur, 
qui peut parfois la conduire au pire ou à la plus 
horrible des gênes, s'empare d'elle ! Tout ceci, 
parce qu'elle n'espère aucune rétribution et ne fait 
preuve d'aucune patience qui la consoleraient ou 
allègeraient sa situation. 

Ces faits sont attestés par l'expérience. 
Lorsque tu médites ne serait-ce qu'un seul 
exemple de ce genre et que tu l'observes à l'aune 
de la situation des gens, tu constates alors 
l'immense différence entre le croyant, qui œuvre 
selon les implications de sa foi, et quiconque n'est 
pas comme cela. La religion insiste au plus haut 



 

9 

point sur le fait de se contenter de la subsistance 
qu'Allah accorde et de ce qu'Il donne aux 
serviteurs de Sa grâce et de Sa générosité sous 
différentes formes. 

Lorsque le croyant est éprouvé par la maladie, 
la pauvreté ou un autre des aléas de la vie 
auxquels chacun est exposé, sa foi, le 
contentement et la satisfaction qu'il a pour ce 
qu'Allah lui a attribué font qu'il est apaisé et que 
son cœur ne demande rien qui ne lui ait été 
décrété. Il regarde celui qui a moins que lui et ne 
s'occupe pas de celui qui a plus. De ce fait, sa 
gaieté, sa joie et son repos surpassent ceux de 
celui qui obtient l'ensemble des requêtes 
mondaines alors que le contentement ne lui a pas 
été accordé. A l'opposé, celui qui n'œuvre pas en 
fonction de ce que la foi implique lorsqu'il est 
éprouvé, qu'il soit éprouvé par un peu de pauvreté 
ou par la perte de certaines attentes mondaines, 
tu le trouveras au summum de la misère et du 
malheur.  

Un autre exemple : Lorsque des situations 
compliquées surviennent et que l'homme est 
affligé par la gêne, tu trouveras celui qui a une foi 
correcte et un cœur ferme apaisé et en mesure 
de consacrer tout ce qui est à sa disposition de 
pensée, de parole et d’acte afin de faire face à cet 
évènement et le gérer au mieux. Il a fait sienne 



 

10 

cette nuisance douloureuse, et un tel état repose 
l'individu et affermit son cœur. Tu trouveras celui 
qui a perdu la foi à l’opposé de cet état ; lorsque 
les situations compliquées surviennent, sa 
conscience est troublée, il est nerveux et ses 
pensées dispersées tandis que la peur et l'effroi 
s'emparent de son for intérieur. La peur extérieure 
et l'anxiété intérieure, dont on ne peut exprimer 
l'essence, se réunissent en lui. Si ce type 
d’individu n'est pas doté de quelques moyens 
naturels de repousser ces troubles, moyens qui 
ne s'acquièrent qu'après beaucoup d'exercices, 
ses forces s'effondrent et il devient nerveux. C'est 
parce qu’il lui manque la foi qui conduit à la 
patience, particulièrement en cas de gêne et lors 
de situations attristantes et dérangeantes. 

Ainsi donc le bon et le pervers, le croyant et le 
mécréant, ont en commun de pouvoir acquérir du 
courage par l'expérience et d'être dotés d'un 
instinct qui adoucit les peurs ; cependant, le 
croyant se distingue par la force de sa foi, sa 
patience, sa confiance en Allah, le fait que c’est 
sur Lui qu’il compte et dont il escompte Sa 
rétribution. Et c'est par le biais de ces affaires que 
son courage augmente, que le fardeau de la peur 
lui est allégé et que les difficultés lui sont 
facilitées, comme l'a dit Allah, Exalté soit-Il : 



 

11 

لمَُونَۖٗ  سمج
ۡ
لمَُونَ كَمَا تأَ

ۡ
لمَُونَ فإَنِ َهُمۡ يأَ

ۡ
 إنِ تكَُونوُاْ تأَ
ِ مَا لاَ يرَجُۡونَ  وَترَجُۡونَ مِنَ   سمح  ئن… ٱلله َ

{ Si vous souffrez, eux aussi souffrent certaine-
ment, tout comme vous souffrez ! Mais vous 
espérez [de la part] d'Allah ce qu'ils n'espèrent 
pas ...(104) }1 Ils obtiennent ainsi l'assistance 
d'Allah, Son aide particulière et Son renfort qui 
dissipent les peurs. Il a dit, Exalté soit-Il : 

َٰبرِِينَ  سمج َ مَعَ ٱلص َ َ ْْۚ إنِ َ ٱلله   سمح  فج وَٱصۡبرُِوٓا

{ Et patientez ! Allah est certes avec ceux qui font 
preuve de patience (46) } 2 

Chapitre 2 

Parmi les causes qui dissipent les soucis, 
l'inquiétude et l'anxiété, il y a le fait d'être 
bienfaisant à l'égard des créatures, aussi bien par 
la parole que le comportement, de même que les 
différents types d'œuvres communément 
reconnues comme convenables, et qui sont 
toutes une part du bien et de la vertu. Par leur 
intermédiaire et en fonction de celles-ci, Allah 
repousse les soucis et les inquiétudes qui 

 
1 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) – Coran : 4/104 
2 Sourate Al-Anfâl (Les Prises de Guerre) – Coran : 8/46 



 

12 

touchent l'individu, qu'il soit bon ou pervers. 
Cependant, là encore, une part plus complète 
revient au croyant et il se distingue du fait que sa 
bienfaisance et sa vertu émanent d'une sincérité 
pure à l'égard d'Allah et dans l'espoir de Sa 
rétribution. Par le bien que le croyant en espère, 
Allah lui facilite l'accomplissement du convena-
ble, et par la sincérité dont il fait preuve et le fait 
qu’il escompte Sa rétribution, Il repousse de lui 
les choses répugnées. Il a dit, Exalté soit-Il : 

وۡ مَعۡرُوفٍ    سمج
َ
مَرَ بصَِدَقَةٍ أ

َ
ا مَنۡ أ

َٰهُمۡ إلِ َ جۡوَى
َ ِن ن  ا خَيرَۡ فيِ كَثيِرٖ م 

ل َ
  ِ ٱلله َ مَرۡضَاتِ  ٱبتۡغَِاءَٓ  َٰلكَِ  ذَ يَفۡعَلۡ  وَمَن  ٱلن َاسِِۚ  بَينَۡ  إصِۡلََٰحِۭ  وۡ 

َ
أ

جۡرًا عَظِيمٗا
َ
 سمح  تز فسََوۡفَ نؤُۡتيِهِ أ

{ Il n'y a aucun bien dans la plupart de leurs 
conversations secrètes, à l’exception de 
quiconque ordonne une aumône, une chose 
convenable ou une conciliation entre les gens. Et 
quiconque fait cela cherchant l'agrément d'Allah, 
Nous lui accorderons bientôt une immense 
récompense (114) }1 

Allah, Exalté soit-Il, a informé du fait que toutes 
ces affaires sont un bien pour la personne dont 
elles émanent. En effet, le bien amène le bien et 

 
1 Sourate An-Nissâ` (Les Femmes) – Coran : 4/114 



 

13 

il repousse le mal. Quant au croyant qui escompte 
la rétribution d'Allah, Allah lui accordera une 
immense récompense ; et la dissipation du souci, 
de l'inquiétude, des troubles et autres choses du 
genre en font partie. 

Chapitre 3 

Parmi les causes qui repoussent l'anxiété 
émanant de la tension nerveuse et de la 
préoccupation du cœur par certains 
bouleversements, il y a le fait de s'occuper par 
une œuvre ou science utile et bénéfique. Elle 
distrait effectivement le cœur de l'affaire 
anxiogène qui le préoccupait. Il se peut que par 
cela il oublie ce qui a provoqué chez lui souci et 
inquiétude, que son âme se réjouisse et que son 
activité s'accroisse. Il est vrai que cette cause est 
aussi partagée entre le croyant et autre que lui. 
Cependant, le croyant se distingue par sa foi, sa 
sincérité et le fait qu'il escompte la rétribution 
d'Allah pour son occupation à acquérir ou 
enseigner cette science et pour cette œuvre de 
bien qu'il accomplit. Si c'est une adoration, alors 
c'est une adoration ; et si c'est une activité 
mondaine ou une habitude, il l'accompagne d'une 
intention vertueuse et recherche par cela 
l'assistance d'Allah dans Son obéissance. C'est 
pourquoi les traces de ces actes permettent de 



 

14 

repousser les soucis, les inquiétudes et les 
tristesses. Combien d'individus éprouvées par 
l'anxiété et les bouleversements constants, puis 
touchés par des maladies diverses, ont trouvé un 
remède efficace dans le fait de s'occuper d'une 
science ou une œuvre utile et en ont ainsi oublié 
la cause qui les a bouleversés et les a rendus 
anxieux ? Il faut cependant que l'occupation à 
laquelle l'individu s'attelle plaise à l'âme et qu'elle 
y aspire ardemment. C'est plus à même de lui 
faire obtenir la finalité bénéfique recherchée, et 
Allah sait mieux. 

Chapitre 4 

Parmi ce qui permet de repousser les préoc-
cupations et l'anxiété, il y a le fait de concentrer 
sa pensée exclusivement sur l'action du jour 
présent, en le coupant des soucis liés au futur et 
de la tristesse liée au passé. C'est pourquoi, le 
Prophète صلى الله عليه وسلم cherchait refuge contre le souci et la 
tristesse, comme dans le hadith rapporté par Al-
Boukhârî et Mouslim. En effet, la tristesse n'est 
d'aucune utilité concernant les affaires passées 
qu'on ne peut ni ramener, ni rattraper. Quant au 
souci provoqué en raison de la peur du futur, il 
peut être préjudiciable. Ainsi donc, il incombe au 
serviteur d'être le fils de sa journée. Il doit 
rassembler son ardeur et s'efforcer d’agir sur 



 

15 

cette journée, ainsi que sur son présent. Avoir ce 
genre de préoccupation le pousse à compléter 
ses œuvres. Et c’est ce par quoi le serviteur est 
consolé du souci et de la tristesse. Le Prophète 
 lorsqu'il invoquait ou l’orientait vers une ,صلى الله عليه وسلم
invocation, n'a cessé d’encourager sa 
communauté - en plus de l’inciter à chercher 
l'assistance d'Allah et d'escompter Sa grâce - à 
œuvrer en vue de faire se concrétiser ce qu'elle 
demandait d'obtenir, et à se défaire de ce dont 
elle demandait qui soit repoussé. Ceci, car 
l'invocation est liée à l'œuvre. Ainsi donc, le 
serviteur fait des efforts concernant ce qui lui est 
bénéfique au niveau religieux et mondain, et il 
demande à son Seigneur d'atteindre son objectif. 
Et il sollicite Son aide, comme l'a dit le Prophète 
 : صلى الله عليه وسلم

زْ، وَإأذَا أَصَابَكَ   صْ عَلَى مَا يَنفَْعُكَ وَاسْتَعأنْ بأاللَّهأ وَلََّ تَعْجأ احْرأ

قُلْ:  وَلَكأنْ  وَكَذَا،  كَذَا  كَانَ  كَذَا  فَعَلْتُ  أَنِّي  لَوْ  تَقُلْ:  فَلََ  شَيْءٌ 

. يْطَانأ  قَدَرُ اللَّهأ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإأنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّ

- Veille à ce qui t'est utile, sollicite l'aide d'Allah et 
ne capitule pas ! S'il t'arrive quelque chose, ne dis 
pas : "Si seulement j'avais agi de telle manière, il 

y aurait eu telle et telle chose !" Dis plutôt :   قَدَرُ اللَّهأ



 

16 

فَعَلَ  شَاءَ   C'est le décret d'Allah, et Il a fait" وَمَا 

comme Il a voulu !" (Qadarou-l-Llâhi wa mâ châ`a 
fa’al ! ) ; car [dire] : "si..." ouvre la porte à l'œuvre 
du diable. » 1 Le Prophète صلى الله عليه وسلم a ainsi joint l'ordre 
d'être assidu aux affaires bénéfiques quoi qu'il 
arrive, à celui de chercher assistance auprès 
d'Allah, de ne pas se laisser aller à l'impuissance, 
de se résoudre aux affaires passées révolues et 
de toujours observer le Décret d'Allah et Sa 
Prédestinée.  

Il a divisé les affaires en deux catégories : une 
catégorie qu'il est possible au serviteur de 
s'efforcer d'acquérir ou de repousser, entièrement 
ou en partie, et pour laquelle il doit fournir son 
effort tout en cherchant l'assistance auprès de 
Celui qu'il adore. Et une catégorie sur laquelle le 
serviteur n'a aucune emprise. A son sujet, il doit 
se tranquilliser, en être satisfait et se soumettre. 
Et il ne fait aucun doute que veiller à ce 
fondement cause la joie et la dissipation du souci 
et de l'anxiété. 

Chapitre 5 

Parmi les plus grandes causes de l'épanouis-

 
1 Rapporté par Mouslim 



 

17 

sement de la poitrine et sa tranquillité, il y a le fait 
d'évoquer Allah abondamment. Cela a non 
seulement un impact surprenant sur l'épanouis-
sement de la poitrine et sa tranquillité, mais aussi 
sur la dissipation de son souci et son anxiété. 
Allah, Exalté soit-Il, a dit : 

ِ تَطۡمَئنِ ُ ٱلقُۡلوُبُ  سمج لاَ بذِِكۡرِ ٱلله َ
َ
 سمح  خم أ

{ N'est-ce pas à l'évocation d'Allah que se 
 1 } (28) tranquillisent les cœurs ? 

L'évocation d'Allah a donc un effet immense 
quant à l'obtention de cet objectif recherché 
[l'apaisement du cœur] en raison de sa spécificité 
et de ce que le serviteur en espère de rétribution 
et de récompense. 

Chapitre 6 

Il en est de même de parler des bienfaits 
d'Allah, qu'ils soient apparents ou cachés. En 
effet, le fait de les connaître et d'en parler fait 
qu'Allah repousse du serviteur le souci et 
l'anxiété, cela pousse aussi le serviteur à la 
gratitude, qui est le plus élevé et le plus haut des 
rangs, même s'il est pauvre, malade, ou touché 
par d'autres types d'afflictions. En effet, s'il met en 

 
1 Sourate Ar-Ra'd (Le Tonnerre) – Coran : 13/28 



 

18 

parallèle les bienfaits d'Allah sur lui - qu'on ne 
peut ni compter, ni dénombrer - avec ce qui l'a 
touché de désagréments, ces derniers ne 
représenteront rien comparés aux bienfaits. 

Bien plus, lorsqu'Allah éprouve le serviteur par 
des désagréments et des malheurs et que ce 
dernier s'acquitte de son devoir en patientant, en 
se soumettant et en étant satisfait, leur pression 
est moindre et leur poids s'en trouve allégé ; le 
serviteur place alors son espoir dans le fait d'être 
récompensé et rétribué pour avoir adoré Allah en 
s'acquittant de son devoir de patience et de 
satisfaction. Il délaisse les choses amères pour 
celles qui sont douces, et c'est ainsi que la 
douceur de leur récompense lui fait oublier 
l'amertume de la patience à leur égard. 

Chapitre 7 

Parmi les plus bénéfiques des choses à faire à 
ce sujet, il y a le fait d'appliquer ce qu'a indiqué le 
Prophète صلى الله عليه وسلم dans le hadith authentique lorsqu'il a 
dit : 

انْظُرُوا إألَى مَنْ هُوَ أَسْفَلُ مأنكُْمْ وَلََّ تَنْظُرُوا إألَى مَنْ هُوَ فَوْقَكُمْ 

 فَإأنَّهُ أَجْدَرُ أَنْ لََّ تَزْدَرُوا نأعْمَةَ اللَّهأ عَلَيْكُمْ.

- Regardez celui qui est plus bas que vous et ne 



 

19 

regardez pas celui qui est au-dessus ! C'est plus 
à même de vous éviter de mépriser le bienfait 
d'Allah à votre égard !1 En effet, lorsque le servi-
teur garde cette observation sublime à l'esprit, il 
constate que le bien-être dans lequel il se trouve, 
ainsi que tout ce qui va avec, dépasse celui de 
bon nombre de créatures, et qu'il en est de même 
quant à la subsistance dont il dispose, ainsi que 
tout ce qui va avec, quelle que soit sa situation. 
De là, son anxiété, son souci et son inquiétude se 
dissipent de même qu'augmentent sa joie et sa 
satisfaction d'avoir été comblé des bienfaits 
d'Allah d'une manière qui surpasse ceux d'un 
niveau moindre que lui à ce sujet. Plus le serviteur 
approfondira sa réflexion quant aux bienfaits 
d'Allah, qu'ils soient apparents ou cachés, 
religieux ou mondains, plus il réalisera que son 
Seigneur lui a accordé un bien immense et qu'Il a 
repoussé de lui de nombreux maux et méfaits. Et 
il ne fait aucun doute que cela repousse soucis et 
inquiétudes, et impose la réjouissance et la joie. 

Chapitre 8 

Parmi les causes qui entrainent la joie et font 
se dissiper le souci et l'anxiété, il y a le fait 
d'œuvrer en vue d'éliminer les causes du soucis 

 
1 Rapporté par Al-Boukhârî 



 

20 

et de réaliser celles qui amènent la joie. Ceci en 
oubliant les désagréments passés sur lesquels on 
ne peut revenir et en sachant que, vu 
l'impossibilité d'y changer quoi que ce soit, il est 
futile d'occuper sa pensée par ces désagréments, 
c'est même stupide et irraisonné. Que le serviteur 
s'efforce donc d'éloigner son cœur de telles 
pensées, qu'il ne s'inquiète pas non plus quant à 
ce qu'il pourrait s'imaginer de peur, de pauvreté 
ou autres désagréments pouvant l'atteindre dans 
sa vie future. Qu'il sache que les affaires futures 
sont inconnues, tout comme ce qu'elles 
contiendront de bien, de mal, d'espoirs et de 
douleurs ; qu'elles sont entre les Mains du Tout-
Puissant, du Sage, et non entre celles des 
serviteurs, qui s'efforcent juste d'en obtenir les 
bienfaits et d'en repousser le mal. Le serviteur 
doit savoir que lorsqu'il détourne sa pensée de ce 
qui peut l'inquiéter pour ses affaires futures et qu'il 
place sa confiance en son Seigneur quant au bon 
déroulement de celles-ci et s'apaise à cette idée, 
son cœur se tranquillisera, sa situation 
s'améliorera de même que son souci et son 
inquiétude disparaîtront. 

Chapitre 9 

Et parmi ce qu'il y a de plus bénéfique quant à 
l'observation des affaires à venir, il y a le fait 



 

21 

d'utiliser l'invocation suivante que le Prophète صلى الله عليه وسلم 
mettait lui-même en pratique : 

ي وَأَصْلأحْ لأي دُنْيَايَ   صْمَةُ أَمْرأ ي هُوَ عأ ذأ اللَّهُمَّ أَصْلأحْ لأي دأينأيَ الَّ

مَعَادأي،   إألَيْهَا  تأي  الَّ رَتأيَ  آخأ لأي  وَأَصْلأحْ  ي،  مَعَاشأ فأيهَا  تأي  الَّ

مأنْ  لأي  رَاحَةً  وَالْمَوْتَ  خَيْرٍ،  فأي كُلِّ  لأي  يَادَةً  زأ الْحَيَاةَ  وَاجْعَلأ 

 .كُلِّ شَر  

- Ô Allah ! Améliore-moi ma religion où réside la 
préservation de mon affaire, et améliore pour moi 
ma vie d’ici-bas où se trouve ma subsistance ; 
améliore pour moi mon au-delà vers lequel se 
fera mon retour, et fais de la vie d’ici-bas un 
supplément de tout bien en ma faveur, et fais de 
la mort un repos de tout mal pour moi. 1 
(Allahoumma aṣliḥ lî dîni-l-ladhî houwa ‘iṣmatou 
amrî, wa aṣliḥ lî douniâya-l-latî fîhâ ma’âchî, wa 
aṣliḥ lî âkhiratî-l-latî ilayhâ ma’âdî, waj’ali-l-ḥayâta 
ziyâdatan lî fî koulli khayr, waj’ali-l-mawta râḥatan 
lî min koulli charr.) Il en est de même de sa parole 
 : صلى الله عليه وسلم

 
1 Rapporté par Mouslim 



 

22 

ي طَرْفَةَ عَيْنٍ وَأَصْلأحْ   اللَّهُمَّ رَحْمَتَكَ أَرْجُو فَلََ تَكألْنأي إألَى نَفْسأ

 لأي شَأْنأي كُلَّهُ، لََّ إألَهَ إألََّّ أَنتَ.

- Ô Allah ! C’est Ta miséricorde que j'espère, ne 
me laisse donc pas livré à moi-même, ne serait-
ce le temps d'un clin d’œil, et améliore l’ensemble 
de ma situation. Il n'est de divinité [digne 
d'adoration] que Toi ! 1 (Allahoumma raḥmataka 
arjoû falâ takilnî ilâ nafsî ṭarfata ‘ayn, wa aṣliḥ lî 
cha`nî koullâh, lâ ilâha illâ ant !) Lorsque le 
serviteur implore par le biais de cette invocation 
où il demande son bien-être à venir, aussi bien 
religieux que mondain, avec un cœur présent, 
une intention véridique et tout en s'efforçant de 
concrétiser cela, Allah fait se concrétiser ce 
pourquoi il a invoqué, espéré et œuvré, et son 
souci se transforme alors en joie et  en 
réjouissance. 

Chapitre 10 

Parmi les causes les plus bénéfiques pour 
dissiper l'inquiétude et les soucis lorsque le 
serviteur est atteint par une calamité quelconque, 
c'est qu'il s'efforce de les alléger en estimant la 
pire des probabilités concernant ce à quoi aurait 

 
1 Rapporté par Aboû Dâoud avec une chaine authentique 



 

23 

pu aboutir son affaire et de s'y préparer. Ceci fait, 
qu'il s'attèle alors à en diminuer l'importance en 
fonction du possible. À travers cette préparation 
et cet effort bénéfique, ses soucis et ses 
angoisses se dissiperont. Que les efforts 
déployés par le serviteur le soient donc en vue de 
lui procurer les avantages et de repousser les 
préjudices. 

Et s'il est atteint par ce qui cause la peur, les 
maladies ou encore la pauvreté et que rien de ce 
qu'il aime ne lui parvient, qu'il accueille alors cela 
avec tranquillité et qu'il contienne son âme dans 
cette situation, ou même au pire de ce qu'elle peut 
supporter. En effet, préparer son âme et la 
contenir à supporter les désagréments permet de 
les alléger et de dissiper leur âpreté ; plus 
particulièrement s'il l'occupe à se défendre par 
ses propres moyens. Il joint alors le fait de 
contenir son âme à celui d'œuvrer utilement à ce 
qui l'empêche d'être préoccupée par ses 
malheurs, il l'éduque à renouveler sa résistance 
aux désagréments, tout en comptant sur Allah et 
en se reposant sur la confiance qu'il a en Lui. Et il 
ne fait aucun doute que ces affaires soient des 
plus profitables pour obtenir la joie et que les 
poitrines s'épanouissent, mais aussi pour l'espoir 
qu'en retire le serviteur d'être rétribué ici-bas et 
dans l'au-delà. Ceci est attesté et expérimenté, et 



 

24 

ces réalités ont été rapportées de nombreuses 
personnes l'ayant vécu. 

Chapitre 11 

Parmi les plus grands remèdes aux maladies 
cardiaques et neurologiques, voire même aux 
maladies physiques, il y a la force du cœur et le 
fait de ne pas le perturber ni l'irriter par ce que les 
mauvaises pensées provoquent d'illusions et 
autres choses que l'on peut s'imaginer. La colère 
et la confusion font partie des causes qui 
provoquent la douleur ; et quiconque s'attend à 
des désagréments et à la disparition de ce qu'il 
aime (êtres, choses, etc.), cela le pousse alors 
dans les soucis, les angoisses, les maladies 
cardiaques et physiques, de même que les 
dépressions nerveuses ayant des effets néfastes 
et dont les gens ont pu observer les nombreux 
préjudices. 

Chapitre 12 

Lorsque le cœur compte sur Allah, place sa 
confiance en Lui, ne se soumet pas aux illusions 
et ne se laisse pas posséder par des maux 
imaginaires, qu'il a confiance en Allah et 
escompte Sa grâce, cela fait que les soucis et les 
angoisses s'écartent de lui et que beaucoup de 



 

25 

maux du corps et du cœur se dissipent. Le cœur 
obtient alors force, épanouissement et  joie qu'il 
n'est pas possible d'exprimer ! Combien les 
hôpitaux sont remplis de malades atteints de 
délire et de maux imaginaires ? Combien ces 
affaires ont affecté les cœurs d'un grand nombre 
de personnes pourtant fortes, et que dire de 
celles qui sont faibles ? Combien cela en a 
conduit à la folie et à la démence ? Le préservé 
c'est celui qu'Allah a préservé et à qui Il a accordé 
de lutter contre sa personne afin de provoquer les 
causes bénéfiques qui renforcent le cœur et 
repoussent son inquiétude. Allah, Exalté soit-il dit : 

ِ فَهُوَ حَسۡبُهُۥ سمج  سمح  ئموَمَن يَتَوكَ لَۡ علَىَ ٱلله َ
 { Et quiconque place sa confiance en Allah, alors 
Il lui suffit (3) }1 c'est-à-dire qu'Il lui suffit pour tout 
ce qui le préoccupe concernant ses affaires 
religieuses et mondaines. Ainsi, celui qui place sa 
confiance en Allah a un cœur fort. Les illusions ne 
l'affectent pas et les évènements ne le perturbent 
pas car il sait que c'est une faiblesse de l'âme, de 
la mollesse et de la peur qui n'ont en fait aucune 
réalité. En outre, il sait qu'Allah a garanti la 
suffisance complète et parfaite à quiconque a 
placé sa confiance en Lui. Ainsi donc, il fait 
confiance à Allah et se tranquillise à Sa 

 
1 Sourate Aṭ-Ṭalâq (Le Divorce) – Coran : 65/3 



 

26 

promesse. Son souci et son inquiétude se 
dissipent, sa difficulté laisse place à la facilité, sa 
tristesse se change en joie et sa peur devient 
sécurité. Nous Lui demandons donc la préserva-
tion, qu'Il nous gratifie de la force du cœur et sa 
fermeté, et d'une confiance complète concernant 
tout bien qu'Il a garanti à Ses partisans mais aussi 
tout désagrément et préjudice qu'Il s'est engagé 
à repousser d'eux. 

Chapitre 13  

Dans la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : 

يَ مأنهَْا خُلُقًا آخَرَ. هَ مأنهَْا خُلُقًا رَضأ  لََّ يَفْرَكْ مُؤْمأنٌ مُؤْمأنَةً إأنْ كَرأ

- Qu’un croyant ne déteste pas une croyante ! S’il 
abhorre quelque chose en elle, il en appréciera 
une autre !1 il y a deux grands enseignements. Le 
premier d'entre eux : L'orientation quant à la 
manière d'agir avec l'épouse, le proche parent, le 
compagnon, le collègue et toute personne avec 
qui tu es en relation ou en contact. Il faut que tu 
te fasses à l'idée que l'autre a obligatoirement des 
défauts, des manquements et des choses que tu 
répugnes. Ensuite, lorsque tu te trouveras 
confronté à cela, mets le en parallèle avec ce qui 

 
1 Rapporté par Mouslim 



 

27 

t'incombe ou t'es préférable au regard de la force 
de votre lien et pour préserver l'amour installé 
entre vous. Fais-le en te remémorant  les bons 
côtés et les bienfaits de cette personne ainsi que 
les finalités de votre relation, en particulier et de 
manière générale aussi. Ainsi, en se détachant 
des inconvénients et en se rappelant le bon 
aspect des choses, la compagnie et les liens 
perdurent, le repos est complet et t'est accordé. 
Le second enseignement : c'est que le souci et 
l'inquiétude se dissipent et qu'aussi bien la pureté 
dans la relation, l'acquittement des droits 
obligatoires et recommandés et l'obtention du 
repos entre les deux parties se maintiennent. Et 
quiconque ne s'oriente pas par ce que le 
Prophète صلى الله عليه وسلم a mentionné - et inverse plutôt le 
problème en s'attardant sur les inconvénients tout 
en restant aveugle à l'égard des qualités - finira 
forcément par s'inquiéter tandis que l'amour entre 
lui et la personne avec qui il est en contact sera 
terni. Par ailleurs, de nombreux droits que chacun 
des deux doit observer et préserver à l'égard de 
l'autre seront rompus. 

Beaucoup de gens aux hautes aspirations se 
contiennent en faisant preuve de patience et de 
tranquillité lorsque surviennent les calamités et 
les contrariétés. Cependant, face aux affaires 
futiles et insignifiantes, elles s'inquiètent, et leur 



 

28 

tranquillité est troublée. La cause est qu'elles se 
sont contenues lors des grandes affaires tandis 
qu'elles ont délaissé cela lors de celles de 
moindre importance. Cela leur a porté préjudice 
et a affecté leur repos. Ainsi, la personne ferme 
doit se contenir aussi bien dans les petites 
affaires que dans les grandes ; et elle demande à 
Allah de l'aider lors de celles-ci et qu'Il ne la laisse 
pas livrée elle-même, ne serait-ce le temps d'un 
clin d'œil. A partir de ce moment, la petite affaire 
lui est facilitée, tout comme lui a été facilitée la 
grande. Il reste l'âme apaisée, le cœur tranquille, 
reposé. 

 

Chapitre 14  

L'individu doué de raison sait que sa véritable 
vie est une vie de bonheur et de tranquillité, et 
qu'elle est certes très courte. Par conséquent, il 
ne convient pas qu'il la raccourcisse davantage 
par des soucis et des troubles redondants. En 
effet, c'est contraire à sa véritable vie, et il est 
avide de celle-ci. Il veille donc à ne pas s'en 
laisser piller une grande partie par les soucis et 
les troubles. Et il n'y a pas de différence en cela 
entre le bon et le pervers, toutefois cette 
description se vérifie davantage pour le croyant, 



 

29 

de même que la part bénéfique immédiate et à 
venir dont il bénéficie. Il faut aussi, lorsqu'il est 
touché par un désagrément ou qu'il en a peur, 
qu'il compare les bienfaits religieux et mondains 
qu'il a déjà obtenus aux choses détestables par 
lesquelles il a été touché. Lors de cette comparai-
son, bon nombre de bienfaits dans lesquels il se 
trouve apparaîtront clairement et feront disparaî-
tre ce qui l'a touché comme désagréments. De 
même, Il doit comparer la probabilité d'être atteint 
par les préjudices qu'il redoute aux nombreuses 
probabilités d'en être préservé. Il ne laisse donc 
pas une probabilité faible dominer un grand 
nombre de probabilités fortes, ce qui fait que son 
souci et sa peur se dissipent. Il estime ensuite ce 
qui est le plus probable de l'atteindre et se 
prépare à son arrivée, si il arrive. Par ailleurs, il 
s'efforce de repousser ce par quoi il n'a pas 
encore été atteint et d'ôter ce qui est arrivé, ou 
tout au moins de l'alléger. 

Et parmi les choses bénéfiques à savoir pour 
toi, il y a le fait que les nuisances des gens à ton 
encontre, et plus particulièrement leurs paroles 
méchantes, ne te portent pas préjudice à toi mais 
plutôt à elles. Par contre, si tu t'en préoccupes en 
leur portant de l'intérêt, elles contrôleront tes 
sentiments à juste titre. À ce moment-là, elles te 
porteront préjudice à toi comme à elles. Mais si 



 

30 

toi tu n'y accordes aucune attention, elles ne te 
porteront aucunement préjudice. Sache que ta vie 
suit tes pensées ; si ce sont des pensées dont le 
retour t'es bénéfique dans ta religion et ta vie 
mondaine, alors ta vie sera bonne et bienheu-
reuse. Sinon, ce sera l'inverse. 

Et parmi les choses les plus bénéfiques pour 
repousser le souci, le serviteur doit apprendre à 
son âme à ne rechercher que la récompense 
d'Allah. Ainsi, si tu as été bienfaisant envers 
quelqu'un qui a un droit sur toi - ou même 
quelqu'un qui n'a aucun droit sur toi - sache que 
c'est une transaction de ta part avec Allah. Par 
conséquent, ne te préoccupe pas du 
remerciement de celui que tu as gratifié, comme 
Allah صلى الله عليه وسلم a dit à propos de l'élite de Ses créatures : 

ِ  سمج َ  إنِ َمَا نُطۡعمُِكُمۡ لوِجَۡهِ ٱلله 
 سمح  بم لاَ نرُِيدُ مِنكُمۡ جَزَاءٓٗ وَلاَ شُكُورًا

 { Nous ne vous nourrissons que pour le Visage 
d'Allah. Nous ne voulons de vous, ni récompense, 
ni remerciements (9) }1 

Et c'est encore plus le cas dans la relation avec 
la famille et les enfants, dû à la force des liens qui 

 
1 Sourate Al-Insâne (L'homme) – Coran : 76/9. 



 

31 

te lient à eux. Ainsi, plus tu te seras préparé à 
rencontrer des manquements de leur part, plus tu 
seras apaisant et apaisé. [Ne t'attends pas à tout 
ce qui t'es du, ne te plains pas sans cesse de 
leurs manquements et ne te laisse pas aller aux 
reproches incessants qui finiront par t'épuiser 
autant qu'eux.] Et parmi ce qui entraîne le repos, 
il y a le fait de chercher le bien et d'œuvrer dans 
ce sens en fonction de ce qu'on peut supporter, 
sans l'exagération qui devient une source 
d'inquiétude. Sans cela, tu reviendras sur tes pas, 
déçu d'avoir obtenu ce bien en ayant emprunté 
une voie détournée ; et cette modération fait 
partie de la sagesse. De même, tu dois savoir tirer 
profit des affaires troubles, en n'en retenant que 
le bien et les bons côtés, et c'est par cela 
qu'augmente la pureté des plaisirs et que les 
choses troubles se dissipent. Fais des choses 
profitables ton objectif et œuvre en vue de leur 
réalisation. Ne te laisse pas préoccuper par les 
choses douloureuses qui détournent ton attention 
et attirent souci et tristesse. Aide-toi en t'ac-
cordant du repos et en restant concentré sur les 
œuvres importantes. 

Et parmi les choses profitables, il y a le fait de 
régler les affaires dans l'instant et de se libérer 
pour l'avenir. En effet, si tu ne règles pas les 
choses, ce qui reste de celles qui précèdent 



 

32 

viendra s'accumuler à celles à venir et le fardeau 
n'en sera que plus lourd. Tandis que lorsque tu 
réalises chaque chose en son temps imparti, tu 
peux t'adonner corps et âme aux nouvelles 
affaires qui se présentent à toi. 

Enfin, il convient que tu choisisses les œuvres 
bénéfiques en fonction de leur importance et que 
tu distingues celle vers laquelle tu penches et 
éprouves un vif désir. En effet, le contraire produit 
l'ennui, la lassitude et la morosité. Aide-toi pour 
cela par la pensée correcte et la consultation. En 
effet, quiconque a consulté ne l'a jamais regretté. 
Étudie donc minutieusement ce que tu veux 
entreprendre. Une fois que l'intérêt de la chose 
est avéré et que tu es déterminé, place ta 
confiance en Allah ! Allah aime certes ceux qui 
placent leur confiance en Lui. Et la Louange 
revient à Allah, Le Seigneur des mondes. 

Qu'Allah couvre d'éloges notre maître 
Mouḥammad, sa famille et l'ensemble de ses 
Compagnons, et qu'Il les préserve.



 

33 

Sommaire 
 

Introduction de l'auteur ............................................3 
Chapitre 1 ..................................................................4 
Chapitre 2 ................................................................11 
Chapitre 3 ................................................................13 
Chapitre 4 ................................................................14 
Chapitre 5 ................................................................16 
Chapitre 6 ................................................................17 
Chapitre 7 ................................................................18 
Chapitre 8 ................................................................19 
Chapitre 9 ................................................................20 
Chapitre 10 ..............................................................22 
Chapitre 11 ..............................................................24 
Chapitre 12 ..............................................................24 
Chapitre 13 ..............................................................26 
Chapitre 14 ..............................................................28 

 

 

*** 



978-603-8517-82-6

Contenu d'orientation pour les visiteurs de la Mosquée sacrée
et de la Mosquée Prophé tique en diffé rentes langues


	غلاف موقع-رئاسة-فرنسي
	5113b64d5ed9216b450ca8b6e04fbeccc26a1c630651ea12550f4227d15dfa47.pdf
	blank340x481

	3db571c38df6bf1509ce971b62ea34df2dfb5fe9f1a6fe1c52463d6c7f9e8e69.pdf
	3db571c38df6bf1509ce971b62ea34df2dfb5fe9f1a6fe1c52463d6c7f9e8e69.pdf
	غلاف ظهري فرنسي

